
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 3

Artikel: Vom guten und vom falschen Hirten (Gen 41,47-57 und 47,15-26)

Autor: Winzeler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Winzeler

Vom guten und vom falschen Hirten
(Gen 41,47-57 und 47,15-26)

Liebe Gemeinde

Wir lesen die Verheissungsgeschichte
Jakobs und seiner Nachkommen, die
Geschichte der Taten Gottes, die sich so seltsam

im kleinen Bruder, dem Träumer Josef,
fortsetzt. Und wir haben jetzt jenen ersten
Höhepunkt in der Geschichte von Josefund
seinen Brüdern erreicht, wo die Träume
Josefs wahr werden, so wahr und so
entsetzlich wirklich, wie es sich niemand in
Ägypten - auch keiner von Josefs Brüdern
- hätte träumen lassen. Die fetten Jahre
gehen weltweit vorüber. Eine ungeheure
Hungersnot bricht über den Erdkreis herein.

Das Wasser versiegt, die Nilquellen
sind wie verstopft, der Himmel hält den
Regen zurück. Dann versiegt auch das
Geld, und der übliche Kreislauf von Geld
und Ware, Arbeit und Lohn, Produktion
und Konsum kommt zum Erliegen. Die
Gelehrten am Hof Pharaos sind am Ende
ihres Lateins; der Markt bricht zusammen,
und auf Josef, den Hebräer, wird alle Hoffnung

gesetzt und alle Macht übertragen,
damit er einen Ausweg finde und zeige, wie
man die bedrohten Völker vor dem
Hungertod rette. So findet in Ägypten eine Art
Revolution statt, die alles umstösst, was
vorher über die Jahrhunderte gegolten hatte;

ein Ausländer, ein Hirtenknabe, ein
Sklave sitzt im Regiment, und eine andere
Politik, eine andere Ökonomie, eine neue
Weltordnung werden eingeführt.

Ach ja, sagen wir, das ist halt so ein
Märchen aus alter Zeit: Sklaven werden
Herren, und Herren oder Privateigentümer
werden Sklaven - aber viel hat sich
dadurch nicht geändert. Es wird zwar ein
anderes System eingeführt, aber doch wieder

nur ein System von Herrschaft und
Unterdrückung. Josef ist zwar von der

Marktwirtschaft zur Planwirtschaft
übergegangen, aber das Volk erleidet den
Ausverkauf fast bis zum letzten Hemd. Es wird
satt, aber auch abhängig und ist am Ende
besitzlos und hoffnungslos unterdrückt.

Sind das die biblischen Perspektiven für
unsere heutige hoffnungslose Welt? Ist es
das, was Gott mit uns Menschen vorhat?
Wir haben heute allen Grund, so kritisch
und skeptisch zu fragen. Aber vielleicht
gibt es doch einige Untertöne in unserem
Text, die uns aufhorchen lassen, die nicht
so ganz ins Schema unserer Ängste und
Vorurteile passen und die unserer
Hoffnungslosigkeit, dass sich doch nichts
ändern Hesse, Einhalt gebieten.

Da ist einmal der ungeheure Realismus
dieser biblischen Erzählung. Da wird uns
nichts vorgemacht - von glorreichen Zeiten

oder von «Wohlstandsgewinnen», die
aufuns (im neuen Europa etwa) zukommen
sollten. Da wird kein weltfremdes Märchen
aus alter Zeit erzählt, ist es doch genau das,
was auch in unserer Zeit geschieht und wie
auch wir es uns nicht haben träumen lassen,
weder die Hungernden und Sterbenden in
Afrika, noch jene Menschen der sozialistischen

Welt, die sich vom freien Markt mehr
Demokratie und Gerechtigkeit erhofften,
schon gar nicht wir Schweizerinnen und
Schweizer, die so sehr an die fetten Jahre
des Exports, der Subventionen und der
niedrigen Zinsen gewöhnt sind, dass uns
die heutigen Abmagerungskuren der
Wirtschaft in Wut und Zorn, Angst und
Ohnmacht versetzen und auch bei uns nicht
allzu viel fehlt, bis einige Verzweifelte sich
an anderen, an Ausländern, die sie für die
Unglücksbringer halten, für das eigene
Leid gewaltsam rächen.

Das zweite Überraschende bei Josef ist,
dass er als Ausländer zum Retter in der Not

69



wird, der den Ägyptern zum täglichen Brot
verhelfen soll, er, der doch nur ein Hebräer
ist, der zu jenem verachteten Volk gehört,
das man stets zum Sündenbock für alles
Unheil in der Weltgeschichte machte. Dieser

Ausländer aber heiratet eine ägyptische
Frau, so dass seine Söhne, Ephraim und
Manasse, denen Josef so hoffnungsvolle
Namen gibt, gebürtige Ägypter sind, die an
der Verheissungsgeschichte Jakobs
teilnehmen dürfen. Josef steht zwischen den
feindlichen Völkern wie ein Kroate, der
eine Serbin geheiratet oder wie ein
portugiesischer Gastarbeiter, der eine bernische
Patrizierin zur Frau genommen hat.

Drittens mutet uns die Bibel in der Tat
das Seltsame zu, dass wir uns in der Kirche
mit der politischen Ökonomie beschäftigen
müssen, also mit dem ganzen Bereich der
sozialen und wirtschaftlichen Vorsorge für
den Shalom, den gerechten Frieden und das
menschliche Wohlsein, die der Staat treffen
muss, wenn das freie Spiel der Kräfte des
Marktes versagt, wenn die Verantwortlichen

Krisen, Engpässen und Zusammenbrüchen

ins Auge sehen und rechtzeitig
Massnahmen ergreifen müssen. Was Josef

- als guter Hirt - tut, ist ein Musterbeispiel
der Prävention. Ja, der Staat soll sich
antizyklisch verhalten, in den fetten Jahren

sparen und Vorräte sammeln und in den
Hungerjahren ausgeben und investieren,
damit die Menschen wieder zu Brot und
Arbeit kommen. Der Staat - und auch die
Kirche - sollte nicht gerade dann Bankrott
anmelden müssen, wenn es den Menschen
am Nötigsten mangelt. Es kann dann sein,
dass das Gemeinwesen einmal Schulden
machen muss, um recht in die Zukunft der
Menschen zu investieren. Nur jenen Mehr-
Ausgaben, die offenkundig nicht dem
Wohl der Menschen dienen, weil sie die
kommenden Generationen mit drückenden
Schuldenbergen belasten, müssen wir den
Kampfansagen. Das ist im politischen Alltag

bestimmt nicht immer leicht zu
entscheiden, aber die Richtschnur des Friedens

und der sozialen Gerechtigkeit ist klar.
So können wir nicht das gegen Josef - als

ägyptischen Fürsorgedirektor - einwenden,

dass er Vorratshäuser bauen liess und

ihm das Brot des Volkes wichtiger war als
Geld und Reichtum, die nicht satt machen.
Wir dürfen uns schon ein Stück abschneiden

von jener Form der Planwirtschaft, die
sich darum sorgt, was morgen sein wird,
wenn einmal die Quellen des Konsums und
des Konsumismus versiegen.

Dann aber - und das ist für mich die
vierte Überraschung - mutet uns die Bibel
auch die nötige Kritik an der politischen
Ökonomie des Josef zu, hat er doch sein
Staatsamt und Monopol in der Tat dazu
benutzt, um die Menschen vom Pharao
abhängig zu machen. Die Verführung der
Macht und des Zentralismus ist auch an
Josef nicht spurlos vorübergegangen.
Plötzlich scheint auch er, der Hirtenknabe
Jakobs, der verschleppte Sklave, nichts
mehr davon zu wissen (oder wissen zu
wollen), dass all der angehäufte Reichtum
Ägyptens dem Volk gehört, das ihn im
Schweiss seines Angesichtes erarbeitet hat.
Plötzlich wird der Sozialist zum Despoten
oder zum Zentralverwalter, der jeden Preis
verlangen kann für das, was in seinen riesigen

Speichern liegt. Pferde, Schafe, Rinder
und Esel, ja selbst das Ackerland müssen
die hungrigen Leute hergeben, um wieder
Saatgut oder Kredit zu erhalten, fast als
wäre Josef ein Gouverneur des Internationalen

Währungsfonds, der den Armen seine

Bedingungen diktieren kann. Wenn
Josef dann den fünften Teil, also 20 Prozent
des Ertrages der Bauern, verlangt, dann ist
das ähnlich viel, wie unsere internationale
Bankenweit an Exporterlösen von den
armen und ausgehungerten Völkern verlangt.
Und das ist ein Skandal, weil es ja das

Doppelte ist vom «Zehnten», den Mose,
die Propheten und Jesus - nach Gottes Gebot

- für zulässig hielten. Das heisst aber:
Die Bibel kritisiert das Wirtschaftswunder
auf Kosten der Armen, das Josef da
vollbringt, indem er die Gunst der Stunde und
die Ohnmacht des Volkes zum Vorteil des
Pharao ausnützt.

Und das ist das Fünfte und Letzte, was
wir aus diesem biblischen Lehrstück der
Nationalökonomie lernen können: Die
Offenbarung von Gottes Gebot und von
Gottes Gerechtigkeit entschuldigt nicht

70



und verhüllt nicht, was Josef da tut, wenn er
die Wirtschaftskrise zum Vorwand nimmt,
um eine totalitäre Macht des Unrechts zu
etablieren, sondern die Gottesoffenbarung
beleuchet dieses Unrecht, sie zeigt uns in
grellem Licht, dass diese sogenannte
Krisenpolitik - oder besser: Krisenausnutzungspolitik

- nur dem Pharao und den
Grundherren hilft, wobei Josef genau das
an Fronknechtschaft befestigt und installiert,

woran später noch das ganze
fronpflichtige Israel in Ägypten leiden muss:
lange bittere Jahrzehnte, wo niemand mehr
sich an Joseph und seine guten Absichten
erinnert, bis endlich Mose die Erlaubnis
und Gottes Befehl zum Exodus bekommt.

Hier also nimmt der schöne Traum von
Josef, dem Märchenprinzen, dem grossen
starken Mann, dem Helden, plötzlich ein
bitteres Ende. Ein wenig begreifen wir jetzt
den Argwohn von Josefs Brüdern, dass
ihnen dieser kleine Bruder einmal zu mächtig
werden könnte. Auch uns packt die Wut,
wenn wir sehen, wie die Dinge, die so gut
geplant waren, böse ausgehen und die Völker

scheinbar nichts aus ihrer Vergangenheit
lernen. Sind wir nun aber zu recht

enttäuscht darüber, dass Josef, der Hirtenknabe,

am Ende doch nicht jener gute Hirt
war, der über jeden Zweifel erhaben wäre?
Dass er zwar wohl ein Vorläufer von Jesus

war, der in die Verheissungsgeschichte
Jakobs hineingehört, aber doch nur als einer,
der auch ein Gewalttäter war oder ein
Dieb? Wenn Josef sich mit seinen Brüdern
versöhnt, wird er nicht sagen können, dass

er - das Unschuldslamm - eine ganz reine
Weste habe, sondern er kann nur sagen:
Gott hat das Böse zum Guten gewendet.
Und so sind die biblischen Geschichten
immer mit einem guten Stück Ent-Täuschung

verbunden, was aber wiederum ein
Zeichen der Hoffnung, der Umkehr und der
Befreiung vom Bösen ist. Nein, die Bibel
erzählt uns - Gott sei Dank - keine
Märchen, wo alles ganz nach Gottes Plan
verläuft wie am Schnürchen, sondern sie zeigt
uns Josef als Menschen, als unseren
Mitmenschen und Bruder, der uns ein
hoffnungsvolles und ein warnendes Beispiel
des guten und falschen Hirtseins gibt.

Ich bin froh über diese Ent-Täuschung,
weil sie uns diesen Josef viel näher bringt.
Es ist gut und unendlich verheissungsvoll,
wenn uns die Bibel auch einmal wütend
und kritisch macht, uns in der Wirtschaftspolitik

zur Kritik erzieht, uns solidarisch
macht mit den Armen, Verschaukelten und
Unterdrückten, uns nichts vorgaukelt über
die schöne neue Welt, in der alles wie am
Schnürchen ginge. Denn so erst macht sie
uns hungrig nach mehr Gerechtigkeit und
Frieden und nach mehr Demokratie für die
Völker, hungrig nach solchen Hirten des
Volkes, die der Verführung der Macht und
des Marktes widerstehen, hungrig nach
jenem Europa, in dem die Menschen wichtiger

sind als das Geld, hungrig nach jener
Ökonomie der Arbeit und des Teilens, in
der auch die Kleinen eine Chance haben
und wo auch Witwen und Waisen zu ihrem
Recht kommen, hungrig nach einem Sabbat

für alle Völker, wo wir Tränen nicht
mehr der Wut und der Trauer, sondern Tränen

der Freude und des Glücks weinen, wo
an den Kleinsten in Erfüllung geht, was
Jesus gelebt hat und wo wir Josef - trotz
allen Unrechts, das auch er getan hat und
das wir ihm verzeihen - als unseren
Mitbruder in die Arme schliessen können.

(Predigt am 13. September 1992 in Bern-
Bethlehem)

71


	Vom guten und vom falschen Hirten (Gen 41,47-57 und 47,15-26)

