
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 2

Artikel: Die "materialistische Spiritualität" der Hausarbeit

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ina Praetorius

Die «materialistische Spiritualität»
der Hausarbeit

Kann, wo Hausarbeit gemacht wird, Spiritualität sein? Gerade Frauen wehren sich
gegen diesen Gedanken. Mit guten Gründen; dennjede Idealisierung der Hausarbeit kann
dazu benutzt werden, Frauen im angestammten häuslichen Bereich festzuhalten. Es gibt
hier aber Sinn-Erfahrungen, die aller Gefahr der Vereinnahmung zum Trotz nicht aufdie
Dauer verschwiegen werden sollten. Unter bestimmten Bedingungen, so die These des
folgenden Beitrags, vermag Hausarbeit eine Form von Spiritualität freizusetzen, die
menschen- und umweltfreundlicher ist als das, was gemeinhin «Spiritualität» genannt
wird. Zu diesen Bedingungen gehören die gerechte Verteilung der Hausarbeit sowie deren
herrschaftsfreie Ausübung. Red.

Erinnerung an Rudolph Bahros «Grüne
Spiritualität»

Vor einigen Jahren hielt der Fundamentalgrüne

Rudolph Bahro in Zürich einen
Vortrag. Nachdem Bahro die ökologische
Weltlage durchaus plausibel in den aller-
schwärzesten Farben geschildert hatte,
gelangte er zu folgender Konsequenz: Alle
realpolitischen Versuche, die Umwelt zu
retten - parlamentarische Vorstösse, «grüne»

Gesetze, Initiativen etc. -, sind von
vornherein zum Scheitern verurteilt, denn
sie stabilisieren, indem sie notwendigerweise

an Symptomen statt an Ursachen
ansetzen, den Status quo, d.h. die rasante
Umwelt- und Selbstzerstörung. Notwendig
ist daher nicht grüne Realpolitik, sondern
Unheilsprophetie (für die Bahro selbst das
beste Beispiel lieferte) und: Meditation.
Nur kollektive (im Vollzug aber individuelle)

Einübung in die Tugenden der
Gelassenheit und Genügsamkeit, verbunden mit
radikaler Erkenntnis der Katastrophe, könne

die Welt noch retten...
Ich erinnere mich, dass ich schon damals

ein zwiespältiges Gefühl hatte diesem
Ansatz gegenüber: Einerseits trafen Bahros
radikale Analyse und seine Skepsis gegen¬

über konventionellen politischen Methoden

mit den Ideen zusammen, die mir aus
Diskussionen in «meinen» feministischen
Kreisen vertraut waren. Anderseits ärgerte
mich das Pathos, mit dem Bahro nur diese
und nichts als diese Form der Umkehr
gelten lassen wollte. Die Vorstellung des

vielfältigen Widerstandes, so dachte ich, ist
dem Patriarchen fremd. Er braucht
Eindeutigkeit: Polarisierungen. Die Radikalität

des Gesellschaftskritikers schlägt um in
individualistische (nun doch Heils-)Pro-
phetie - ein Phänomen, das mir aus
bestimmten Kreisen der sogenannten New-
Age-Bewegung bekannt war und dessen
hermetische Starrheit jedes Argument,
noch bevor es ausgesprochen ist, zur
Unwirksamkeit verdammt.

Und noch etwas störte mich ganz
ausnehmend: Nur ein Mann, der sich noch
niemals tätig-wiederholend um die alltägliche

Aufrechterhaltung des Lebens gemüht,
der noch niemals Hausarbeit geleistet, dessen

partiell klarer Geist vielmehr die Klippen

der Geschlechterpolitik vorerst erfolgreich

umschifft hat, kann auf die Idee
kommen, Stillsitzen und Sich-in-sich-Ver-
senken führe aus dem Dilemma, sei
überhaupt eine reale Lebensmöglichkeit. (Kurz:

41



Wasch du zuerst deine eigenen stinkenden
Socken und überleg dir derweil, ob du noch
Zeit findest zum Stillsitzen oder gar zum
Predigen über das Stillsitzen.)

Weiter als bis zu dieser spontanen
Abwehr bin ich damals nicht gekommen,
vielleicht, weil ich als Vollzeitangestellte
an der Universität in der Konsummetropole
Zürich selbst zu weit entfernt war von dem,
was notwendige Begleiterscheinung der
unermüdlichen Tätigkeit des menschlichen
Geistes, sei sie nun meditierender oder
analysierender Art, nun einmal ist: vom
Kochen, Putzen, Abwaschen, von nassen
Windeln und anderen Hinterlassenschaften
des menschlichen Körpers. Heute lebe ich
als Teilzeit-Hausfrau in einem Dorf, das
mehrheitlich von der Landwirtschaft lebt.
Jetzt komme ich zurück auf meine damalige

Abwehr des Bahroschen Ansatzes und
versuche, sie in Kritik umzuwandeln.

Wider die Ausschliesslichkeit
platonischer Spiritualität

Mit und gegen Bahro möchte ich folgende
These1 aufstellen: Es ist richtig, dass

konventionelle Methoden des Politisierens
überfordert sind, wenn es darum geht,
einen Ausweg aus der Katastrophe zu finden
(und darum geht es). Was ich provisorisch -
mangels eines adäquateren Begriffs -
«Spiritualität» nennen möchte, muss zu
einem festen Bestandteil des (politischen)
Lebens werden, jedoch nicht im Sinne
konventioneller platonischer Formen von
Spiritualität, die auf «Vergeistigung» zielen,

die im wesentlichen in Untätigkeit
bestehen (sprich: dienendes Tätigsein anderer
voraussetzen) und auf Schonräume jenseits
des menschlichen Alltags angewiesen und
beschränkt sind. Hausarbeit - verstanden
als alltägliches tätig-wiederholendes
Besorgtsein um unaufschiebbare menschliche
Bedürfnisse - kann unter bestimmten
Bedingungen den Charakter einer spirituellen
Übung annehmen, die in einem umfassenderen

Sinne auf die Erhaltung des Lebens
ausgerichtet ist.

Meine These ist in verschiedener
Hinsicht anfällig für Missverständnisse. Ich

möchte deshalb, bevor ich sie im einzelnen
ausführe, vorbeugend deutlich machen,
was ich mit dieser These nicht meine:

- Weil es mir ganz sicher nicht um eine
Idealisierung der Form von Hausarbeit
geht, die in hochindustrialisierten
Gesellschaften zur Norm geworden ist, sage ich
bewusst: Hausarbeit kann unter bestimmten

Bedingungen den Charakter einer
spirituellen Übung annehmen. Sie ist nicht in
jedem Fall Ort von Spiritualität. Unter
bestimmten (den derzeit «normalen»)
Bedingungen kann sie gänzlich geist-los sein.

-Das Wort «Spiritualität» ist eng
verbunden mit der Tradition platonischer
Geistigkeit, die «unsere» Geschichte
dominiert. Weil ich genau diese Tradition mit
ihrer idealistischen Trennung von Körper
und Geist/Seele und die Formen von
«Meditation», die ihr entsprechen, in Frage
stellen will, trifft das Wort «Spiritualität»
nicht die Wirklichkeit, um deren Beschreibung

es mir geht. In einem Denkschema,
das ein Getrenntsein von Körper und Geist
als selbstverständlich voraussetzt, lässt
sich das, was ich meine, nur paradox
ausdrücken: Es geht mir um «materialistische
Spiritualität».

- Ich will keine Heilslehre verkündigen,
sondern auf bestimmte Zusammenhänge
hinweisen, deren Erkenntnis in «unserer»
patriarchalen Kultur unterdrückt wird. Mit
meiner These will ich nicht jeglichen Wert
platonischer Spiritualität abstreiten. Klöster,

Meditationsräume, Kirchen darf es
weiterhin geben. Was ich will, ist: die
Meinung zurückweisen, dass die
«Spiritualität», die zu einer lebenerhaltenden
Politik notwendigerweise gehört, nur oder
vor allem dort entstehen kann, wo Ruhe
und eine bestimmte (Kerzenlicht-)Atmo-
sphäre herrschen, die es mir ermöglichen,
die Hände in den Schoss zu legen und so
«zu mir zu kommen».

- Jedes Reden über Spiritualität,
insbesondere das Reden über die «unmittelbare»
Spiritualität des Alltäglichen wird leicht
ungenau, bewegt sich in gefährlicher Nähe
zum «Jargon der Eigentlichkeit»2. Ich
wage diese Nähe, denn die einzige
Alternative zu ihr scheint mir das Schweigen

42



über eine Wirklichkeit zu sein, über die ich
nicht länger schweigen will.

Wie komme ich zu meiner These? Am
Anfang steht die Erfahrung, dass sich
zuweilen während der Hausarbeit - beim
Abwaschen, Kochen, Putzen oder wenn ich
zum hundertsten Male die Gegenstände an
ihren Platz zurückstelle, die meine kleine
Tochter ausgestreut hat - das ereignet, was
ich eine unmittelbare Sinn-Erfahrung nenne.

Mit «Spiritualität» will ich nun aber

genau dieses unmittelbare Wahrnehmen
von Sinn bezeichnen, das sich im Zuge
einer bestimmten Tätigkeit im Bewusstsein
einstellt und das als heilsam, beglückend,
verbindend, in einem positiven Sinne:
Ordnung schaffend, empfunden wird. Was
ich in bestimmten, noch genauer zu
beschreibenden Momenten bei der Hausarbeit

erfahre, ähnelt somit bis zu einem
gewissen Grad den Erlebnissen, die ich von
klassischen spirituellen Übungen her kenne.

Und diese Ähnlichkeit des Erfahrenen
war der erste Ansatzpunkt für mein
Nachdenken, aus dem schliesslich die These
entstanden ist.

Hausarbeit als Dienst an der Erhaltung
von Leben

Ich meine, dass der Hausarbeit als dem
tätig-wiederholenden Besorgtsein um
unaufschiebbare menschliche Bedürfnisse,
eine Struktur anhaftet, die erklärt, warum
gerade in dieser Arbeit spirituelle Erfahrung

im beschriebenen Sinne entstehen
kann. Ich versuche jetzt, diese
Grundstruktur der Hausarbeit in Abgrenzung zu
konventionellen Formen der «Meditation»
zu beschreiben, und abstrahiere dazu von
den patriarchalen Perversionen der
Hausarbeit, auf die ich später zu sprechen kommen

werde:
a) Indem sich Hausarbeit tätig auf die

immer wiederkehrenden elementaren
Bedürfnisse und Lebensvollzüge von
Menschen bezieht - auf Essen, Trinken,
Schlafen, Ausscheiden, Verursachen von
Schmutz und Unordnung -, hat sie rituellen
Charakter. Denn ein Ritual ist eine
(bewusste) Handlung, die sich nach einer fest¬

gelegten Ordnung immer wieder vollzieht.
Im Unterschied zu herkömmlichen religiösen

Ritualen ist die Ordnung, die der Hausarbeit

vorgeordnet ist, nicht positives
Gesetz, sondern Naturgesetz. Dass meine
Tochter in die Windeln pinkelt, hat nicht der
Papst befohlen, sondern «die Natur».
Irgend jemand muss die Windeln wechseln,
d.h. das Ritual vollziehen. Es zeigt sich, was
das «Materialistische» an der Spiritualität
der Hausarbeit ist: Sie ist ein Ensemble von
Ritualen, deren Notwendigkeit in der
Materie, nicht in mann-menschlichen Befehlen

begründet ist.
b) Hausarbeit ist wesentlich und unmittelbar

sozial. Sie wird getan für mich und
andere. Wäre niemand tätig-wiederholend
um unaufschiebbare menschliche Bedürfnisse

besorgt, so gäbe es kein Zusammenleben

von Menschen. Ein Kind, das von
niemandem versorgt wird, stirbt. Eine Gruppe,
für die niemand ein Essen kocht, fällt
auseinander. Auch das, was Theoretikerinnen
als die psychische Seite der Hausarbeit
identifizieren, die «Beziehungsarbeit»3, ist
notwendiger Bestandteil menschlicher
Sozialität: eine Beziehung, die nicht gepflegt
wird, geht in die Brüche. Die unmittelbare
Erfahrung von Sinn, die bei Hausarbeit
entstehen kann, hängt eng mit ihrer Bezogenheit

auf Sozialität zusammen: Etwas für
andere zu tun, das sich nicht aufschieben
lässt, macht Sinn. Herkömmliche Spiritualität

bezieht den Inhalt ihrer Sinn-
Erfahrung dagegen aus denkerischen
Konstruktionen, deren Notwendigkeit für
menschliches Zusammenleben nicht
unmittelbar erkennbar ist, die vielmehr durch
Institutionen und Hierarchien vermittelt,
stabilisiert und kontrolliert werden müssen.

c) Hausarbeit schafft Ordnung. Das
Aufräumen meiner unmittelbaren Umgebung

ist eine manuelle Tätigkeit, die
gedankliche und emotionale Klärungsprozesse

begleiten und befördern kann.
Ordnung-Schaffen ist Voraussetzung bzw.
Begleiterscheinung von Sinnerfahrung.
Während herkömmliche Formen von
Spiritualität ihren Sinn aus metaphysischen,
unsichtbaren, «geistigen» Ordnungen
beziehen, ist die Ordnung, die durch Hausar-

43



beit hergestellt wird, materiell: sichtbar,
kleinräumig, einleuchtend und jederzeit in
heilsame Unordnung zurückzuverwan-
deln. Die materialistische Spiritualität der
Hausarbeit beruht auf dem steten Wechsel
von Chaos und Ordnung, während
herkömmliche Spiritualität Sinn in einer
idealen, unsichtbaren, grossräumigen, stets
durch das ganz grosse Chaos bedrohten
und daher krampfhaft festgehaltenen
Ordnung findet.

d) Hausarbeit ist auf eine alltägliche
Form von Schönheit ausgerichtet. Sie
schafft keine Kunstwerke, die in Kirchen
zur Andacht einladen oder in Museen
betrachtet werden können (was aus dem
Blickwinkel, aus dem ich hier die Dinge
betrachte, auf dasselbe hinausläuft). Wer
Hausarbeit leistet, rückt vielmehr alltägliche

Dinge zurecht, macht aus notwendigen
Lebensvollzügen genussvolle Lebensvollzüge.

Schönheit macht Sinn. In der
unspektakulären Ästhetik des Alltags, die der
Hausarbeiter, die Hausarbeiterin herstellt
und die nicht betrachtet, sondern gebraucht
werden will, konstituiert sich spirituelle
Erfahrung.

e) Materialistische Spiritualität der
Hausarbeit und platonische Spiritualität
unterscheiden sich allgemein dadurch
voneinander, dass die eine Dienst ist,
während die andere den Dienst anderer
voraussetzt. Das platonische Weltbild ist
entstanden in einer patriarchal organisierten

Sklavenhaltergesellschaft. Frauen und
Sklaven erarbeiteten in Athen die materielle

Grundlage, auf der sich die geistige
Betätigung des freien männlichen Polis-
bürgers, die ihrem Wesen nach Luxus ist,
entfalten konnte. Heute ist es nicht anders:
Die reichen Kirchen der hochindustrialisierten

Länder, die New-Age-Bewegung
mit ihrer kostspieligen Workshop-Kultur,
das luxuriös-prophetische Denken
fundamentalgrüner Männer, all das ist angewiesen

auf dienende Arbeit der Hausfrauen
und der Kleinbauern und Kleinbäuerinnen
der «Dritten Welt»4. Genau hier sitzt der
blinde Fleck im Denken des Rudolf Bahro:
Nicht irgendeine Spiritualität, sondern eine
bestimmte «Spiritualität», nämlich die, die

sich im tätig-wiederholenden Sorgen um
die Aufrechterhaltung des Lebens ereignet,
wird zum Komplement konventionellen
Politisierens werden müssen. Denn die
Spiritualität der Herrschenden wird
Herrschaft nicht durchbrechen können. Die
Hausarbeiterin, der Hausarbeiter hingegen
vollzieht im Kleinen, was im Grossen
gefordert ist: Dienst an der Erhaltung von
Leben. Darin liegt die «materialistische
Sinnerfahrung» von Hausarbeit beschlossen.

Und darin liegt auch der Grund, warum

die materialistische Spiritualität der
Hausarbeit in umfassenderem Sinne als

platonische Formen von Spiritualität auf
eine ökologische Politik bezogen ist.

«Wenn ein Mann wüsche
die Windel...» (Martin Luther)

Die Reformatoren hatten eine Ahnung
von der «Spiritualität» des alltäglichen
Dienstes, die ich meine, sogar von der
«Spiritualität» der Hausarbeit. Luther
überspringt all die spirituellen Übungen,
die die Menschen seiner Zeit sich
auferlegten, und bestimmt den Glauben an Jesus
Christus als das «Hauptwerk»5: Ist ein
Mensch zuversichtlich, dass Gott ihm
wohlwill, so wird jedes alltägliche
Tätigsein, «wenn es auch so gering wäre wie
einen Strohhalm aufheben»6, zum Gottesdienst.

«Denn der Glaube und die Zuversicht

machen alles kostbar vor Gott.»7
«Also soll auch das Weib in seinen

Werken denken, wenn sie das Kind säuget,
wieget, badet und andere Werk mit ihm tut
und wenn sie sonst arbeitet und ihrem
Mann hilft... »8 Und: «Wenn ein Mann
hinginge und wüsche die Windel oder tat sonst
am Kinde ein verächtlich Werk, und jedermann

spottete sein und hielte ihn für einen
Maulaffen und Frauenmann, so er's doch
tat in solcher obgesagter Meinung und
christlichem Glauben..., sage, wer spottet
hier des anderen am feinsten? Gott lacht
mit allen Engeln und Kreaturn nicht, dass

er die Windel wäscht, sondern dass er's im
Glauben tut.»9

Die Idee des «weltlichen Gottesdienstes»,

die sich aus dieser Neubestimmung

44



des Verhältnisses zwischen Gott und den
Menschen folgerichtig ergibt und die hier
ausdrücklich auf Hausarbeit bezogen wird,
berührt sich in gewisser Weise mit dem,
was ich als materialistische Spiritualität der
Hausarbeit beschrieben habe: «Spiritualität»,

Sinn-Erfahrung ist auch hier nicht
beschränkt auf Rückzugsräume und
besondere Situationen. Sie ereignet sich nach
Luther, wo ein Mensch durch die Zuversicht,

dass er von Gott angenommen ist,
frei wird, «dass er anderen Leuten diene
und nützlich sei, nichts anderes sich vor
Augen stelle als das, was den anderen nötig
ist»10. Insofern kann ich sagen, dass sich
meine These in Kontinuität zur reformatorischen

Vorstellung des wahren
Gottesdienstes bewegt.

Ich meine aber, dass Luther etwas
Wichtiges vergessen - oder allzusehr
heruntergespielt - hat: dass es nämlich
Bedingungen von Herrschaft und Unterdrückung
gibt, die es unmöglich machen, Alltag als
Gottesdienst zu leben. Luther hat vieles in
Frage gestellt, aber nicht: die Herrscherstellung

des als Mann gedachten Gottes,
von der her sich jegliche irdische
Herrschaft, ist sie einmal etabliert, rechtfertigen
lässt. Zwar gibt es bei Luther durchaus die
Vorstellung, dass der Glaube an Jesus
Christus Strukturen von Herrschaft durchbricht.

Das zeigt sich etwa in dem Zitat, das
ich eben angeführt habe und in dem sich in
origineller Weise die Gestalt des
Hausmannes abzeichnet. Anderseits aber ist
Luther in seinem allzu starken Glauben
überzeugt, jede Demütigung, jegliche
Entfremdung durch Herrschaft sei ertragbar
«in Christus», und Auflehnung sei ein
untrügliches Zeichen dafür, dass zuwenig
Glaube vorhanden sei. Das beweisen nicht
nur seine bekannten harten Schriften gegen
die Bauern, sondern auch sein immer wieder

geäussertes Vertrauen in die
Gottgewolltheit des gesellschaftlichen Status
quo.11 Luther meint, mit «Vermahnungen»
an «die Fürsten und Herren», an Ehemänner

und sonstige Obrigkeiten sei das
Problem der geisttötenden Herrschaft gelöst.
Was Luther nicht sieht, ist, dass es
Verhältnisse gibt, in denen von «weltlichem

Gottesdienst» zu reden zynisch ist. Luther
selbst lebte nicht in solchen Verhältnissen
und weigerte sich - im Gegensatz zu
seinem Gegenspieler Münzer - zur Kenntnis
zu nehmen, dass es sie gibt. Weil auch
heutige Theologen im reichen Teil der Welt
den Sicherheitsabstand von geisttötenden
Verhältnissen zu bewahren sich bemühen,
können sie ihre Theologie in ungebrochener

Kontinuität zu derjenigen Luthers
formulieren.

Weil ich der Meinung bin, dass die
Abschaffung bestimmter Formen von
Herrschaft unabdingbare Voraussetzung des
«weltlichen Gottesdienstes» ist, steht meine

These nicht nur in Kontinuität zur
reformatorischen Idee des weltlichen
Gottesdienstes, sondern auch in klar definierter
Diskontinuität: Ich bin im Gegensatz zu
Luther der Meinung, dass Herrschaft die
Spiritualität des Alltags töten kann, auch
wenn noch so viel Glaube da ist. Dietrich
Bonhoeffer drückt das so aus:

«Wo ein menschliches Wesen der
Bedingungen, die zum Menschsein gehören,

beraubt wird, dort wird die Rechtfertigung

eines solchen Lebens durch Gnade
und Glauben, wenn auch nicht unmöglich
gemacht, so doch ernstlich behindert.
Konkret: der Sklave, dem die Verfügung
über seine Zeit so weit genommen ist, dass

er die Verkündigung des Wortes nicht mehr
hören kann, kann durch dieses Wort Gottes
jedenfalls nicht zum rechtfertigenden
Glauben geführt werden. Der Verkündiger
des Wortes, der nicht zugleich alles dafür
tut, dass dieses Wort auch gehört werden
kann, wird dem Anspruch des Wortes auf
freien Lauf nicht gerecht. Es muss dem
Wort der Weg bereitet werden. Das
verlangt das Wort selbst.»12

Und deshalb formuliere ich Bedingungen,
die erfüllt sein müssen, damit Hausarbeit

die in ihr verborgene lebenerhaltende

Spiritualität freisetzen kann.

Haus/rauenarbeit
als Herrschaftsinstrument der Männer

Hausarbeit wird im modernen
Patriarchat zu annähernd hundert Prozent als

45



Haus/rawettarbeit geleistet, denn die
Patriarchen haben sich darauf geeinigt, dass
Hausarbeit «Natur der Frau» ist. Hausarbeit

ist diesem Konzept zufolge nicht eine
Arbeit, die man wählt, sondern ein
Vorgang, der sich ereignet. Sie hat kein Subjekt.

Frauen werden deshalb für Hausarbeit
nicht - im Sinne einer Berufslehre - ausgebildet;

sie erhalten keinen Lohn und
haben keine Freizeit. (Wer würde dem Boden
Lohn bezahlen und Freizeit gewähren, auf
dem die Kartoffel wächst?) Hausarbeit
wird so identisch mit Frauenleben. Sie hat
für die Frau keinen Anfang und kein Ende.
Die alltägliche tätig-wiederholende Sorge
um unaufschiebbare menschliche Bedürfnisse

ist pervertiert in ein Instrument der
Herrschaft von Männern über Frauen.

Weil es nicht mehr nur darum geht, dass
der notwendige Dienst erfüllt wird,
sondern darum, dass Frauen unterdrückt werden,

ist der Dienst bis zur Unkenntlichkeit
entstellt: durch den Firlefanz der
Frauenzeitschriften, durch eine kitschige und ge-
walthaltige Kultur des Familienlebens,
durch systematische Isolierung der
Hausarbeiterinnen voneinander, durch
Tätigkeiten, die mit der unmittelbaren Sorge um
die Erhaltung des Lebens nichts mehr zu
tun haben, viel eher mit der Sorge um die
bestmögliche Angepasstheit von Männern
und Kindern an ein unmenschliches
Leistungssystem. Frauen sorgen durch die
Aufrechterhaltung alltäglicher Geborgenheit

dafür, dass männliche Depression
latent bleibt.

Solche Hausarbeit ist die Normalität, die
wir haben. Wer in ihr noch einen «weltlichen

Gottesdienst» zu sehen vermag, ist
zynisch. In solchen Verhältnissen Hausarbeit

als sinn-haltig zu empfinden, ist
Selbsttäuschung oder trauriges Sicherinnern.

Dennoch muss ich essen. Trotzdem
braucht meine Tochter frische Windeln.

Die Organisationsform der Hausarbeit
als Hausfrauenarbeit, die in Wahrheit alles
andere als natürlich ist, und die ihr
entsprechende Geschlechterideologie dienen
ersichtlich den Interessen der Herrschenden:

der Männer. Denn Männer werden,
indem sie das alltägliche tätig-wiederho¬

lende Besorgtsein um unaufschiebbare
menschliche Bedürfnisse an die Frauen
bzw. ihre «Natur» delegiert haben, freigestellt

für «Höheres»: für die Beherrschung
der äusseren Natur, für Theologie, für
Kriege und platonische Spiritualität. Aber
das «Höhere» schlägt um in Zerstörung.
Denn die Akteure haben sich selbst
abgeschnitten von der Erfahrung des Sinns, der
aus der alltäglichen Sorge um die Erhaltung

des Lebens kommt. Jetzt wollen sie
«meditieren». Sie sollten aber ihre Socken
waschen und die Windeln ihrer Kinder.

Gerechte Verteilung der Hausarbeit
auf alle

Wer in Hausfrauenarbeit eine
sinnerfüllte Tätigkeit sieht, täuscht sich über
deren traurige Verflochtenheit in einen
Unheilszusammenhang hinweg. Wer der
Hausfrauenarbeit angesichts dieses
Unheilszusammenhanges jeglichen Sinn
abspricht, missachtet die Grundlage der
eigenen alltäglichen Existenz und zieht ob
solchem Idealismus den berechtigten Zorn
der Hausfrauen auf sich. Was bleibt, ist: die
Bedingungen zu formulieren, unter denen
Hausarbeit den ihr eigenen Sinn gewinnen
kann:

Damit Hausarbeit die in ihr verborgenen
«spirituellen» Potentiale dauerhaft - nicht
nur in der Gestalt eines «Aufblitzens» von
Sinn - freisetzen kann, muss die
patriarchale Organisationsform Uausfrauen-
arbeit aufgelöst werden. Denn solange
Hausarbeit nicht als bewusste Tätigkeit,
sondern als naturgesetzlich funktionierender

Prozess angesehen wird, solange sie
das Leben der Frauen grenzenlos überwuchert

und im Leben der Männer nur als
Funktion auftaucht, die andere zu erfüllen
haben, kann sie nicht bewusst als Basisritual

menschlichen Lebens gestaltet werden.

Gerechte Verteilung von Hausarbeit
auf alle ist mithin die entscheidende
Bedingung dafür, dass die materialistische
Spiritualität der Hausarbeit als Komplement

konventionellen Politisierens entstehen

kann. Aus dieser Bedingung folgen die
anderen:

46



- Wenn Hausarbeit gerecht auf alle
verteilt ist, ist sie für alle eine begrenzte,
begrenzbare Tätigkeit. Nur wenn Hausarbeit
nicht mehr «ein und alles» ist (für Frauen)
und «nichts» bzw. «das andere» (für Männer),

kann ihr Wert erfahren und begriffen
werden. Denn was und wie etwas ist,
erfahre ich nur, wenn ich auch erfahren kann,
wie und was etwas anderes ist.

- Wenn Hausarbeit für alle begrenzt ist,
hat sie für alle ein Anderes: ein «Aussen».
Im Aussen: der Öffentlichkeit, dem
konventionellen Politisieren, konstituiert sich
das Woraufhin der Hausarbeit, wird der
Zusammenhang zwischen alltäglichem
Sorgen und gesellschaftlichem Sorgen
allererst erkennbar. Nur wer kontinuierlich
die Erfahrung der alltäglichen Sorge
macht, kann in einem existentiellen Sinn
erkennen, woraufhin die Politik - verstanden

als Sorge für «das Ganze» - zielen soll.
Nur wer die Möglichkeit hat, an der Sorge
um das Ganze mitzuwirken, dreht sich bei
der Hausarbeit nicht blind im Kreis.

- Wenn Hausarbeit gerecht auf alle
verteilt ist, ist sie nicht mehr Dienst der Mägde
an den Herren, sondern Dienst aller an
allen: Gegenseitigkeit. So wird der soziale
Sinn der Hausarbeit zurechtgerückt. Die
Geistlosigkeit der blinden Unterwerfung
wird zur Spiritualität der Gegenseitigkeit.

Die materialistische Spiritualität der
Hausarbeit lässt sich nicht im Labor durch
Simulation herstellen, weder im
Sonntagsgottesdienst noch im New-Age-Workshop.
Sie ist nicht machbare Voraussetzung einer
ökologischen Politik, sondern gleichzeitig
deren Bedingung und Ergebnis. Spiritualität

und Politik sind nicht in ein zeitliches
Nacheinander zu bringen: «Zuerst müssen
wir das Meditieren wieder lernen, und dann
retten wir die Welt.» Vielmehr stellt sich
die Spiritualität im Prozess des Politisie-
rens ein, sofern unter «Politik» nicht
einfach die Verfahrenstechnik des öffentlichen

Handelns, unter «Spiritualität» nicht
deren vermeintliches Gegenüber: das
herrschaftliche Sichfinden im Schonraum,
verstanden wird. Nicht jener Mann nimmt
die Zukunft vorweg, der -während «seine»
Frau zuhause die Kinder versorgt - sein

Innerstes zu entdecken versucht, sondern
derjenige, der bewusst seinen Anteil am
alltäglichen Dienst übernimmt. Und die
Frau, die ihrer vermeintlichen Dienst-Natur

ein klares Nein entgegensetzt und
dennoch nicht einem Emanzipationsideal
aufsitzt, das sich an der männlichen
«Herrscherstellung im Kosmos» orientiert.

1 Wesentliche Anregungen verdanke ich: Maria
Mies, Tantra-Magie oder Spiritualität? in: Beiträge zur
feministischen Theorie und Praxis, Nr. 12 (1984),
«Natur - Technik - Magie - Alltag», S. 82-99.

2 Theodor W. Adorno, Der Jargon der Eigentlichkeit,
Frankfurt a.M. 1973.

3 Vgl. z.B. Ilona Ostner, Barbara Pieper (Hg.),
Arbeitsbereich Familie. Umrisse einer Theorie der Privatheit,

Frankfurt a.M./New York 1980; Sylvia Kontos,
Karin Walser, weil nur zählt, was Geld einbringt.
Probleme der Hausfrauenarbeit, Berlin/Gelnhausen/
Stein 1979.

4 Vgl. hierzu die These von der «Hausfrauisierung»
der Arbeit der Bielefelder Soziologinnen, ausgeführt
z.B. in: Claudia v. Werlhof, Maria Mies, Veronika
Bennholdt-Thomsen, Frauen, die letzte Kolonie, Reinbek

b. Hamburg 1983.
5 Martin Luther, Von den guten Werken (1520),

zitiert nach: Martin Luther, Ausgewählte Schriften, hg.
von Karin Bornkamm und Gerhard Ebeling, Frankfurt
a.M. 1982, S. 38-149, passim.

6 Ebd., S. 44.
7 Ebd., S. 48.
8 Martin Luther, Vom ehelichen Leben, hg. von

Dagmar CG. Lorenz, Stuttgart 1978. S. 35.
9 Ebd., S. 36.
10 Martin Luther, Von der Freiheit eines

Christenmenschen, in: Martin Luther, Ausgewählte Schriften,
a.a.O., S. 238-263, S. 258.

11 Vgl. z.B. Beat Dietschy, Thomas Münzer - Zum
500. Geburtstag eines Theologen der Befreiung, in: NW
1990, S. 38^13.

12 Dietrich Bonhoeffer, Ethik, München 1981,
S. 143.

47


	Die "materialistische Spiritualität" der Hausarbeit

