
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 1

Artikel: Die "Neuevangelisierung" des Papstes

Autor: Bäumlin, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richard Bäumlin

Die «Neuevangelisierung» des Papstes

RichardBäumlin, ehemaliger SP-Nationalrat undProfessorfür Staatsrecht an der Universität

Bern, hat das nachstehend wiedergegebene Referat an einer ökumenischen Tagung zum
Thema «Evangelisierung in der Schweiz» am 20. März 1992 in Bern vorgetragen. Die rund
250 Teilnehmerinnen und Teilnehmerfolgten einer Einladung des (katholischen)
Pastoralsoziologischen Instituts in St. Gallen und des (evangelischen) Sozialethischen Instituts in
Lausanne. Bäumlins Auseinandersetzung mit dem «Evangelbierungs»-Konzept des Papstes
löste einen wenig «ökumenischen» Eclat aus: Der Präsident des Päpstlichen Rates für die
Kultur Kardinal Paul Poupard, der Apostolische Nuntius Edoardo Rovida und der Präsident
der Bischofskonferenz Pierre Mamie verweigerten die Diskussion und verliessen die Tagung.
Sie hätten sich «durch das Referat tief verletzt» gefühlt, berichtete das Zürcher Pfarrblatt
«forum» (5.4.92). Wir dokumentieren dieses wichtige Referat, zumal die Publikation der
damaligen Vorträge in der vorgesehenen Buchform noch immer nicht gesichert zu sein
scheint. Es gibt offenbar Leute, die sich vor der «kirchenpolitbchen» Wirkung des Referates
von Richard Bäumlin fürchten. Der gut dokumentierte (im Anmerkungsteil leicht gekürzte)
Text fragt zunächst nach dem Europabild des gegenwärtigen Papstes und anschliessend
danach, wie die Strategie der «Neuevangelisierung» zu verstehen sei, wenn man sie mit den
Entscheidungsstrukturen und -praxen des Vatikans in Beziehung setze. Die abschliessenden
Überlegungen versuchen, Alternativvorstellungen wenigstens anzudeuten. Red.

I. Das Europabild des Papstes und die
«Neuevangelisierung»

Johannes Paul II. zeichnet ein polemisch-
dualistisches Bild Europas. Danach befindet
sich das heutige Europa im Niedergang. Als
Zeichen dieser Krise werden etwa genannt:
die rückläufige Geburtenrate und die
Überalterung der Bevölkerung, der Materialismus,

im Westen vor allem in der Gestalt des
Hedonismus und des Konsumismus. Letztlich

ist diese Krise in der Sicht des Papstes
eine sittlich-religiöse. Sie äussert sich in
Agnostizismus und Atheismus. An ihrem
Anfang stehe die «Säkularisation» bzw. die
mit dieser gleichgesetzte «Moderne», die die
Menschen in eine Autoritätskrise geführt
habe.1

«Rückkehr zu den Ursprüngen»

Dieses düstere Bild europäischer Gegenwart

wird mit einer «ursprünglichen»
Wirklichkeit Europas kontrastiert, die der Papst
als christliche definiert. Zwar anerkennt er
verschiedene, weit zurückliegende Wurzeln

10

der europäischen Entwicklung. So erwähnte
er 1988 in Strassburg vor dem Europarat den
griechischen und den römischen Beitrag,
denjenigen der Kelten, der Germanen und
der Slaven. Über allem strahlt jedoch, die
verschiedenen Traditionen zusammenfassend

und sinngebend, das Christentum.
«Rückkehr zu den Ursprüngen!» - so lautet
die päpstliche Parole:

«Die <Neugründung> der europäischen
Kultur ist die entscheidende und dringliche
Aufgabe unserer Zeit. Um die Gesellschaft
zu erneuern, muss man die Kraft der
Botschaft Christi, des Erlösers der Menschen,
neu beleben. Es geht um den Versuch, Europa

gemäss seiner wirklichen Identität
wiederaufzubauen, die in ihrer ursprünglichen
Wurzel eine christliche Identität ist.»2

Ja, noch mehr: Zu seinem wahren
Ursprung zurückgekehrt, soll Europa wiederum

zur Leuchte für alle Welt werden. Im
Jahre 1982 erklärte der Papst:

«... ich, Bischof von Rom und Hirt der
Universalkirche, rufe dir, altes Europa, von
Santiago aus voller Liebe zu: Finde wieder
zu Dir selbst! Besinne dich auf deinen Ur-



sprung! Belebe deine Wurzeln wieder!
Beginne wieder jene echten Werte zu leben, die
deine Geschichte ruhmreich gemacht haben,
und mach deine Gegenwart in den anderen
Kontinenten segensreich!... Noch immer
kannst du Leuchtturm der Zivilisation und
Anreiz zum Fortschritt für die Welt sein. Die
anderen Kontinente blicken zu dir hin und
erhoffen von dir die Antwort des Jakobus zu
hören, die er Christus gab: <Ich kann es>... »3

In der Enzyklika «Redemptoris missio»
vom 7. Dezember 1990 heisst es:

«Die Kirche hat es seit jeher verstanden,
bei den Völkern, denen sie das Evangelium
gebracht hat, den Fortschritt anzuspornen,
und auch heute werden die Missionare mehr
als in der Vergangenheit von Regierungen
und internationalen Experten als Förderer
der Entwicklung anerkannt.»4

Mythos eines christlichen Europa

Gegen diese Sicht sind verschiedene kritische

Fragen und Einwände zu erheben:
1. Wird mit der Beschwörung des in

seinen Ursprüngen christlichen Europa nicht
ein Mythos proklamiert, der historisch-kritischer

Analyse nicht standhält? Wie christlich

sind die Religionskriege, die Ketzer-
und Hexenverbrennungen des «christlichen
Europa» gewesen, wie «christlich» all die
Allianzen zwischen «Thron und Altar»?

Offensichtlich ist der historische Konsti-
tutionsprozess Europas, wie es etwa Edgar
Morin gezeigt hat, viel komplexer, als es der
Papst meint, wobei gerade die Vielfalt sowie
innere Widersprüche und Konflikte die
«europäische Identität» ausgemacht haben.5
Soweit Europa in der Vergangenheit als
Einheit erlebt worden ist, so am ehesten von
anderen Kontinenten her, nämlich als
imperialer und gnadenloser Machtkomplex.
Heute ist Europa gewiss - wieder mit Morin
- als «Schicksalsgemeinschaft» anzusehen.
Dennoch tut es sich schwer, ein gemeinsames

Projekt zu definieren, es sei denn, man
wolle das Gesetz des Marktes als solches
anerkennen.

2. Grenzt sodann das von Johannes
Paul II. vertretene normative Europabild
nicht zum vornherein und in unzulässiger
Weise die Renaissance, die Reformation und
die Aufklärung aus? Gewiss bedarf der Prozess

der Aufklärung immer wieder auch der

Aufklärung in bezug auf sich selber. Ist aber

- bei allen Widersprüchen, bei allem Unheil
in der europäischen Geschichte, bei aller
Ambivalenz des europäischen Fortschrittsgedankens

und dessen, was er in die Welt
gesetzt hat - nicht auch davon auszugehen,
dass gerade christlicher Glaube und christliche

Hoffnung zur «Entzauberung» der
Mächte in Natur und Gesellschaft beigetragen

haben, und eben damit zu einer
wohlverstandenen Säkularisierung? Führt
demgegenüber die Strategie der (Re-)Christia-
nisierung im Sinne der Resakralisierung
ihrer Ursprünge nicht auf Irrwege, zu einer
Variante eines irrationalen «Postmodemismus»,

die die Moderne nie rezipiert und
verarbeitet hat?

3. Zu schweren Bedenken gibt insbesondere

die eurozentrbch-christliche Sicht des
Papstes Anlass, (a) hinsichtlich der Vergangenheit

und deren Deutung und (b) in bezug
auf das gegenseitige Verständnis und die
Kooperation bzw. Nicht-Kooperation
zwischen den Völkern und Kulturen heute. Für
die Vergangenheit dürften Bilder, die den
Priester in der Gefolgschaft der Konquistadoren,

der Krieger und Händler, wiedergeben,

der historischen Wirklichkeit weitgehend

entsprechen. Ich vergesse nicht
Gestalten wie Bartolomé de las Casas. Wie weit
haben sie eine Entwicklung beeinflussen
können, die ganz anders motiviert gewesen
ist, als sie es sich vorgestellt hatten?

Heute wäre vor allem ein selbstkritisches
Überdenken der Missionstätigkeit, wie sie
sich wirklich zugetragen hat, angezeigt.6
Dafür scheint Johannes Paul II. wenig
Verständnis aufzubringen. Anlässlich seiner
zweiten Brasilienreise traf er sich im Herbst
1991 mit einer Gruppe von 160 Indigenas
aus dem Amazonasgebiet, die sich über den
seit 1492 in Gang gesetzten Ausrottungskrieg

gegen Amérindien beklagten, über
Massaker von gestern und heute, über die
Zerstörung der indianischen Kultur, des
Brauchtums und des Lebensstils. In der
Antwort des Papstes heisst es:

«Doch, es ist gerecht, es ist überaus
gerecht, des tapferen und opferreichen Einsatzes

der Missionare zu gedenken, die ihr
Leben dafür hergegeben haben, damit Christi
Heilsbotschaft die Herzen, das Leben und
die Kultur der eingeborenen Völker Brasiliens

erleuchte. Um euch anzukündigen, dass

11



dieses Leben eine Gnade Gottes, Quelle des
Heils für alle Menschen ist, haben Tausende
von Missionaren sich in grenzenloser
Selbstaufopferung dem Werk der Evangelisierung

hingegeben. Das ist ein grandioses
Epos.»

Ausführlich kritisierte Wojtyla dann einmal

mehr die Befreiungstheologie; und die
brasilianische Eingeborenenmissionszentrale,

die nicht mehr missioniere, sondern
den Indigenas im täglichen Überlebenskampf

zur Seite stehe, bezichtigte er
«verschrobener Gesinnung».7

Zum vorhin erwähnten Regierungslob für
katholische Missionsarbeit, auf das sich der
Papst beruft, nur soviel: Ich weiss nicht, welche

Regierungen er meint. Ohne Zweifel
konnte und kann er sich des Beifalls zu
seinem Kampf gegen die Befreiungstheologie

gewiss sein, von seiten diktatorischer
Regime, lateinamerikanischer Eliten,
nordamerikanischer Geheimdienste und
«Denkfabriken» sowie des «State Department».8

Religiöse Legitimation der Nation und
antianalytische Grundhaltung

4. Der Aufruf, zu den Ursprüngen
zurückzukehren, dürfte einem Spiel mit dem Feuer
gleichkommen. Der Versuch, ein christliches

Europa wiederzuerwecken, wird zwar
schon daran scheitern, dass es dieses, so wie
der Papst es voraussetzt, nie gegeben hat.
Statt der Auferweckung des imaginären
frommen «Dornröschens» könnte der Ruf
«zurück zu den Ursprüngen» - wenn auch
sicherlich ungewollt - die Gefahr der
Wiederauferstehung böser alter Geister auslösen:

des Nationalismus, des Rassismus, des
Antisemitismus usw.

Als gefährlich könnte es sich insbesondere

erweisen, wenn der Papst in einem
deutlichen - gleichwohl nie begründeten! -
Kurswechsel der katholischen Soziallehre
plötzlich an Stelle des bisher religiös
legitimierten Staates die Nation in den Vordergrund

rückt, die er als kulturell-religiöse
Identität definiert, während der Staat jetzt
zur zweitrangigen Grösse abgewertet wird.
Hier wird der polnische Papst sichtbar, der
von der Geschichte seiner Nation her denkt,
Wojtyla, der auch bei der Lehre des polnischen

Kardinals Stefan Wyszynski
anknüpft, nämlich beim Verständnis der Na¬

tion als «religiösesMysterium», gründend in
der Taufe.9 Neben den Erfahrungen mit
totalitären Staaten im ehemaligen «real existierenden

Sozialismus» mögen autoritäre
Regime in der «Dritten Welt» zum erwähnten
Kurswechsel beigetragen haben.10 Gleichwohl

ist die religiöse Begründung der Nation

nicht minder bedenklich als die frühere
religiöse Rechtfertigung der staatlichen
Autorität, und zwar sowohl in politischer wie
auch in theologischer Hinsicht. Was den
politischen Aspekt betrifft, sei jetzt bloss
global auf den Balkan, auf Mittel- und
Osteuropa verwiesen.

5. Die Art, in der der Papst mit Begriffen
wie «Moderne», «Säkularisation», «Ideologie»

usw. umgeht, wirkt wie Dämonenbeschwörung

ohne analytisches Bewusstsein."

Als Ideologie gilt jeweilen die
Meinung der anderen, während sich die
offizielle Kirche ihrer Wahrheit gewiss ist.
Allenthalben bekundet sich die Kampfansage

an den analytischen Verstand,
besonders im Bannstrahl gegen
sozialwissenschaftliche Analyse gesellschaftlicher
Strukturen und Prozesse, die schlicht als
marxistisch und damit als gottlos abgetan
wird.

Nicht zufällig führt die antianalytische
Grundhaltung dazu, dass sich zur globalen
Verurteilung der Moderne unversehens
kritikloses Lob für Phänomene gesellt, die eben
zur selben Moderne zu rechnen sind. Dazu
zwei Beispiele, die ich der Enzyklika
«Redemptoris missio» entnehme! In Nr. 82 zählt
der Papst auch den Tourismus zu den «neuen
Formen missionarischer Zusammenarbeit»:

«Der internationale Tourismus ist inzwischen

ein Massenphänomen. Er ist ein
positives Faktum gegenseitiger kultureller
Bereicherung, wenn er mit Rücksichtnahme
praktiziert wird. Man vermeide Prahlerei
und Verschwendung und suche menschlichen

Kontakt.»
Wird dabei nicht übersehen, dass der

internationale Massentourismus vor allem ein
Phänomen des sonst so lebhaft verdammten
Konsumismus darstellt, vor allem aber des

«Unternehmergeistes», der nach der
Meinung des Papstes in der Dritten Welt zu
erwecken ist?12 Wie erleben indessen die
Menschen in der «Dritten Welt», etwa
Frauen in Thailand, «Kontakt» und «gegenseitige

Bereicherung»?13 Freilich scheint der

12



Papst an den Begriff des zwischenmenschlichen
Kontakts nicht allzu grosse Anforderungen

zu stellen, meint er doch im Ernst,
seine «Reisen bis an die äussersten Enden
der Erde», auf denen er jeweilen von
Ansprache zu Ansprache eilt, seien geeignet,
den «unmittelbare(n) Kontakt mit den
Völkern, die Christus nicht kennen», herzustellen.14

Gäbe da tansanische Spruchweisheit
nicht hilfreiche Anleitung zur Kontaktfin-
dung, wenn sie sagt: «Wer andere besucht,
öffne Augen und Ohren, nicht den Mund»?

In derselben Enzyklika spricht der Papst
bewundernd von der «Welt der Kommunikation,

die die Menschheit immer mehr eint
und - wie man zu sagen pflegt - zu einem
<Weltdorf> macht»15. Es fehlt jeder Hinweis
auf die durchaus einseitigen Kommunikationsflüsse,

wie sie etwa der UNESCO-Be-
richt «Viele Stimmen - eine Welt»
dokumentiert hat.16 Ebensowenig wird nach
hegemonialen Ideologien und materiellen
Interessen gefragt, die sich die Medien und
insbesondere das Femsehen dienstbar zu
machen suchen. Bleibt das alles unerwähnt,
weil der Papst die «Welt der Kommunikation»

nun auch seiner Evangelisierungsstrategie
nutzbar machen will? In diesem

Zusammenhang kommt es zu einer im zwiefachen

Sinne des Wortes merkwürdigen
päpstlichen Aussage:

«Es genügt nicht, die Massenmedien
nur zur Verbreitung der christlichen
Botschaft und der Lehre der Kirche zu benutzen;
sondern die Botschaft selbst muss in diese,
von der modernen Kommunikation
geschaffene <neue Kultur> integriert werden.»

Was soll das heissen, und was geschieht
dabei mit «Botschaft» und «Lehre»? Wie
etwa Neil Postman gezeigt hat, verdrängt
das Medium Fernsehen die argumentative
Auseinandersetzung mehr und mehr zugunsten

des unterhaltenden Spektakels,
insbesondere im Bereich der Politik.'7 Soll sich
dem nun auch die christliche Verkündigung
anpassen, indem sie, wie der Papst formuliert,

in die «neue Kultur» integriert wird?
Die «Neuevangelisierung» als weltweites
Happening mit dem sich mediengerecht
in Szene setzenden, reisenden,
erdbodenküssenden, blumenkranz- und
federgeschmückten Wojtyla als Superstar?

An den Beispielen des Tourismus und der
Medien zeigt es sich also, dass der Papst mit

Phänomenen der Moderne auch recht
unkritisch umgehen kann. Ähnliches wäre für
Naturwissenschaften und Technik nachzuweisen.

Wie bei vielen nichtreligiös
argumentierenden Konservativen richtet sich die
antimodemistische Einstellung einseitig
gegen Gesellschaftsanalyse und -kritik,
insbesondere gegen jede Emanzipation, die
gegebene Autoritäten nicht einfach fraglos
hinnimmt.

Keine ethisch belangvolle Anrede

6. Führt die antianalytische Grundhaltung
nicht auch dazu, dass sich die «Neuevangelisierung»

- analog zu «protestantisch-
evangelikalen» Sekten - letztlich auf die
Verkündigung privaten Seelenheils im
Jenseits und auf moralisierende Zurechtweisung

beschränkt?
Zwar spricht die Enzyklika «Sollicitudo

rei socialis» vom «Bestehen wirtschaftlicher,

finanzieller und sozialer Mechanismen...,

die, obgleich vom Willen der
Menschen gelenkt, doch fast automatisch
wirken, wobei sie die Situation des Reichtums
der einen und der Armut der anderen
verfestigen» (Nr. 16). Statt der abgewehrten
sozialwissenschaftlichen Analyse der Situation

des Menschen in einer Gesellschaft mit
ausdifferenzierten Teilsystemen, die je nach
eigenen Logiken oder Codes zu funktionieren

beanspruchen (z.B. des Geldes oder der
Macht), beschränkt sich die Enzyklika auf
eine «Analyse in moralisch-ethischer
Hinsicht». Sie spricht- in Anführungszeichen! -
von «Strukturen der Sünde», um diese
«Strukturen» dann einfach auf ein «moralisches

Übel» zurückzuführen, als «Frucht
vieler Sünden» zu erklären und damit die
«Strukturen der Sünde» je isolierten
Einzelnen anzulasten (Nr. 36f.) - eine wohl
doch etwas einfache und zugleich
erbarmungslose Art von «Reduktion»
gesellschaftlicher Komplexität!

Gleichzeitig bejaht die Enzyklika «das
Recht auf unternehmerische Initiative» bzw.
«auf freie wirtschaftliche Initiative» und
«das Recht auf Privateigentum», das als
«gültig und notwendig» bezeichnet wird
(Nr. 15, 42). Dagegen ist nichts einzuwenden,

soweit der Papst den damals noch «real
existierenden Sozialismus» kritisiert (ohne
ihn ausdrücklich zu nennen). Unreflektiert

13



bleibt aber der Umstand, dass Privateigentum
und Unternehmerfreiheit unter

kapitalistischen Bedingungen freigesetzt sind. Sie
sollen mit anderen Worten ihrer eigenen
Logik folgen und sich so insbesondere
gegen moralische Kritik immunisieren.
Danach ist für den Unternehmer der Konkurs
das einzige ernstzunehmende «Jüngste
Gericht». «Moral hin oder her- die Kasse muss
stimmen!»

Eine «Analyse», die die heutige Krise
Europas und der Welt einfach als moralischreligiösen

Niedergang erklärt, der letztlich
dem Fehlverhalten einzelner Menschen
zugeschrieben wird, greift offensichtlich zu
kurz. Eine ethisch belangvolle Anrede setzt
vielmehr voraus, dass zuvor die politischen
und sozioökonomischen Verhältnisse untersucht

werden, in denen die Angesprochenen
leben und in denen zu «funktionieren» ihnen
offensichtlich zugemutet wird. Inwiefern
sind z.B. Appelle an die Politiker, sich für
das «Gemeinwohl» einzusetzen, unter
Verhältnissen belangvoll, bei denen die
traditionelle Idee des «Gemeinwohls»
gegenstandslos zu werden droht, etwa weil sich
das ökonomische System mit seinen
«Sachzwängen» dem politischen System vorordnet,

dieses in seinen Gestaltungsmöglichkeiten
zumindest radikal beschränkt, im

Räume der EG und weltweit?
Befreiung der menschlichen Person ist

nur denkbar im Zusammenhang mit einer
Veränderung der Gesellschaft, vereint mit
Strategien, die Räume verantwortlichen
Handelns erst öffnen. Und christliche Freiheit

dürfte kaum vorstellbar sein, wenn sie
sich nicht auch mit dem Einsatz für so
verstandene Freiheit in dieser Welt verbindet.
Das klingt freilich nach Befreiungstheologie,

und wir wissen, was der Papst davon
hält.

II. Die «Neuevangelisierung» und die
Entscheidungsstrukturen und -praxen
des Vatikans

In der Enzyklika «Sollicitudo rei socialis»
steht geschrieben: «Man muss betonen,
dass keine gesellschaftliche Gruppe, wie
zum Beispiel eine politische Partei, das
Recht hat, das Führungsmonopol an sich zu
reissen; denn das führt zur Zerstörung des
wahren Subjektcharakters der Gesellschaft

und der Bürger als Personen, wie es bei
jedem Totalitarismus geschieht. In einer
solchen Situation werden der Mensch und das
Volk zu <Objekten>, trotz aller gegenteiligen
Erklärungen und verbaler Beteuerungen»
(Nr. 51).

«Realsozialistische» Vorbilder

Gut gesagt! Inzwischen hat der Papst den
Zusammenbruch des «real existierenden
Sozialismus» triumphalistisch zur Kenntnis
genommen. Sind indessen die Denkformen
und Entscheidungsstrukturen, wie sie im
Vatikan wiederum sichtbar werden, nicht
durchaus analog zu diesem gescheiterten
System zu sehen? Hier wie dort gibt es eine
vorgegebene Wahrheit, eine oberste Instanz,
die «Wahrheit» verwaltet. Hier wie dort
heisst Freiheit das Bekenntnis zur vorgegebenen

Wahrheit und einsichtige Unterwerfung

unter die Autorität. Hüben und drüben
finden bzw. fanden wir den autoritären
Zentralismus, als «kollegialer» bzw. als
«demokratischer» drapiert. Und ebenso
erinnert der Personenkult, mit dem sich der
hofhaltende und reisende Papst umgibt,
neben byzantinischen auch an «realsozialistische»

Vorbilder. Lässt eine Strategie der
«Neuevangelisierung», die auch vor diesem
Hintergrund zu sehen ist, nicht aufhorchen?
Ist der Dialog, den sie anbietet, letztlich
nicht bloss ein vereinnahmender?

Seit dem Amtsantritt Johannes Pauls II.
hat das vom Vatikanum II betonte Prinzip
der Kollegialität an Bedeutung eingebüsst.
Bischofsversammlungen sind zwar nach
geltendem Kirchenrecht nicht mehr als
Organe der Konsultation, sollten aber gemäss
dem Geist von Vatikanum II als solche
emstgenommen werden. Statt dessen scheinen

sie heute, soweit sie überhaupt einberufen

werden, zu Resonanzböden päpstlicher
Erklärungen herunterzukommen. Bei den
Bischofsernennungen wird eine weltweit
verfolgte Strategie sichtbar, die den Kandidaten

den Vorzug gibt, die der neuen
Orthodoxie vorbehaltslos zustimmen, eine
Strategie, die sich auch über Mitwirkungsrechte

der Gliedkirchen hinwegsetzt.18 Walter

Goddijn kennzeichnet das faktisch
massgebliche Anforderungsprofil für neue
Bischöfe wie folgt: Sie sollen dem Papst
gegenüber gehorsam sein und Organisationen

14



unterstützen, die ihre Rom-Treue manifestieren,

wie z.B. das Opus Dei. Weiter wird
von ihnen die Fähigkeit erwartet, sich in
ihren Diözesen auch gegen die Mehrheit der
Gläubigen durchzusetzen. Zusammenfassend

stellt Goddjin fest:
«Die neue Politik des Papstes, dazu

bestimmt, die Einheit und Rechtgläubigkeit
der Universalkirche wiederherzustellen,
beschränkt in der Wirklichkeit die <communio>
der Bischöfe mit den Priestern und den
Gläubigen.»19

Auch katholische Theologen werden an
die kurze Leine genommen. Die verschiedenen

Affären sind bekannt und müssen hier
nicht im einzelnen erwähnt werden. Bloss
die Art der Abrechnung der Glaubenskongregation

mit der lateinamerikanischen
Befreiungstheologie sei wegen ihrer exemplarischen

Bedeutung erwähnt. Seit der
Vorbereitung der Versammlung in Puebla wurde
die lateinamerikanische Bischofskonferenz
systematisch diszipliniert.20 Derselben
Strategie sehen sich die lateinamerikanischen
Ordensleute ausgesetzt. In ihrem Verdikt
vom 6. August 1984 macht sich die
Kongregation für Glaubensfragen - wie vor
ihr in verschiedenen Erklärungen der Papst -
den Begriff «Befreiung» zueigen, um dann
die «recht verstandene» Befreiungstheologie

mit dem gleichzusetzen, was das
unfehlbare Lehramt darunter versteht.21 Die
Dialogfähigkeit der «Befreiungstheologen»
wird zum voraus bezweifelt, ja gar als
«unmöglich» erklärt. Anderseits zitiert die
Kongregation neben der Bibel ausschliesslich

Texte des Lehramts, jedoch nie Texte
der Befreiungstheologie, wie sie auch keine
Namen nennt. Sie verurteilt - in einem
Verfahren, das weithin als strikt inquisitorisches
zu bezeichnen ist -, ohne die Angesprochenen

zu Worte kommen zu lassen, ohne sich
im Detail mit ihren öffentlich zugänglichen
Äusserungen auseinanderzusetzen, ja sogar
unter Verzerrung der Aussagen der Vertreter
der Befreiungstheologie22, die ja untereinander

keine monolithische Einheit ausmachen.
Wäre denn, so ist hier zu fragen, im christlichen

Liebesgebot nicht auch - als eine
Minimalforderung - die Pflicht zu
intellektueller Redlichkeit inbegriffen? In ihrer
Analyse der «Instruktion über die kirchliche
Berufung des Theologen» vom Jahre 1990
kommen Richard A. McCormick und Ri¬

chard P. McBrien zum Ergebnis, Dissens
werde mit mangelnder Ehrfucht vor dem
autoritativen Lehramt oder gar mit dessen
Ablehnung gleichgesetzt.23 Sie zitieren den
nordamerikanischen Bischof Raymond A.
Lucker, der erklärt hat:

«Für die, die in Rom an der Macht sind, ist
die Kirche nicht das <Volk Gottes>, von dem
das Vatikanum II spricht, sondern sie ist eine
imperiale Monarchie, die absolute Kontrolle
aufrechterhalten muss.»

Das Freiheitsverständnis der römischen
Kirche

Doch nun zum Freiheitsverständnis der
offiziellen römischen Kirche. Mitte der
sechziger Jahre setzt eine Aussöhnung mit
den zuvor strikt abgelehnten Menschenrechten

ein. «Mit welchen Menschenrechten
und mit wie verstandenen Menschenrechten?»

- so bleibt freilich zu fragen. Unter
dem Pontifikat Johannes Pauls II. ist die
Antwort klar. Eindeutig werden die Eigentums-

und die Unternehmerfreiheit
anerkannt. Der Frage, wie belangvoll ein
gleichzeitig erhobener moralischer Appell,
Sozialpflichtigkeit und Verteilungsgerechtigkeit

zu beachten, sein könne, wenn nicht
zugleich eine Macht- und Systemanalyse
unternommen wird, gehe ich jetzt nicht
weiter nach.

Im übrigen werden die Menschenrechte
nur im Sinne eines traditionalistischen
Katholizismus akzeptiert und damit eben
uminterpretiert, wobei die Religionsfreiheit
und das Recht auf Leben vom Zeitpunkt der
Empfängnis an im Vordergrund stehen.24
Innerkirchlich beschränkt der neue Codex
des kanonischen Rechts von 1983 die Mei-
nungsäusserungsfreiheit der Laien durch die
Pflicht, «die Unversehrtheit des Glaubens
und der Sitte und der Ehrfurcht gegenüber
den Hirten» zu wahren (Can. 212,3). Nach
Can. 223,2 steht es der kirchlichen Autorität
sodann zu, «die Ausübung der Rechte, die
den Gläubigen eigen sind, zu regeln». Die
Freiheit steht also unter dem unbegrenzten
und unkontrollierten Vorbehalt derAutorität
und ihrer Anordungen.25 Freiheit wird letztlich

als freiwillige Anpassung an die
vorgegebene, von der zuständigen Instanz
verwaltete Wahrheit definiert. In «Redemptoris
missio» heisst es: «Die Kirche bildet das

15



Gewissen, sie offenbart den Völkern den
Gott, den sie nicht kennen.» Und Kardinal
Ratzinger definiert das Gewissen als «die
Fähigkeit, sich dem Anspruch der objektiven,

universalen und für alle gleichen
Wahrheit zu öffnen, die alle suchen können
und müssen»26. Auch Gewissensfreiheit
wird mithin als Identifikation mit
vorausbestehender, autoritativ bestimmter Wahrheit
verstanden. Darf ich daran erinnern, dass das
durchaus analog zu der nach dem Zweiten
Weltkrieg in den Ländern des «real existierenden

Sozialismus» entwickelten
Grundrechtstheorie zu sehen ist?27

Inkulturation oder Der hierarchische
Blick eines in sich selbst Gefangenen

All diese Feststellungen zum Verständnis
von Wahrheit und Autorität sind mitzube-
denken, wenn es darum geht, das Programm
der «Neuevangelisierung» sachgemäss zu
deuten. Ich muss mich darauf beschränken,
dies an der Doktrin der Inkulturation zu
verdeutlichen. «Inkulturation» ist ja zu
einem Schlüsselbegriff der päpstlichen Lehre
geworden. In «Redemptoris missio» wird
sie definiert als «die innere Umwandlung
der authentischen kulturellen Werte durch
deren Einfügung ins Christentum und die
Verwurzelung des Christentums in den
verschiedenen Kulturen». Es wird hinzugefügt,
Inkulturation sei «ein tiefgreifender und
umfassender Prozess, der sowohl die
christliche Botschaft als auch die Betrachtung

und die Praxis der Kirche betrifft. Es
handelt sich aber auch um einen schwierigen
Prozess, da die Eigenart und Vollständigkeit
des christlichen Glaubens auf keine Weise
geschmälert werden dürfen»(Nr. 52).

Was hat das, genauer besehen, zu bedeuten?

Einmal wird das Christentum
offensichtlich als eine vorgegebene Grösse
vorausgesetzt und zwar in römisch-katholischem

Sinn. Und dieses «Christentum» ist
nach der zitierten Definition befugt, sich die
«kulturellen Werte» gewissermassen «ein-
zuvernahmen», soweit sie «authentische»
sind. Dabei wird verdrängt, dass es vor der
römischen Kirche z.B. ein Judenchristentum
und ein hellenisches Christentum gegeben
hat, wie auch die evangelischen Kirchen
ausgeklammert bleiben. Bei allen diesen
Kirchen - und insbesondere auch bei den

aussereuropäischen! - hat indessen je eine -
unterschiedliche - Inkulturation stattgefunden.

Das Evangelium wurde über das Medium

verschiedener Sprachen aufgenommen
und damit auch verschieden interpretiert.
Ebenso haben sich aus den je unterschiedlichen

soziokulturellen und sozioökonomi-
schen Gegebenheiten unterschiedliche
Rezeptionen der Botschaft ergeben.

In der römischen Kirche wird also eine
bestimmte, historisch konkrete und damit
auch partikulare Inkulturation des ihr
vorausgehenden Evangeliums sichtbar. So gut
wie der - in und durch menschliche
Geschichte geprägten-römischen Kirche steht
aber gleichermassen auch anderen Kirchen
dasselbe Recht zu, ausgehend von den in
ihren Gesellschaften angelegten Denkformen,

im Horizont ihrer jeweiligen kulturellen
und sozioökonomischen Voraussetzungen,

nach der Botschaft des Evangeliums zu
fragen, sich durch dieses, je in ihrer besonderen

Situation, befragen zu lassen und ihre je
geschichtlich situierten Antworten zu
formulieren, womit gesagt ist, dass die Kirche
nur als eine polyzentrische verstanden werden

kann. Das kann und will die heutige
Papstkirche freilich nicht einräumen.
Offensichtlich ist der panoptisch-hierarchische
Blick, mit dem sich der Papst, so wie den
verschiedenen Bewegungen innerhalb der
katholischen Kirche, auch den nichtkatholischen

Christen und den ausserchristlichen
Kulturen und Religionen zuwendet. Der
panoptisch-hierarchische Blick ist der Blick
dessen, der, wenn nicht alles, so doch stets
mehr weiss, der Blick dessen, der besser
weiss, was sein Gegenüber meint als dieses
selber, im Guten und im Bösen, der Blick
dessen, der alles nach seiner eigenen Norm
misst und alles, was ausserhalb seiner ist,
letztlich aufseine eigene Norm zwingen will.

Freilich ist der hierarchische Blick
zugleich der Blick eines in sich selbst Gefangenen,

der sich mit einem Panzer umgibt,
sich gegen Infragestellung und damit gegen
seine eigene Freisetzung immunisiert, seine
Motive und Gründe rationalisiert28, und
zwar durchaus auch im Sinne der
psychoanalytischen Bedeutung des Begriffs. Und
weiter: der Blick dessen, der sich der Freisetzung

der anderen und seiner selbst in der
besonders unbewusst-raffinierten Weise
widersetzt, dass er seinen Machtanspruch als

16



Dienst gegenüber den anderen ausgibt - und
an diese Selbstdeklaration auch noch selber
glaubt29, was die Sache fast hoffnungslos
machen könnte. Auch hier stellt sich die
Amtskirche mit dem gegenwärtigen Papst in
eine spezifisch eurozentrisch-westliche
Tradition, die spätestens mit den «Grossen
Entdeckungen» beginnt, um sich z.B. in der
«mission civilisatrice» des Kolonialismus
fortzusetzen, bis hin zu heutigen ideologischen

Rechtfertigungsversuchen hegemo-
nialer Sendung in Erklärungen nordamerikanischer

Präsidenten. Um zur zitierten
Definition der Inkulturation zurückzukehren:

Nach ihr kann es nur die Papstkirche
sein, die darüber entscheidet, welche kulturellen

Werte würdig sind, als «authentische»
in ein «Christentum» eingefügt zu werden,
das zugleich und zum voraus als römisches
vorausgesetzt wird.

Freilich lässt der Text der Enzyklika
wenigstens insofern einen gewissen
Interpretationsspielraum offen, als «die Eigenart und
Vollständigkeit des christlichen Glaubens»,
die «auf keine Weise geschmälert werden»
dürften, konkretisierungsbedürfig sind.
Dieser Vorbehalt, den ich einräumen möchte,

gibt freilich, wie die Erfahrung der letzten
Jahre zeigt, kaum Anlass zu viel Hoffnung.
Schon die erwähnte Disziplinierung der
Kirche in Lateinamerika zeigt unmissver-
ständlich, welcher Kurs gemeint ist, ein
Kurs, der einem Pluralismus derTeilkirchen,
wie sie - durch das Vatikanum II ermutigt -
etwa Karl Rahner und Marie-Dominique
Chenu30 erhofft haben, keinen Raum lässt.

III. Abschliessende Überlegungen

Die «Neuevangelisierung», wie sie vom
derzeitigen Papst verstanden wird, gründet
in Denkstrukturen, die - heute vertreten -
einem Rückfall hinter die Geschichte der
letztenJahrhunderte gleichkommen. Daniele
Menozzi stellt unter dem Titel «Vers une
nouvelle contre-Réforme?» einen reduktio-
nistischen Prozess fest, in dem die Kirche
auf den Geist des Tridentinischen Konzils
und von Vatikanum I zurückgebunden werden

solle31, während Paul Ladrière von einer
«Rückkehr zur Neoscholastik von gestern»
spricht.32 Claude Geffré fasst die jüngste
Entwicklung unter dem Titel «Der
Traditionalismus ohne Lefebvre» zusammen.33

Zwar geht der Papst nicht soweit, die
Forderung nach einer direkten Gewalt der Kirche

in politischen Angelegenheiten
wiederaufzunehmen. Der Dualismus von Staat und
Kirche bleibt anerkannt und wird von
Kardinal Ratzinger als Errungenschaft der
Neuzeit gepriesen.34 Doch soll die Autonomie

der Politik eine wohlverstandene sein,
und zwar in dem Sinne, dass sich alle
Einzelnen bei Ausübung ihrer Vernunft im
privaten und im öffentlichen Bereich durch das
kirchliche Lehramt binden lassen, was
einem unmittelbaren Zugriff der Kirche auf
die Gesellschaft und ihre Akteure
gleichkommt.35 Die «Wegzehrung», die sie für das
Leben in der heutigen Gesellschaft anbietet,
bleibt allerdings dürftig. Im Zentrum stehen
der Aufruf zu traditioneller Familienmoral
und das Verbot von Geburtenkontrolle und
Abtreibung. In diesen Bereichen meldet sich
der Anspruch auf indirekte Gewalt in geradezu

herrscherlichem Ton an. Dazu kommen
die moralischen Appelle an je individuelle
Bereitschaft zu Verteilungsgerechtigkeit, ja
zu Solidarität. Manche werden das als
erbaulich empfinden, sich in einem
«fundamentalistischen» Bedürfnis nach Sicherheit
in einer bedrohlichen Welt bestätigt fühlen,
vor allem auch durch den Verweis auf
Befreiung in einem besseren Jenseits.

Doch dürfte die Sprache, in der sich die
römische «Neuevangelisierung» vorstellt,
kaum geeignet sein, die Menschen von heute
in Lateinamerika, in Afrika, in Europa usw.
in ihrer jeweiligen wirklichen Situation
anzusprechen, die nur verstanden werden
kann, wenn man sich auch der Fragestellungen

und der Methoden profaner Vernunft
und Wissenschaft bedient.

Ich teile die Auffassung derer, die,
zusammen mit der religiösen Begründung von
Staat und Nation auch die Fundierung der
Ethik in der Religion ablehnen, und zwar
schon deshalb, weil damit allen anderen, die
nicht dazugehören, die Ethik abgesprochen
wird.36 Ich pflichte aber auch denen bei, die
das Evangelium nicht als eine «Kultur»,
auch nicht als eine Summe überzeitlicher
moralischer Gebote, sondern vor allem als
ein «kritisches Ferment» und so auch als
Quelle nicht unterzukriegender Hoffnung
verstehen.

Sind Christen zur Hoffnung berufen, so
können sie dieser nur in der Solidarität mit

17



den Erniedrigten und Beleidigten nachleben,

und zwar innerhalb der Verhältnisse
dieser Welt. Die biblischen Texte, auf die
sich die Befreiungstheologie stützt, sind
eindeutig genug. Ich verweise auf Lukas
4,16ff. und Jesaja 61,Iff.

Der Auftrag, Hoffnung - auch für dieses
irdische Leben - zu vermitteln, erträgt keinen

Triumphalismus. Er erfordert vielmehr,
dass auch das real existierende Christentum
in Geschichte und Gegenwart kritischer
Überprüfung unterzogen wird. Selbstverständlich

ist damit nicht nur die
römischkatholische Kirche angesprochen. In deren
offiziellen Dokumenten ist freilich kaum
von Selbstkritik die Rede, oder theologisch
formuliert: von Busse, die die offiziellen
Kirchen selber tun müssten. Ein erschrek-
kender Triumphalismus!

Doch will ich nicht mit dieser Feststellung
schliessen. Vielmehr möchte ich noch
hervorheben, dass ich bei der Vorbereitung
meines Votums vor allem bei katholischen
Autoren gelernt habe, freilich bei Autoren,
die sich eine wirklich «katholische» Kirche
erhoffen, und zwar eine umfassende eben
deshalb, weil sie in sich pluralistisch ist, d.h.
die verschiedenen Rezeptionen des Evangeliums

in sich vereinigt und ihnen allen das
Wort lässt. Nicht die Zwangsjacke einer fest
verfassten und gar autoritär zentralisierten
Institution wäre das Kennzeichen so
verstandener Katholizität, sondern ein Geschehen,

in dem viele Stimmen eine Kirche
bekunden und Hoffnung für unsere Welt
bezeugen, offen auch für die Stimmen, die sich
von «draussen» her anmelden, sich aber
nicht christlich firmieren lassen wollen, und
vielleicht eben deshalb nicht, weil ihnen das
«real existierende Christentum» hier zu lau
bleibt und dort zu herrscherlich auftritt.

1 Nachweise finden sich etwa bei René Luneau,
Retrouve ton âme, vieille Europe! in: Paul Ladrière et
René Luneau, éds., Le rêve de Compostene. Vers la
restauration d'une Europe chrétienne? Paris 1989, pp
25ss.
2 Ravenna 1986, zit. nach R. Luneau, a.a.O., p 29.
3 Predigten undAnsprachen von Papst Johannes Paul II.
bei seiner apostolischen Reise nach Spanien, 31. Oktober

bis 9. November 1982, Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls, H. 41, S. 156.
4 Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, H. 100, S.
59.
5 Edgar Morin, Penser l'Europe, Paris 1989.

6 Vgl. etwa Fernando Mires, Im Namen des Kreuzes.
Der Genozid an den Indianern während der spanischen
Eroberung: theologische und politische Diskussionen,
Fribourg/Brig 1989; derselbe, Die Kolonisierung der
Seelen. Mission und Konquista in Spanisch-Amerika,
Fribourg/Luzern 1991.
7 Romeo Rey in: «Tages-Anzeiger», 21.10.1991.
8 Ulrich Duchrow, Gert Eisenbürger, Jochen Hippler
(Hg.), Totaler Krieg gegen die Armen. Geheime
Strategiepapiere der amerikanischen Militärs, München
1989, S. 40.
9 Vgl. Jerzy Lewandowski, L'Eglise et Ia Nation
polonaise selon le Cardinal Stefan Wyszinski, Berne/Franc-
fort/M. 1982, bes. pp 12ss. Kritisch zur religiösen
Begründung der Nation etwa Paul Blanquart, Le pape en

voyage: la géopolitique de Jean-Paul II, in: Paul
Ladrière et René Luneau, Le retour des certitudes, Paris
1987, pp 167SS.

10 Der Abwertung des Staates kommt wohl die Funktion

zu, den direkten, d.h. sich über den Staat und das
staatliche Recht hinwegsetzenden Einfluss des Lehramts

auf nichtstaatliche Akteure zu «legitimieren». Ein
Indiz für das Zutreffen dieser Vermutung und für den
möglichen Erfolg der päpstlichen Strategie ist der
Beschluss der polnischen Ärztekammer, in ihren Kodex
medizinischer Ethik - im Gegensatz zum geltenden
staatlichen Recht! - ein Verbot des Schwangerschaftsabbruchs

(mit den einzigen Ausnahmen der Lebensgefahr

oder der Vergewaltigung der Mutter) aufzunehmen
und bei ihren Mitgliedern durchzusetzen (vgl. «Le
Monde», 15 mai 1992).
11 Wohltuend unterscheiden sich davon die weit
differenzierteren Überlegungen, die in den Symposien der
europäischen Bischöfe entwickelt worden sind: «Die
Ausdrücke <Säkularisierung>, <säkularisieren> sind zu
vieldeutig und zu ungenau, um in einer Untersuchung
der religiösen Lage des heutigen Europa als Schlüsselbegriffe

verwendet zu werden» (Die europäischen
Bischöfe und die Neu-Evangelisierung Europas. Stimmen
der Weltkirche: Europa, H. 32, S. 201).
12 So in der Enzyklika «Sollicitudo rei socialis», Nr. 44.
13 In seiner Ansprache an die Weltorganisation für
Tourismus in Madrid vom 2. November 1982 wies der
Papst zwar daraufhin, «bei der Ausbreitung des Tourismus»

liege die Gefahr darin, «dass seine Entwicklung
allein von ökonomischen Interessen bestimmt wird,
während sein kultureller Aspekt und der gebührende
Respekt vor der Ökologie ausser acht gelassen werden

...» Gleichwohl wird der «Tourismus in sich selbst
(als) ein Wert», ja geradezu zu einem «Recht» erklärt,
wobei keine Erwägungen darüber angestellt werden, ob
dieses neue «Menschenrecht» auch ein
verallgemeinerungsfähiges sein könnte, noch darüber, wie es sich
für die davon passiv Betroffenen - trotz aller päpstlichen

Ermahnungen zum «moralischen Leben» -
faktisch auswirkt (vgl. Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls, H. 41, S. 42-44).
14 «Redemptoris missio», Nr. 1.
15 A.a.O., Nr. 37.
16 Viele Stimmen - eine Welt. Kommunikation und
Gesellschaft - Heute und morgen. Bericht der
Internationalen Kommission zum Studium der Kommunikationsprobleme

unter dem Vorsitz von Sean MacBride an
die UNESCO, Konstanz 1981.
17 Neil Postman, Wir amüsieren uns zu Tode.

Urteilsbildung im Zeitalter der Unterhaltungsindustrie,
Frankfurt a.M. 1985.

18



18 Vgl. etwa die Übersicht bei Walter Goddjin, Qui est
digne d'accéder à l'épiscopat? in: P. Ladrière et R.
Luneau (zit. in Anm. 1), pp 194ss.
19 A.a.O., p 216.
20 Zur konservativen Wende, die schon mit der
Vorbereitung der Konferenz bzw. mit dem Einfluss der Kurie
auf diese begonnen hat, vgl. P. Blanquart (Anm. 9), pp
165ss; Zur Disziplinierung lateinamerikanischer
Ordensleute: Ludwig Kaufmann und Nikolaus Klein,
Wenn die Bibel den Armen wieder weggenommen
wird: Zum Konflikt um die Konferenz der Ordensleute
(CLAR), in: Orientierung 1989, S. 252ff; Nikolaus
Klein, Unerwünschte Propheten? in: Orientierung
1991, S. 137ff.
21 Instruktion der Kongregation für die Glaubenslehre
über einige Aspekte der «Theologie der Befreiung»
(Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, H. 57, S.

llff.).
22 Vgl. etwa Hermann-Josef Venetz und Herbert
Vorgrimler (Hg.), Das Lehramt der Kirche und der Schrei
der Armen. Analysen zur Instruktion der Kongregation
für die Glaubenslehre über einige Aspekte der «Theologie

der Befreiung», Freiburg/Münster 1985.
23 Richard A. McCormick und Richard P. McBrien,
Theologie in öffentlicher Verantwortung, in: Orientierung

1992, S. 16ff.
24 P. Ladrière, La vision européenne de Jean-Paul II, in:
P. Ladrière et R. Luneau (Anm. 1 pp 173ss.
25 Vgl. auch Bernard Quelquejeu, Aussöhnung mit den
Menschenrechten, Missachtung der «Christenrechte».
Die römische Inkonsequenz, in: Concilium 1989, S.
78ff.
26 Das Referat von Kardinal Joseph Ratzinger auf der
KardinalsVersammlung. Herder Korrespondenz 1991,
S. 225. An einer anderen Stelle heisst es zum Gewissen:
«Freiheit und Bindung werden hier, im Innersten
menschlichen Wesens, identisch. Die kirchliche Autorität

hat letztlich keinen anderen Auftrag, als dem
wachen Vernehmen des göttlichen Willens im Gewissen zu
dienen: das Gewissen hörfähig, rein und frei zu machen
und so den Menschen zu sich selbst zu bringen, indem
sie ihn zu Gott bringt. Wo kirchliche Autorität ganz in
ihrem Auftrag steht und Gewissen rein wird, löst sich
die Antinomie von Freiheit und Bindung auf» (Kardinal
Joseph Ratzinger, Kirche, Ökumene und Politik. Neue
Versuche zur Ekklesiologie, Einsiedeln 1987, S. 181f.).
27 Die Verfassungen der Staaten des «real existierenden
Sozialismus» deklarierten bekanntlich in ihren
Grundrechtskatalogen auch Freiheitsrechte, die jedoch radikal
relativiert bzw. funktionalisiert wurden: im Rahmen der
vorgegebenen und durch die Partei definierten «objektiven

Gesetzmässigkeit». Auch die Gewissensfreiheit
ist in die «sozialistische Moral» eingebunden, und es ist
«die Erziehungsarbeit der Partei der Arbeiterklasse und
aller im demokratischen Block vereinten Parteien, des
Staates, der gesellschaftlichen Organisationen und

Kollektive darauf gerichtet, das von den Grundsätzen
sozialistischer Moral und damit wahrer Menschlichkeit
bestimmte Denken und Handeln zu entwickeln» - wie
es sich versteht: stets unter der Führung der unfehlbaren
Partei (Klaus Sorgenicht u.a., Verfassung der Deutschen

Demokratischen Republik, Dokumente,
Kommentar, Berlin 1969, Bd. 2, S. 30).
28 Das ist nicht im Sinne einer individualpsychologischen

Infragestellung des Papstes zu verstehen, die mir
nicht zusteht. Zu fragen ist aber, ob nicht Stavros Ment-
zos' Konzept der «institutionalisierten Abwehr», die
sich aus tradierten Rollensystemen ergibt, zum
Verständnis beitragen könnte (Stavros Mentzos, Interpersonale

und institutionalisierte Abwehr, Frankfurt a.M.
1988 bes. S. 79ff.).
29 Vgl. dazu etwa Martin Odermatt, Der Fundamentalismus.

Ein Gott, eine Wahrheit, eine Moral? Zürich
1991, S. 87ff.
30 Karl Rahner, Perspektiven der Pastoral der Zukunft,
in: Walbert Bühlmann, Weltkirche. Neue Dimensionen
- Modell für das Jahr 2000, GrazAVien/Köln 1984, S.

220ff; Marie-Dominique Chenu, Préface à: Bruno
Chenu, Théologies chrétiennes des tiers mondes, Paris
1987.
31 In: Paul Ladrière et René Luneau (Anm. 9), pp 278ss.
32 Im soeben zit. Sammelband, p 261.
33 Concilium 1989, S. Iff.
34 Kardinal Joseph Ratzinger (Anm. 26), etwa S. 207.
35 A.a.O., S. 194ff. und passim.
36 Bernard Quelquejeu, Faillite de l'éthique séculiaire?
in: R. Luneau et P. Ladrière (Anm. 1), pp 210ss. Gerne
möchte ich hervorheben, dass Kardinal Poupard mehr
Souplesse zeigt: «Une culture séculière c'est à dire
autonome» - und damit gewiss auch eine weltliche
Ethik - «est possible, mais à condition de demeurer
ouverte vers l'infini» (Paul Cardinal Poupard, L'Eglise
au défi des cultures, Paris 1989, p 79).

Ausgewogensein bedeutet, keine Gegner mehr zu haben (ich meine nicht Feinde), ausgewogen
zu sein, bringt den Verzicht aufden geistreichen Disput, den Verzicht aufdie Kultur des

geistigen Fechtens (egal, wo der politische Standpunkt ist), Verzicht auch aufAuseinandersetzungen

und damit aufBerührung und Kontakt.

Toya Maissen, Links notiert, Basel 1992, S. 119.

19


	Die "Neuevangelisierung" des Papstes

