Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 1

Artikel: Die "Neuevangelisierung" des Papstes
Autor: Baumlin, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143743

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Richard Bdaumlin

Die «Neuevangelisierung» des Papstes

Richard Bdumlin, ehemaliger SP-Nationalrat und Professor fiir Staatsrecht an der Univer-
sitit Bern, hat das nachstehend wiedergegebene Referat an einer 6kumenischen Tagung zum
Thema «Evangelisierung in der Schweiz» am 20. Mdrz 1992 in Bern vorgetragen. Die rund
250 Teilnehmerinnen und Teilnehmer folgten einer Einladung des (katholischen) Pastoralso-
ziologischen Instituts in St. Gallen und des (evangelischen) Sozialethischen Instituts in
Lausanne. Bdumlins Auseinandersetzung mit dem «Evangelisierungs»-Konzept des Papstes
lOste einen wenig «6kumenischen» Eclat aus: Der Prdsident des Pdpstlichen Rates fiir die
Kultur Kardinal Paul Poupard, der Apostolische Nuntius Edoardo Rovida und der Prdsident
der Bischofskonferenz Pierre Mamie verweigerten die Diskussion und verliessen die Tagung.
Sie hditten sich «durch das Referat tief verletzt» gefiihlt, berichtete das Ziircher Pfarrblatt
«forum» (5.4.92). Wir dokumentieren dieses wichtige Referat, zumal die Publikation der
damaligen Vortrdge in der vorgesehenen Buchform noch immer nicht gesichert zu sein
scheint. Es gibt offenbar Leute, die sich vor der «kirchenpolitischen» Wirkung des Referates
von Richard Bdumlin fiirchten. Der gut dokumentierte (im Anmerkungsteil leicht gekiirzte)
Text fragt zundchst nach dem Europabild des gegenwdrtigen Papstes und anschliessend
danach, wie die Strategie der «Neuevangelisierung» zu verstehen sei, wenn man sie mit den
Entscheidungsstrukturen und -praxen des Vatikans in Beziehung setze. Die abschliessenden

Uberlegungen versuchen, Alternativvorstellungen wenigstens anzudeuten.

I. Das Europabild des Papstes und die
«Neuevangelisierung»

Johannes Paul II. zeichnet ein polemisch-
dualistisches Bild Europas. Danach befindet
sich das heutige Europa im Niedergang. Als
Zeichen dieser Krise werden etwa genannt:
die riickldufige Geburtenrate und die Uber-
alterung der Bevolkerung, der Materialis-
mus, im Westen vor allem in der Gestalt des
Hedonismus und des Konsumismus. Letzt-
lich ist diese Krise in der Sicht des Papstes
eine sittlich-religitse. Sie #dussert sich in
Agnostizismus und Atheismus. An ihrem
Anfang stehe die «Sidkularisation» bzw. die
mitdieser gleichgesetzte «<Moderne», die die
Menschen in eine Autoritétskrise gefiihrt
habe.'

«Riickkehr zu den Ursprungen»

Dieses diistere Bild europdischer Gegen-
wart wird mit einer «urspriinglichen» Wirk-
lichkeit Europas kontrastiert, die der Papst
als christliche definiert. Zwar anerkennt er
verschiedene, weit zurlickliegende Wurzeln

10

Red.

der européischen Entwicklung. So erwéhnte
er 1988 in Strassburg vor dem Europarat den
griechischen und den romischen Beitrag,
denjenigen der Kelten, der Germanen und
der Slaven. Uber allem strahlt jedoch, die
verschiedenen Traditionen zusammenfas-
send und sinngebend, das Christentum.
«Riickkehr zu den Urspriingen!» — so lautet
die pépstliche Parole:

«Die <Neugriindung> der europdischen
Kultur ist die entscheidende und dringliche
Aufgabe unserer Zeit. Um die Gesellschaft
zu erneuern, muss man die Kraft der Bot-
schaft Christi, des Erlosers der Menschen,
neu beleben. Es geht um den Versuch, Euro-
pa gemdss seiner wirklichen Identitéit wie-
deraufzubauen, die in ihrer urspriinglichen
Waurzel eine christliche Identitit ist.»?

Ja, noch mehr: Zu seinem wahren Ur-
sprung zuriickgekehrt, soll Europa wieder-
um zur Leuchte fiir alle Welt werden. Im
Jahre 1982 erklirte der Papst:

«... ich, Bischof von Rom und Hirt der
Universalkirche, rufe dir, altes Europa, von
Santiago aus voller Liebe zu: Finde wieder
zu Dir selbst! Besinne dich auf deinen Ur-



sprung! Belebe deine Wurzeln wieder! Be-
ginne wieder jene echten Werte zu leben, die
deine Geschichte ruhmreich gemacht haben,
und mach deine Gegenwart in den anderen
Kontinenten segensreich!... Noch immer
kannst du Leuchtturm der Zivilisation und
Anreiz zum Fortschritt fiir die Welt sein. Die
anderen Kontinente blicken zu dir hin und
erhoffen von dir die Antwort des Jakobus zu
horen, die er Christus gab: <Ichkannes> ...»’

In der Enzyklika «Redemptoris missio»
vom 7. Dezember 1990 heisst es:

«Die Kirche hat es seit jeher verstanden,
bei den Volkern, denen sie das Evangelium
gebracht hat, den Fortschritt anzuspornen,
und auch heute werden die Missionare mehr
als in der Vergangenheit von Regierungen
und internationalen Experten als Forderer
der Entwicklung anerkannt.»*

Mythos eines christlichen Europa

Gegen diese Sicht sind verschiedene kriti-
sche Fragen und Einwinde zu erheben:

1. Wird mit der Beschworung des in sei-
nen Urspriingen christlichen Europa nicht
ein Mythos proklamiert, der historisch-kri-
tischer Analyse nicht standhilt? Wie christ-
lich sind die Religionskriege, die Ketzer-
und Hexenverbrennungen des «christlichen
Europa» gewesen, wie «christlich» all die
Allianzen zwischen «Thron und Altar»?

Offensichtlich ist der historische Konsti-
tutionsprozess Europas, wie es etwa Edgar
Morin gezeigt hat, viel komplexer, als es der
Papst meint, wobei gerade die Vielfalt sowie
innere Widerspriiche und Konflikte die
«europdische Identitdt» ausgemacht haben.’
Soweit Europa in der Vergangenheit als
Einheit erlebt worden ist, so am ehesten von
anderen Kontinenten her, nimlich als im-
perialer und gnadenloser Machtkomplex.
Heute ist Europa gewiss — wieder mit Morin
— als «Schicksalsgemeinschaft» anzusehen.
Dennoch tut es sich schwer, ein gemeinsa-
mes Projekt zu definieren, es sei denn, man
wolle das Gesetz des Marktes als solches
anerkennen.

2. Grenzt sodann das von Johannes
Paul II. vertretene normative Europabild
nicht zum vornherein und in unzuldssiger
Weise die Renaissance, die Reformation und
die Aufklirung aus? Gewiss bedarf der Pro-
- zess der Aufkldrung immer wieder auch der

Aufklirung in bezug auf sich selber. Ist aber
— bei allen Widerspriichen, bei allem Unheil
in der europdischen Geschichte, bei aller
Ambivalenz des européischen Fortschritts-
gedankens und dessen, was er in die Welt
gesetzt hat — nicht auch davon auszugehen,
dass gerade christlicher Glaube und christli-
che Hoffnung zur «Entzauberung» der
Michte in Natur und Gesellschaft beigetra-
gen haben, und eben damit zu einer wohl-
verstandenen Sékularisierung? Fiihrt dem-
gegeniiber die Strategie der (Re-)Christia-
nisierung im Sinne der Resakralisierung ih-
rer Urspriinge nicht auf Irrwege, zu einer
Variante eines irrationalen «Postmodernis-
mus», die die Moderne nie rezipiert und
verarbeitet hat?

3. Zu schweren Bedenken gibt insbeson-

dere die eurozentrisch-christliche Sicht des
Papstes Anlass, (a) hinsichtlich der Vergan-
genheit und deren Deutung und (b) in bezug
auf das gegenseitige Verstindnis und die
Kooperation bzw. Nicht-Kooperation zwi-
schen den Volkern und Kulturen heute. Fiir
die Vergangenheit diirften Bilder, die den
Priester in der Gefolgschaft der Konquista-
doren, der Krieger und Héndler, wiederge-
ben, der historischen Wirklichkeit weitge-
hend entsprechen. Ich vergesse nicht Ge-
stalten wie Bartolomé de las Casas. Wie weit
haben sie eine Entwicklung beeinflussen
konnen, die ganz anders motiviert gewesen
ist, als sie es sich vorgestellt hatten?
_ Heute wire vor allem ein selbstkritisches
Uberdenken der Missionstitigkeit, wie sie
sich wirklich zugetragen hat, angezeigt.®
Dafiir scheint Johannes Paul II. wenig Ver-
stdndnis -aufzubringen. Anlésslich seiner
zweiten Brasilienreise traf er sich im Herbst
1991 mit einer Gruppe von 160 Indigenas
aus dem Amazonasgebiet, die sich iliber den
seit 1492 in Gang gesetzten Ausrottungs-
krieg gegen Amerindien beklagten, liber
Massaker von gestern und heute, iiber die
Zerstorung der indianischen Kultur, des
Brauchtums und des Lebensstils. In der
Antwort des Papstes heisst es:

«Doch, es ist gerecht, es ist iiberaus ge-
recht, des tapferen und opferreichen Einsat-
zes der Missionare zu gedenken, die ihr Le-
ben dafiir hergegeben haben, damit Christi
Heilsbotschaft die Herzen, das Leben und
die Kultur der eingeborenen Volker Brasili-
ens erleuchte. Um euch anzukiindigen, dass

11



dieses Leben eine Gnade Gottes, Quelle des
Heils fiir alle Menschen ist, haben Tausende
von Missionaren (...) sich in grenzenloser
Selbstaufopferung dem Werk der Evangeli-
sierung hingegeben. Das ist ein grandioses
Epos.»

Ausfiihrlich kritisierte Wojtyla dann ein-
mal mehr die Befreiungstheologie; und die
brasilianische ~ Eingeborenenmissionszen-
trale, die nicht mehr missioniere, sondern
den Indigenas im tiglichen Uberlebens-
kampf zur Seite stehe, bezichtigte er «ver-
schrobener Gesinnung».7

Zum vorhin erwihnten Regierungslob fiir
katholische Missionsarbeit, auf das sich der
Papst beruft, nur soviel: Ich weiss nicht, wel-
che Regierungen er meint. Ohne Zweifel
konnte und kann er sich des Beifalls zu
seinem Kampf gegen die Befreiungstheo-
logie gewiss sein, von seiten diktatorischer
Regime, lateinamerikanischer Eliten, nord-
amerikanischer Geheimdienste und «Denk-
fabriken» sowie des «State Department».?

Religiose Legitimation der Nation und
antianalytische Grundhaltung

4. Der Aufruf, zu den Urspriingen zuriick-
zukehren, diirfte einem Spiel mit dem Feuer
gleichkommen. Der Versuch, ein christli-
ches Europa wiederzuerwecken, wird zwar
schon daran scheitern, dass es dieses, so wie
der Papst es voraussetzt, nie gegeben hat.
Statt der Auferweckung des imaginiren
frommen «Dornrdschens» konnte der Ruf
«zurlick zu den Urspriingen» — wenn auch
sicherlich ungewollt — die Gefahr der Wie-
derauferstehung boser alter Geister auslo-
sen: des Nationalismus, des Rassismus, des
Antisemitismus usw.

Als gefdhrlich konnte es sich insbeson-
dere erweisen, wenn der Papst in einem
deutlichen — gleichwohl nie begriindeten! —
Kurswechsel der katholischen Soziallehre
plotzlich an Stelle des bisher religids legiti-
mierten Staates die Nation in den Vorder-
grund riickt, die er als kulturell-religiose
Identitit definiert, wahrend der Staat jetzt
zur zweitrangigen Grosse abgewertet wird.
Hier wird der polnische Papst sichtbar, der
von der Geschichte seiner Nation her denkt,
Woijtyla, der auch bei der Lehre des polni-
schen Kardinals Stefan Wyszynski an-
kniipft, ndmlich beim Verstindnis der Na-

12

tion als «religidses Mysterium», griindend in
der Taufe.’ Neben den Erfahrungen mit tota-
litdren Staaten im ehemaligen «real existie-
renden Sozialismus» mogen autoritdre Re-
gime in der «Dritten Welt» zum erwihnten
Kurswechsel beigetragen haben.'® Gleich-
wohl ist die religiose Begriindung der Nati-
on nicht minder bedenklich als die frithere
religiose Rechtfertigung der staatlichen Au-
toritdt, und zwar sowohl in politischer wie
auch in theologischer Hinsicht. Was den
politischen Aspekt betrifft, sei jetzt bloss
global auf den Balkan, auf Mittel- und Ost-
europa verwiesen.

5. Die Art, in der der Papst mit Begriffen
wie «Moderne», «Sikularisation», «Ideolo-
gie» usw. umgeht, wirkt wie Damonenbe-
schworung ohne analytisches Bewusst-
sein.'" Als Ideologie gilt jeweilen die Mei-
nung der anderen, wihrend sich die offi-
zielle Kirche ihrer Wahrheit gewiss ist.
Allenthalben bekundet sich die Kampf-
ansage an den analytischen Verstand, be-
sonders im Bannstrahl gegen sozialwis-
senschaftliche Analyse gesellschaftlicher
Strukturen und Prozesse, die schlicht als
marxistisch und damit als gottlos abgetan
wird.

Nicht zufillig fiihrt die antianalytische
Grundhaltung dazu, dass sich zur globalen
Verurteilung der Moderne unversehens kri-
tikloses Lob fiir Phinomene gesellt, die eben
zur selben Moderne zu rechnen sind. Dazu
zwei Beispiele, die ich der Enzyklika «Re-
demptoris missio» entnehme! In Nr. 82 zihlt
der Papst auch den Tourismus zu den «neuen
Formen missionarischer Zusammenarbeit»:

«Der internationale Tourismus ist inzwi-
schen ein Massenphinomen. Er ist ein
positives Faktum gegenseitiger kultureller
Bereicherung, wenn er mit Riicksichtnahme
praktiziert wird. Man vermeide Prahlerei
und Verschwendung und suche menschli-
chen Kontakt.»

Wird dabei nicht iibersehen, dass der in-
ternationale Massentourismus vor allem ein
Phinomen des sonst so lebhaft verdammten
Konsumismus darstellt, vor allem aber des
«Unternehmergeistes», der nach der Mei-
nung des Papstes in der Dritten- Welt zu
erwecken ist?'? Wie erleben indessen die
Menschen in der «Dritten Welt», etwa
Frauen in Thailand, «Kontakt» und «gegen-
seitige Bereicherung»?' Freilich scheint der



Papst an den Begriff des zwischenmenschli-
chen Kontakts nicht allzu grosse Anforde-
rungen zu stellen, meint er doch im Ernst,
seine «Reisen bis an die dussersten Enden
der Erde», auf denen er jeweilen von An-
sprache zu Ansprache eilt, seien geeignet,
den «unmittelbare(n) Kontakt mit den Vol-
kern, die Christus nicht kennen», herzustel-
len.'* Gibe da tansanische Spruchweisheit
nicht hilfreiche Anleitung zur Kontaktfin-
dung, wenn sie sagt: «Wer andere besucht,
offne Augen und Ohren, nicht den Mund»?

In derselben Enzyklika spricht der Papst
bewundernd von der «Welt der Kommuni-
kation, die die Menschheit immer mehr eint
und — wie man zu sagen pflegt — zu einem
«Weltdorf> macht»'°. Es fehlt jeder Hinweis
auf die durchaus einseitigen Kommunikati-
onsfliisse, wie sie etwa der UNESCO-Be-
richt «Viele Stimmen — eine Welt» doku-
mentiert hat.'® Ebensowenig wird nach he-
gemonialen Ideologien und materiellen In-
teressen gefragt, die sich die Medien und
insbesondere das Fernsehen dienstbar zu
machen suchen. Bleibt das alles unerwihnt,
weil der Papst die «Welt der Kommunikati-
on» nun auch seiner Evangelisierungsstra-
tegie nutzbar machen will? In diesem Zu-
sammenhang kommt es zu einer im zwiefa-
chen Sinne des Wortes merkwiirdigen
papstlichen Aussage:

«Es geniigt ... nicht, die Massenmedien
nur zur Verbreitung der christlichen Bot-
schaft und der Lehre der Kirche zu benutzen;
sondern die Botschaft selbst muss in diese,
von der modernen Kommunikation ge-
schaffene neue Kultur> integriert werden.»

Was soll das heissen, und was geschieht
dabei mit «Botschaft» und «Lehre»? Wie
etwa Neil Postman gezeigt hat, verdrangt
das Medium Fernsehen die argumentative
Auseinandersetzung mehr und mehr zugun-
sten des unterhaltenden Spektakels, insbe-
sondere im Bereich der Politik."” Soll sich
dem nun auch die christliche Verkiindigung
anpassen, indem sie, wie der Papst formu-
liert, in die «neue Kultur» integriert wird?
Die «Neuevangelisierung» als weltweites
Happening mit dem sich mediengerecht
in Szene setzenden, reisenden, erdboden-
kiissenden, blumenkranz- und federge-
schmiickten Wojtyla als Superstar?

An den Beispielen des Tourismus und der
Medien zeigt es sich also, dass der Papst mit

Phinomenen der Moderne auch recht un-
kritisch umgehen kann. Ahnliches wire fiir
Naturwissenschaften und Technik nachzu-
weisen. Wie bei vielen nichtreligids argu-
mentierenden Konservativen richtet sich die
antimodernistische Einstellung einseitig ge-
gen Gesellschaftsanalyse und -kritik, insbe-
sondere gegen jede Emanzipation, die ge-
gebene Autorititen nicht einfach fraglos
hinnimmt.

Keine ethisch belangvolle Anrede

6. Fiihrt die antianalytische Grundhaltung
nicht auch dazu, dass sich die «Neuevange-
lisierung» — analog zu «protestantisch-
evangelikalen» Sekten — letztlich auf die
Verkiindigung privaten Seelenheils im Jen-
seits und auf moralisierende Zurechtwei-
sung beschriankt?

Zwar spricht die Enzyklika «Sollicitudo
rei socialis» vom «Bestehen wirtschaftli-
cher, finanzieller und sozialer Mechanis-
men..., die, obgleich vom Willen der Men-
schen gelenkt, doch fast automatisch wir-
ken, wobei sie die Situation des Reichtums
der einen und der Armut der anderen verfe-
stigen» (Nr. 16). Statt der abgewehrten so-
zialwissenschaftlichen Analyse der Situati-
on des Menschen in einer Gesellschaft mit
ausdifferenzierten Teilsystemen, die je nach
eigenen Logiken oder Codes zu funktionie-
ren beanspruchen (z.B. des Geldes oder der
Macht), beschrinkt sich die Enzyklika auf
eine «Analyse in moralisch-ethischer Hin-
sicht». Sie spricht—in Anfithrungszeichen! —
von «Strukturen der Siinde», um diese
«Strukturen» dann einfach auf ein «morali-
sches Ubel» zuriickzufiihren, als «Frucht
vieler Siinden» zu erkldaren und damit die
«Strukturen der Siinde» je isolierten Ein-
zelnen anzulasten (Nr. 36f.) — eine wohl
doch etwas einfache und zugleich erbar-
mungslose Art von «Reduktion» gesell-
schaftlicher Komplexitit!

Gleichzeitig bejaht die Enzyklika «das
Recht auf unternehmerische Initiative» bzw.
«auf freie wirtschaftliche Initiative» und
«das Recht auf Privateigentum», das als
«giiltig und notwendig» bezeichnet wird
(Nr. 15, 42). Dagegen ist nichts einzuwen-
den, soweit der Papst den damals noch «real
existierenden Sozialismus» kritisiert (ohne
ihn ausdriicklich zu nennen). Unreflektiert

13



bleibt aber der Umstand, dass Privateigen-
tum und Unternehmerfreiheit unter kapita-
listischen Bedingungen freigesetzt sind. Sie
sollen mit anderen Worten ihrer eigenen
Logik folgen und sich so insbesondere ge-
gen moralische Kritik immunisieren. Da-
nach ist fiir den Unternehmer der Konkurs
das einzige ernstzunehmende «Jiingste Ge-
richt». «Moral hin oder her — die Kasse muss
stimmen!»

Eine «Analyse», die die heutige Krise
Europas und der Welt einfach als moralisch-
religiosen Niedergang erklért, der letztlich
dem Fehlverhalten einzelner Menschen zu-
geschrieben wird, greift offensichtlich zu
kurz. Eine ethisch belangvolle Anrede setzt
vielmehr voraus, dass zuvor die politischen
und soziodkonomischen Verhiltnisse unter-
sucht werden, in denen die Angesprochenen
leben und in denen zu «funktionieren» ihnen
offensichtlich zugemutet wird. Inwiefern
sind z.B. Appelle an die Politiker, sich fiir
das «Gemeinwohl» einzusetzen, unter Ver-
héltnissen belangvoll, bei denen die tradi-
tionelle Idee des «Gemeinwohls» gegen-
standslos zu werden droht, etwa weil sich
das okonomische System mit seinen «Sach-
zwdngen» dem politischen System vorord-
net, dieses in seinen Gestaltungsmoglich-
keiten zumindest radikal beschrinkt, im
Raume der EG und weltweit?

Befreiung der menschlichen Person ist
nur denkbar im Zusammenhang mit einer
Verdnderung der Gesellschaft, vereint mit
Strategien, die R#ume verantwortlichen
Handelns erst 6ffnen. Und christliche Frei-
heit diirfte kaum vorstellbar sein, wenn sie
sich nicht auch mit dem Einsatz fiir so ver-
standene Freiheit in dieser Welt verbindet.
Das klingt freilich nach Befreiungstheolo-
gie, und wir wissen, was der Papst davon
hiilt.

IL. Die «Neuevangelisierung» und die
Entscheidungsstrukturen und -praxen
des Vatikans

In der Enzyklika «Sollicitudo rei socialis»
steht geschrieben: «Man muss ... betonen,
dass keine gesellschaftliche Gruppe, wie
zum Beispiel eine politische Partei, das
Recht hat, das Fiihrungsmonopol an sich zu
reissen; denn das fiihrt zur Zerstérung des
wahren Subjektcharakters der Gesellschaft

14

und der Biirger als Personen, wie es bei
jedem Totalitarismus geschieht. In einer sol-
chen Situation werden der Mensch und das
Volk zu <«Objekten», trotz aller gegenteiligen
Erkldarungen und verbaler Beteuerungen»
(Nr. 51).

«Realsozialistische» Vorbilder

Gut gesagt! Inzwischen hat der Papst den
Zusammenbruch des «real existierenden
Sozialismus» triumphalistisch zur Kenntnis
genommen. Sind indessen die Denkformen
und Entscheidungsstrukturen, wie sie im
Vatikan wiederum sichtbar werden, nicht
durchaus analog zu diesem gescheiterten
System zu sehen? Hier wie dort gibt es eine
vorgegebene Wahrheit, eine oberste Instanz,
die «Wahrheit» verwaltet. Hier wie dort
heisst Freiheit das Bekenntnis zur vorgege-
benen Wahrheit und einsichtige Unterwer-
fung unter die Autoritdt. Hiiben und driiben
finden bzw. fanden wir den autoritiren
Zentralismus, als «kollegialer» bzw. als
«demokratischer» drapiert. Und ebenso er-
innert der Personenkult, mit dem sich der
hofhaltende und reisende Papst umgibt, ne-
ben byzantinischen auch an «realsozialisti-
sche» Vorbilder. Lisst eine Strategie der
«Neuevangelisierung», die auch vor diesem
Hintergrund zu sehen ist, nicht authorchen?
Ist der Dialog, den sie anbietet, letztlich
nicht bloss ein vereinnahmender?

Seit dem Amtsantritt Johannes Pauls II.
hat das vom Vatikanum II betonte Prinzip
der Kollegialitit an Bedeutung eingebiisst.
Bischofsversammlungen sind zwar nach
geltendem Kirchenrecht nicht mehr als Or-
gane der Konsultation, sollten aber gemiss
dem Geist von Vatikanum II als solche
ernstgenommen werden. Statt dessen schei-
nen sie heute, soweit sie iiberhaupt einberu-
fen werden, zu Resonanzbdden pépstlicher
Erklarungen herunterzukommen. Bei den
Bischofsernennungen wird eine weltweit
verfolgte Strategie sichtbar, die den Kandi-
daten den Vorzug gibt, die der neuen Or-
thodoxie vorbehaltslos zustimmen, eine
Strategie, die sich auch iiber Mitwirkungs-
rechte der Gliedkirchen hinwegsetzt.'® Wal-
ter Goddijn kennzeichnet das faktisch mass-
gebliche Anforderungsprofil fiir neue Bi-
schofe wie folgt: Sie sollen dem Papst ge-
geniiber gehorsam sein und Organisationen



unterstiitzen, die ihre Rom-Treue manife-
stieren, wie z.B. das Opus Dei. Weiter wird
von ihnen die Fahigkeit erwartet, sich in
ihren Diozesen auch gegen die Mehrheit der
Glaubigen durchzusetzen. Zusammenfas-
send stellt Goddjin fest:

«Die neue Politik des Papstes, dazu be-
stimmt, die Einheit und Rechtglaubigkeit
der Universalkirche wiederherzustellen, be-
schréankt in der Wirklichkeit die <communio>
der Bischdfe mit den Priestern und den
Gldubigen.»'

Auch katholische Theologen werden an
die kurze Leine genommen. Die verschie-
denen Affaren sind bekannt und miissen hier
nicht im einzelnen erwihnt werden. Bloss
die Art der Abrechnung der Glaubenskon-
gregation mit der lateinamerikanischen Be-
freiungstheologie se1 wegen ihrer exempla-
rischen Bedeutung erwihnt. Seit der Vorbe-
reitung der Versammlung in Puebla wurde
die lateinamerikanische Bischofskonferenz
systematisch diszipliniert.”* Derselben Stra-
tegie sehen sich die lateinamerikanischen
Ordensleute ausgesetzt. In ihrem Verdikt
vom 6. August 1984 macht sich die Kon-
gregation fiir Glaubensfragen — wie vor
ihr in verschiedenen Erklédrungen der Papst —
den Begriff «Befreiung» zueigen, um dann
die «recht verstandene» Befreiungstheolo-
gie mit dem gleichzusetzen, was das un-
fehlbare Lehramt darunter versteht.’! Die
Dialogfihigkeit der «Befreiungstheologen»
wird zum voraus bezweifelt, ja gar als «un-
moglich» erklédrt. Anderseits zitiert die
Kongregation neben der Bibel ausschliess-
lich Texte des Lehramts, jedoch nie Texte
der Befreiungstheologie, wie sie auch keine
Namen nennt. Sie verurteilt — in einem Ver-
fahren, das weithin als strikt inquisitorisches
zu bezeichnen ist —, ohne die Angesproche-
nen zu Worte kommen zu lassen, ohne sich
im Detail mit ihren 6ffentlich zugénglichen
Ausserungen auseinanderzusetzen, ja sogar
unter Verzerrung der Aussagen der Vertreter
der Befreiungstheologie?, die ja untereinan-
der keine monolithische Einheit ausmachen.

Wiire denn, so ist hier zu fragen, im christ-
lichen Liebesgebot nicht auch — als eine
Minimalforderung (!) — die Pflicht zu intel-
lektueller Redlichkeit inbegriffen? In ihrer
Analyse der «Instruktion iiber die kirchliche
Berufung des Theologen» vom Jahre 1990
kommen Richard A. McCormick und Ri-

chard P. McBrien zum Ergebnis, Dissens
werde mit mangelnder Ehrfucht vor dem
autoritativen Lehramt oder gar mit dessen
Ablehnung gleichgesetzt.?* Sie zitieren den
nordamerikanischen Bischof Raymond A.
Lucker, der erklart hat:

«Fiir die, die in Rom an der Macht sind, ist
die Kirche nicht das <Volk Gottes>, von dem
das Vatikanum II spricht, sondern sie ist eine
imperiale Monarchie, die absolute Kontrolle
aufrechterhalten muss.»

Das Freiheitsverstindnis der romischen
Kirche

Doch nun zum Freiheitsverstandnis der
offiziellen romischen Kirche. Mitte der
sechziger Jahre setzt eine Aussohnung mit
den zuvor strikt abgelehnten Menschen-
rechten ein. «Mit welchen Menschenrechten
und mit wie verstandenen Menschenrech-
ten?» — so bleibt freilich zu fragen. Unter
dem Pontifikat Johannes Pauls II. ist die
Antwort klar. Eindeutig werden die Eigen-
tums- und die Unternehmerfreiheit aner-
kannt. Der Frage, wie belangvoll ein
gleichzeitig erhobener moralischer Appell,
Sozialpflichtigkeit und Verteilungsgerech-
tigkeit zu beachten, sein kénne, wenn nicht
zugleich eine Macht- und Systemanalyse
unternommen wird, gehe ich jetzt nicht
weiter nach.

Im iibrigen werden die Menschenrechte
nur im Sinne eines traditionalistischen Ka-
tholizismus akzeptiert und damit eben
uminterpretiert, wobei die Religionsfreiheit
und das Recht auf Leben vom Zeitpunkt der
Empfiangnis an im Vordergrund stehen.?*
Innerkirchlich beschrinkt der neue Codex
des kanonischen Rechts von 1983 die Mei-
nungsdusserungsfreiheit der Laien durch die
Pflicht, «die Unversehrtheit des Glaubens
und der Sitte und der Ehrfurcht gegeniiber
den Hirten» zu wahren (Can. 212,3). Nach
Can. 223,2 steht es der kirchlichen Autoritit
sodann zu, «die Ausiibung der Rechte, die
den Gldubigen eigen sind, zu regeln». Die
Freiheit steht also unter dem unbegrenzten
und unkontrollierten Vorbehalt der Autoritdt
und ihrer Anordungen.” Freiheit wird letzt-
lich als freiwillige Anpassung an die vorge-
gebene, von der zustidndigen Instanz ver-
waltete Wahrheit definiert. In «Redemptoris
missio» heisst es: «Die Kirche bildet das

15



Gewissen, sie offenbart den Volkern den
Gott, den sie nicht kennen.» Und Kardinal
Ratzinger definiert das Gewissen als «die
Fahigkeit, sich dem Anspruch der objekti-
ven, universalen und fiir alle gleichen
Wabhrheit zu 6ffnen, die alle suchen kénnen
und miissen»?. Auch Gewissensfreiheit
wird mithin als Identifikation mit vorausbe-
stehender, autoritativ bestimmter Wahrheit
verstanden. Darf ich daran erinnern, dass das
durchaus analog zu der nach dem Zweiten
Weltkrieg in den Léndern des «real existie-
renden Sozialismus» entwickelten Grund-
rechtstheorie zu sehen ist??’

Inkulturation oder Der hierarchische
Blick eines in sich selbst Gefangenen

All diese Feststellungen zum Verstidndnis
von Wahrheit und Autoritidt sind mitzube-
denken, wenn es darum geht, das Programm
der «Neuevangelisierung» sachgemaiss zu
deuten. Ich muss mich darauf beschrinken,
dies an der Doktrin der Inkulturation zu
verdeutlichen. «Inkulturation» ist ja zu ei-
nem Schliisselbegriff der pdpstlichen Lehre
geworden. In «Redemptoris missio» wird
sie definiert als «die innere Umwandlung
der authentischen kulturellen Werte durch
deren Einfiigung ins Christentum und die
Verwurzelung des Christentums in den ver-
schiedenen Kulturen». Es wird hinzugefiigt,
Inkulturation sei «ein tiefgreifender und
umfassender Prozess, der sowohl die
christliche Botschaft als auch die Betrach-
tung und die Praxis der Kirche betrifft. Es
handelt sich aber auch um einen schwierigen
Prozess, da die Eigenart und Vollsténdigkeit
des christlichen Glaubens auf keine Weise
geschmilert werden diirfen»(Nr. 52).

Was hat das, genauer besehen, zu bedeu-
ten? Einmal wird das Christentum offen-
sichtlich als eine vorgegebene Grosse vor-
ausgesetzt und zwar in romisch-katholi-
schem Sinn. Und dieses «Christentum» ist
nach der zitierten Definition befugt, sich die
«kulturellen Werte» gewissermassen «ein-
zuvernahmen», soweit sie «authentische»
sind. Dabei wird verdréngt, dass es vor der
romischen Kirche z.B. ein Judenchristentum
und ein hellenisches Christentum gegeben
hat, wie auch die evangelischen Kirchen
ausgeklammert bleiben. Bei allen diesen
Kirchen — und insbesondere auch bei den

16

aussereuropéischen! — hat indessen je eine —
unterschiedliche — Inkulturation stattgefun-
den. Das Evangelium wurde iiber das Medi-
um verschiedener Sprachen aufgenommen
und damit auch verschieden interpretiert.
Ebenso haben sich aus den je unterschiedli-
chen soziokulturellen und sozioSkonomi-
schen Gegebenheiten unterschiedliche Re-
zeptionen der Botschaft ergeben.

In der romischen Kirche wird also eine
bestimmte, historisch konkrete und damit
auch partikulare Inkulturation des ihr vor-
ausgehenden Evangeliums sichtbar. So gut
wie der — in und durch menschliche Ge-
schichte geprdgten —romischen Kirche steht
aber gleichermassen auch anderen Kirchen
dasselbe Recht zu, ausgehend von den in
ihren Gesellschaften angelegten Denkfor-
men, im Horizont ihrer jeweiligen kulturel-
len und soziodkonomischen Voraussetzun-
gen, nach der Botschaft des Evangeliums zu
fragen, sich durch dieses, je in ihrer besonde-
ren Situation, befragen zu lassen und ihre je
geschichtlich situierten Antworten zu for-
mulieren, womit gesagt ist, dass die Kirche
nur als eine polyzentrische verstanden wer-
den kann. Das kann und will die heutige
Papstkirche freilich nicht einrdumen. Offen-
sichtlich ist der panoptisch-hierarchische
Blick, mit dem sich der Papst, so wie den
verschiedenen Bewegungen innerhalb der
katholischen Kirche, auch den nichtkatholi-
schen Christen und den ausserchristlichen
Kulturen und Religionen zuwendet. Der pan-
optisch-hierarchische Blick ist der Blick
dessen, der, wenn nicht alles, so doch stets
mehr weiss, der Blick dessen, der besser
weiss, was sein Gegeniiber meint als dieses
selber, im Guten und im Bd&sen, der Blick
dessen, der alles nach seiner eigenen Norm
misst und alles, was ausserhalb seiner ist,
letztlich auf seine eigene Norm zwingen will.

Freilich ist der hierarchische Blick zu-
gleich der Blick eines in sich selbst Gefan-
genen, der sich mit einem Panzer umgibt,
sich gegen Infragestellung und damit gegen
seine eigene Freisetzung immunisiert, seine
Motive und Griinde rationalisiert®, und
zwar durchaus auch im Sinne der psycho-
analytischen Bedeutung des Begriffs. Und
weiter: der Blick dessen, der sich der Freiset-
zung der anderen und seiner selbst in der
besonders unbewusst-raffinierten Weise wi-
dersetzt, dass er seinen Machtanspruch als



Dienst gegeniiber den anderen ausgibt — und
an diese Selbstdeklaration auch noch selber
glaubt®, was die Sache fast hoffnungslos
machen konnte. Auch hier stellt sich die
Amtskirche mit dem gegenwirtigen Papst in
eine spezifisch eurozentrisch-westliche
Tradition, die spétestens mit den «Grossen
Entdeckungen» beginnt, um sich z.B. in der
«mission civilisatrice» des Kolonialismus
fortzusetzen, bis hin zu heutigen ideologi-
schen Rechtfertigungsversuchen hegemo-
nialer Sendung in Erkldrungen nordameri-
kanischer Prisidenten. Um zur zitierten
Definition der Inkulturation zuriickzukeh-
ren: Nach ihr kann es nur die Papstkirche
sein, die dariiber entscheidet, welche kultu-
rellen Werte wiirdig sind, als «authentische»
in ein «Christentum» eingefiigt zu werden,
das zugleich und zum voraus als romisches
vorausgesetzt wird.

Freilich ldsst der Text der Enzyklika we-
nigstens insofern einen gewissen Interpre-
tationsspielraum offen, als «die Eigenart und
Vollstiandigkeit des christlichen Glaubens»,
die «auf keine Weise geschmilert werden»
diirften, konkretisierungsbediirfig  sind.
Dieser Vorbehalt, den ich einrdiumen moch-
te, gibt freilich, wie die Erfahrung der letzten
Jahre zeigt, kaum Anlass zu viel Hoffnung.
Schon die erwéhnte Disziplinierung der
Kirche in Lateinamerika zeigt unmissver-
standlich, welcher Kurs gemeint ist, ein
Kurs, der einem Pluralismus der Teilkirchen,
wie sie — durch das Vatikanum II ermutigt —
etwa Karl Rahner und Marie-Dominique
Chenu®® erhofft haben, keinen Raum lisst.

II1. Abschliessende Uberlegungen

Die «Neuevangelisierung», wie sie vom
derzeitigen Papst verstanden wird, griindet
in Denkstrukturen, die — heute vertreten —
einem Riickfall hinter die Geschichte der
letztenJahrhunderte gleichkommen. Daniele
Menozzi stellt unter dem Titel «Vers une
nouvelle contre-Reforme?» einen reduktio-
nistischen Prozess fest, in dem die Kirche
auf den Geist des Tridentinischen Konzils
und von Vatikanum I zuriickgebunden wer-
den solle’!, wihrend Paul Ladriére von einer
«Riickkehr zur Neoscholastik von gestern»
spricht.”®> Claude Geffré fasst die jiingste
Entwicklung unter dem Titel «Der Traditio-
nalismus ohne Lefebvre» zusammen.*

Zwar geht der Papst nicht soweit, die For-
derung nach einer direkten Gewalt der Kir-
che in politischen Angelegenheiten wieder-
aufzunehmen. Der Dualismus von Staat und
Kirche bleibt anerkannt und wird von Kar-
dinal Ratzinger als Errungenschaft der
Neuzeit gepriesen.** Doch soll die Autono-
mie der Politik eine wohlverstandene sein,
und zwar in dem Sinne, dass sich alle Ein-
zelnen bei Ausiibung ihrer Vernunft im pri-
vaten und im 6ffentlichen Bereich durch das
kirchliche Lehramt binden lassen, was ei-
nem unmittelbaren Zugriff der Kirche auf
die Gesellschaft und ihre Akteure gleich-
kommt.* Die « Wegzehrung», die sie fiir das
Leben in der heutigen Gesellschaft anbietet,
bleibt allerdings diirftig. Im Zentrum stehen
der Aufruf zu traditioneller Familienmoral
und das Verbot von Geburtenkontrolle und
Abtreibung. In diesen Bereichen meldet sich
der Anspruch auf indirekte Gewalt in gera-
dezu herrscherlichem Ton an. Dazu kommen
die moralischen Appelle an je individuelle
Bereitschaft zu Verteilungsgerechtigkeit, ja
zu Solidaritit. Manche werden das als er-
baulich empfinden, sich in einem «funda-
mentalistischen» Bediirfnis nach Sicherheit
in einer bedrohlichen Welt bestétigt fiihlen,
vor allem auch durch den Verweis auf Be-
freiung in einem besseren Jenseits.

Doch diirfte die Sprache, in der sich die
romische «Neuevangelisierung» vorstellt,
kaum geeignet sein, die Menschen von heute
in Lateinamerika, in Afrika, in Europa usw.
in ihrer jeweiligen wirklichen Situation an-
zusprechen, die nur verstanden werden
kann, wenn man sich auch der Fragestel-
lungen und der Methoden profaner Vernunft
und Wissenschaft bedient.

Ich teile die Auffassung derer, die, zu-
sammen mit der religiosen Begriindung von
Staat und Nation auch die Fundierung der
Ethik in der Religion ablehnen, und zwar
schon deshalb, weil damit allen anderen, die
nicht dazugehoren, die Ethik abgesprochen
wird.’ Ich pflichte aber auch denen bei, die
das Evangelium nicht als eine «Kultur»,
auch nicht als eine Summe iiberzeitlicher
moralischer Gebote, sondern vor allem als
ein «kritisches Ferment» und so auch als
Quelle nicht unterzukriegender Hoffnung
verstehen.

Sind Christen zur Hoffnung berufen, so
konnen sie dieser nur in der Solidaritdt mit

17



den Erniedrigten und Beleidigten nachle-
ben, und zwar innerhalb der Verhiltnisse
dieser Welt. Die biblischen Texte, auf die
sich die Befreiungstheologie stiitzt, sind
eindeutig genug. Ich verweise auf Lukas
4,16ff. und Jesaja 61,11f.

Der Auftrag, Hoffnung — auch fiir dieses
irdische Leben — zu vermitteln, ertrigt kei-
nen Triumphalismus. Er erfordert vielmehr,
dass auch das real existierende Christentum
in Geschichte und Gegenwart Kkritischer
Uberprufung unterzogen wird. Selbstver-
standlich ist damit nicht nur die romisch-
katholische Kirche angesprochen. In deren
offiziellen Dokumenten ist freilich kaum
von Selbstkritik die Rede, oder theologisch
formuliert: von Busse, die die offiziellen
Kirchen selber tun miissten. Ein erschrek-
kender Triumphalismus!

Doch will ich nicht mit dieser Feststellung
schliessen. Vielmehr mdéchte ich noch her-
vorheben, dass ich bei der Vorbereitung
meines Votums vor allem bei katholischen
Autoren gelernt habe, freilich bei Autoren,
die sich eine wirklich «katholische» Kirche
erhoffen, und zwar eine umfassende eben
deshalb, weil sie in sich pluralistisch ist, d.h.
die verschiedenen Rezeptionen des Evange-
liums in sich vereinigt und ihnen allen das
Wort lésst. Nicht die Zwangsjacke einer fest
verfassten und gar autoritir zentralisierten
Institution wire das Kennzeichen so ver-
standener Katholizitit, sondern ein Gesche-
hen, in dem viele Stimmen eine Kirche be-
kunden und Hoffnung fiir unsere Welt be-
zeugen, offen auch fiir die Stimmen, die sich
von «draussen» her anmelden, sich aber
nicht christlich firmieren lassen wollen, und
vielleicht eben deshalb nicht, weil ihnen das
«real existierende Christentum» hier zu lau
bleibt und dort zu herrscherlich auftritt.

1 Nachweise finden sich etwa bei René Luneau,
Retrouve ton dme, vieille Europe! in: Paul Ladriere et
René Luneau, éds., Le réve de Compostelle. Vers la
restauration d’une Europe chrétienne? Paris 1989, pp
25ss.

2 Ravenna 1986, zit. nach R. Luneau, a.a.0., p 29.

3 Predigten und Ansprachen von Papst Johannes Paul II.
bei seiner apostolischen Reise nach Spanien, 31. Okto-
ber bis 9. November 1982, Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls, H. 41, S. 156.

4 Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, H. 100, S.
59.

5 Edgar Morin, Penser I’Europe, Paris 1989.

18

6 Vgl. etwa Fernando Mires, Im Namen des Kreuzes.
Der Genozid an den Indianern wihrend der spanischen
Eroberung: theologische und politische Diskussionen,
Fribourg/Brig 1989; derselbe, Die Kolonisierung der
Seelen. Mission und Konquista in Spanisch-Amerika,
Fribourg/Luzern 1991.

7 Romeo Rey in: «Tages-Anzeiger», 21.10.1991.

8 Ulrich Duchrow, Gert Eisenbiirger, Jochen Hippler
(Hg.), Totaler Krieg gegen die Armen. Geheime Strate-
giepapiere der amerikanischen Militdrs, Miinchen
1989, S. 40.

9 Vgl. Jerzy Lewandowski, L’Eglise et la Nation polo-
naise selon le Cardinal Stefan Wyszinski, Berne/Franc-
fort/M. 1982, bes. pp 12ss. Kritisch zur religiosen Be-
griindung der Nation etwa Paul Blanquart, Le pape en
voyage: la géopolitique de Jean-Paul II, in: Paul La-
driere et René Luneau, Le retour des certitudes, Paris
1987, pp 167ss.

10 Der Abwertung des Staates kommt wohl die Funk-
tion zu, den direkten, d.h. sich iiber den Staat und das
staatliche Recht hinwegsetzenden Einfluss des Lehr-
amts auf nichtstaatliche Akteure zu «legitimieren». Ein
Indiz fiir das Zutreffen dieser Vermutung und fiir den
moglichen Erfolg der pipstlichen Strategie ist der Be-
schluss der polnischen Arztekammer, in ihren Kodex
medizinischer Ethik — im Gegensatz zum geltenden
staatlichen Recht! — ein Verbot des Schwangerschafts-
abbruchs (mit den einzigen Ausnahmen der Lebensge-
fahr oder der Vergewaltigung der Mutter) aufzunehmen
und bei ihren Mitgliedern durchzusetzen (vgl. «Le
Monde», 15 mai 1992).

11 Wohltuend unterscheiden sich davon die weit diffe-
renzierteren Uberlegungen, die in den Symposien der
europdischen Bischofe entwickelt worden sind: «Die
Ausdriicke <Sdkularisierung», <sdkularisieren> sind zu
vieldeutig und zu ungenau, um in einer Untersuchung
der religiosen Lage des heutigen Europa als Schliissel-
begriffe verwendet zu werden» (Die européischen Bi-
schofe und die Neu-Evangelisierung Europas. Stimmen
der Weltkirche: Europa, H. 32, S. 201).

12 So in der Enzyklika «Sollicitudo rei socialis», Nr. 44.
13 In seiner Ansprache an die Weltorganisation fiir
Tourismus in Madrid vom 2. November 1982 wies der
Papst zwar darauf hin, «bei der Ausbreitung des Touris-
mus» liege die Gefahr darin, «dass seine Entwicklung
allein von okonomischen Interessen bestimmt wird,
wihrend sein kultureller Aspekt und der gebiihrende
Respekt vor der Okologie ausser acht gelassen wer-
den ...» Gleichwohl wird der «Tourismus in sich selbst
(als) ein Wert», ja geradezu zu einem «Recht» erklirt,
wobei keine Erwédgungen dariiber angestellt werden, ob
dieses neue «Menschenrecht» auch ein verallgemei-
nerungsfahiges sein konnte, noch dariiber, wie es sich
fiir die davon passiv Betroffenen — trotz aller pépstli-
chen Ermahnungen zum «moralischen Leben» — fak-
tisch auswirkt (vgl. Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls, H. 41, S. 42-44).

14 «Redemptoris missio», Nr. 1.

15A.a.0, Nr. 37.

16 Viele Stimmen — eine Welt. Kommunikation und
Gesellschaft — Heute und morgen. Bericht der Interna-
tionalen Kommission zum Studium der Kommunikati-
onsprobleme unter dem Vorsitz von Sean MacBride an
die UNESCO, Konstanz 1981.

17 Neil Postman, Wir amiisieren uns zu Tode. Urteils-
bildung im Zeitalter der Unterhaltungsindustrie,
Frankfurt a.M. 1985.



18 Vgl. etwa die Ubersicht bei Walter Goddjin, Qui est
digne d’accéder a I’épiscopat? in: P. Ladriere et R. Lu-
neau (zit. in Anm. 1), pp 194ss.

19 A.a.0, p216.

20 Zur konservativen Wende, die schon mit der Vorbe-
reitung der Konferenz bzw. mit dem Einfluss der Kurie
auf diese begonnen hat, vgl. P. Blanquart (Anm. 9), pp
165ss; Zur Disziplinierung lateinamerikanischer Or-
densleute: Ludwig Kaufmann und Nikolaus Klein,
Wenn die Bibel den Armen wieder weggenommen
wird: Zum Konflikt um die Konferenz der Ordensleute
(CLAR), in: Orientierung 1989, S. 252ff; Nikolaus
Klein, Unerwiinschte Propheten? in: Orientierung
1991, S. 1371t.

21 Instruktion der Kongregation fiir die Glaubenslehre
iiber einige Aspekte der «Theologie der Befreiung»
(Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, H. 57, S.
11ff.).

22 Vgl. etwa Hermann-Josef Venetz und Herbert Vor-
grimler (Hg.), Das Lehramt der Kirche und der Schrei
der Armen. Analysen zur Instruktion der Kongregation
fiir die Glaubenslehre iiber einige Aspekte der «Theo-
logie der Befreiung», Freiburg/Miinster 1985.

23 Richard A. McCormick und Richard P. McBrien,
Theologie in 6ffentlicher Verantwortung, in: Orientie-
rung 1992, S. 16ff.

24 P. Ladriére, La vision européenne de Jean-Paul I1, in:
P. Ladriere et R. Luneau (Anm. 1 ), pp 173ss.

25 Vgl. auch Bernard Quelquejeu, Aussdhnung mit den
Menschenrechten, Missachtung der «Christenrechte».
Die romische Inkonsequenz, in: Concilium 1989, S.
78ft.

26 Das Referat von Kardinal Joseph Ratzinger auf der
Kardinalsversammlung. Herder Korrespondenz 1991,
S.225. An einer anderen Stelle heisst es zum Gewissen:
«Freiheit und Bindung werden hier, im Innersten
menschlichen Wesens, identisch. Die kirchliche Auto-
ritédt hat letztlich keinen anderen Auftrag, als dem wa-
chen Vernehmen des gottlichen Willens im Gewissen zu
dienen: das Gewissen horfihig, rein und frei zu machen
und so den Menschen zu sich selbst zu bringen, indem
sie ihn zu Gott bringt. Wo kirchliche Autoritit ganz in
ihrem Auftrag steht und Gewissen rein wird, 10st sich
die Antinomie von Freiheit und Bindung auf» (Kardinal
Joseph Ratzinger, Kirche, Okumene und Politik. Neue
Versuche zur Ekklesiologie, Einsiedeln 1987, S. 181f.).
27 Die Verfassungen der Staaten des «real existierenden
Sozialismus» deklarierten bekanntlich in ihren Grund-
rechtskatalogen auch Freiheitsrechte, die jedoch radikal
relativiert bzw. funktionalisiert wurden: im Rahmen der
vorgegebenen und durch die Partei definierten «objek-
tiven Gesetzmassigkeit». Auch die Gewissensfreiheit
ist in die «sozialistische Moral» eingebunden, und es ist
«die Erziehungsarbeit der Partei der Arbeiterklasse und
aller im demokratischen Block vereinten Parteien, des
Staates, der gesellschaftlichen Organisationen und

Kollektive darauf gerichtet, das von den Grundsitzen
sozialistischer Moral und damit wahrer Menschlichkeit
bestimmte Denken und Handeln zu entwickeln» — wie
es sich versteht: stets unter der Fithrung der unfehlbaren
Partei (Klaus Sorgenicht u.a., Verfassung der Deut-
schen Demokratischen Republik, Dokumente, Kom-
mentar, Berlin 1969, Bd. 2, S. 30).

28 Das ist nicht im Sinne einer individualpsychologi-
schen Infragestellung des Papstes zu verstehen, die mir
nicht zusteht. Zu fragen ist aber, ob nicht Stavros Ment-
zos’ Konzept der «institutionalisierten Abwehr», die
sich aus tradierten Rollensystemen ergibt, zum Ver-
stindnis beitragen konnte (Stavros Mentzos, Interper-
sonale und institutionalisierte Abwehr, Frankfurt a.M,
1988 , bes. S. 791f.).

29 Vgl dazu etwa Martin Odermatt, Der Fundamenta-
lismus. Ein Gott, eine Wahrheit, eine Moral? Ziirich
1991, S. 87ff.

30 Karl Rahner, Perspektiven der Pastoral der Zukunft,
in: Walbert Biihlmann, Weltkirche. Neue Dimensionen
— Modell fiir das Jahr 2000, Graz/Wien/Kdln 1984, S.
220ff; Marie-Dominique Chenu, Préface a: Bruno
Chenu, Théologies chrétiennes des tiers mondes, Paris
1987.

31 In: Paul Ladriére et René Luneau (Anm. 9), pp 278ss.
32 Im soeben zit. Sammelband, p 261.

33 Concilium 1989, S. 1ff.

34 Kardinal Joseph Ratzinger (Anm. 26), etwa S. 207.
35 A.a.0., S. 194ff. und passim.

36 Bernard Quelquejeu, Faillite de I’éthique séculiaire?
in: R. Luneau et P. Ladri¢re (Anm. 1), pp 210ss. Gerne
mdochte ich hervorheben, dass Kardinal Poupard mehr
Souplesse zeigt: «Une culture séculiere c’est a dire
autonome» — und damit gewiss auch eine weltliche
Ethik — «est possible, mais a condition de demeurer
ouverte vers l’'infini» (Paul Cardinal Poupard, L'Eglise
au défi des cultures, Paris 1989, p 79).

Ausgewogensein bedeutet, keine Gegner mehr zu haben (ich meine nicht Feinde), ausgewo-
gen zu sein, bringt den Verzicht auf den geistreichen Disput, den Verzicht auf die Kultur des
geistigen Fechtens (egal, wo der politische Standpunkt ist), Verzicht auch auf Auseinander-
setzungen und damit auf Beriihrung und Kontakt.

Toya Maissen, Links notiert, Basel 1992, S. 119.

19



	Die "Neuevangelisierung" des Papstes

