
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 12

Artikel: Leistet euch eine Utopie!

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhild Traitler

Leistet euch eine Utopie!

Drei «Zaubersprüche» gibt Reinhild Traitler den Zuger Maturandinnen und Maturanden
1992 mit auf den Weg. Vom Sehen der Wahrheit zur Parteilichkeit führt der erste Zauberspruch,

weiter zur Wahl eines leidenschaftlichen Lebens ohne Absicherungen der zweite, zu
einer neuen Erde durch globales Denken und lokales Handeln der dritte. Reinhild Traitler hat
ihre bedenkenswerte Ansprache wider Resignation und «postmoderne» Beliebigkeit an der
Maturafeier der Kantonsschule Zug vom 25. Juni 1992 vorgetragen. Red.

Liebe Maturandinnen und Maturanden,
liebe Festgemeinschaft

«Jede Jugend ist die dümmste», hat meine
berühmte österreichische Landsmännin, die
Dichterin Ingeborg Bachmann, einmal
gesagt, «und jede ältere Generation die
schuldigste.» Jede Jugend ist die dümmste, weil es
nicht genügt, das Leben zu wissen, man
muss es erfahren. Jede Jugend ist die dümmste,

weil sie gerade in ihrer Sehnsucht und
ihrem Hunger nach Leben verführbar ist.
Und jede ältere Generation ist die schuldigste,

weil sie diese Verführbarkeit schamlos
ausnützt. Sie hat schon alle Weichen gestellt
und alle Netze ausgelegt. Sie hat die
Dümmsten schon umgarnt, mit Fürsorge,
gutem Willen oder eiskalter Berechnung. Sie
hat schon programmiert, was die Dümmsten
denken, wünschen und fühlen sollen.

Die Schuldigen haben den Dummen die
Zukunft vorgezeichnet, das Ozonloch, den
kaputten Planeten, die zerstörten Beziehungen.

Und sie haben ihnen das Leben
abgekauft, das ihnen eigene Leben, den Glanz des
Jungseins.

Und hier stehe ich nun, eine Vertreterin
der Schuldigen, vor euch, liebe Maturandinnen

und Maturanden, und feiere mit euch
den Tag, an dem euch bestätigt wird, dass ihr
nicht zu den Dummen zählt. Ihr habt es

geschafft, ihr habt eine Reife erreicht, die in
Punkten und Noten bemessen wird, ihr seid
reif für einen Übergang, überreif vielleicht.
Vielleicht habt ihr die Schule satt, eure

Lehrerinnen und Lehrer, eure Eltern, seid
froh, dass diese Zeit vorüber ist, die Zeit der
Behütung, die ihr vielleicht auch als Zeit der
Gängelung erfahren habt. Etwas ist zu
seinem Ende gekommen, abgeschlossen.

«Commencement» heisst eine solche
akademische Abschlussfeier auf englisch.
Commencement: der Beginn. Wie jeder
Beginn eine Zeit der Wende, des Abschieds
und der Begeisterung. An dieser Wende
möchte ich euch Mut machen, euch das
Jungsein nicht abkaufen zu lassen. Kein
Programm und keine Mode kann die Wahrheit,

den Glanz und die Prophétie des
Jungseins ersetzen: den Glanz des Lebens
selbst, der nicht schon in genau abgewogene
Portionen verpackt ist; in dem die Schönheit
nicht im Trend liegt, sondern die allen Dingen

innewohnende Wahrheit meint. Und die
Prophétie, die entsteht aus der Solidarität mit
den Anderen, den Schwachen und Machtlosen,

denen, die auf unsere Unterstützung
angewiesen sind. Die Solidarität nimmt die
in unserem eigenen Leben vorhandene
Sehnsucht nach Befreiung und Gemeinschaft

auf und löst vielleicht auch etwas
davon ein.

Commencement: der Beginn. Dem
Anfang wohnt ein Zauber inne, etwas, das uns
trägt und schützt. Aber auch eine Gefahr,
weil wir uns den Weg, auf dem wir gehen,
nie alleine machen. Und deswegen möchte
ich euch ein paar Zaubersprüche mitgeben
für die Zeit der Wende und die Zeit der
Suche.

343



1. Die Wahrheit sehen
in allen Dingen
mög' euch gelingen!

«Wer blind, taub und stumm ist, wird hundert

Jahre in Frieden leben», heisst ein
Sprichwort im mafiageplagten Sizilien. Die
Omertà, das Schweigen über die Verbrechen,

die man weiss, gehört dort zur
Überlebensstrategie der Menschen. Manchmal
denke ich, dass wir uns ähnlich verhalten.
Wir sitzen vor dem Fernseher, und das Blut
der Opfer in Sarajewo rinnt geradewegs in
unsere Wohnzimmer. Bei Wein und Käse
können wir die Leiden der Welt im Infotain-
ment-Block konsumieren: Auch wir versuchen

uns zu schützen vor dem, was auf uns
niederprasselt, und so sind wir vielleicht
gleichzeitig die informierteste und die
blindeste, taubste und stummste Generation, die
es je gegeben hat. Wir wollen oder können
nicht mehr hören und sehen. Wir haben
verlernt, genau zu sein und zu unterscheiden.

Von der lateinamerikanischen
Befreiungstheologie habe ich gelernt, dass am
Anfang der religiösen Befreiungserfahrung ein
sehender und hörender Gott steht: «Ich habe
das Elend meines Volkes in Ägypten wohl
gesehen, und ihr Schreien über ihre Treiber
habe ich gehört», heisst es im 2. Buch Mose.
Der Praxis der Omertà, dem blinden, stumm-
men und tauben Sich-Verschliessen wird
hier ein Verhalten der differenzierenden
Anteilnahme entgegengestellt. Sehen und Hören:

Genau hinsehen, wer leidet. Die Schreie
der Schmerzen hören. Oder das Lachen der
Lust am Leben. Das sind verschiedene Dinge.

Die Unterschiede benennen.
Nicht alles verwischen, und sagen, wir

sind alle gleich - es ist nicht wahr. In der
Frauenbewegung habe ich begriffen, dass es
auch für die Machtlosen wichtig ist, eine
Identität zu haben, vorzukommen in der
Sprache, nicht verschwiegen oder mitgemeint

zu werden: Zu leicht können die
jeweils Stärkeren die jeweils Schwächeren
vereinnahmen, über sie verfügen, ihre Identität

auslöschen.
Wirklich sehen und wirklich hören ist

deswegen unter Umständen tatsächlich ein
gefährliches Unterfangen. Die Sehenden
beginnen nämlich zu reden, Fragen zu stellen.
Sie beginnen, nach der Übereinstimmung
von Sprache und Leben zu suchen. Was etwa

344

bedeutet der heute so hoch gepriesene freie
Markt? Wirklich den Garanten der Freiheit
der Wirtschaft? Oder verbirgt sich dahinter
die Realität von Multis, Kartellen, Abschottung

der Märkte, gar nicht zu reden von
ungerechten Welthandelsstrukturen und
vom Zerfall der Rohstoffpreise?

Wenn Sehen und Hören nicht einfach eine
ästhetische Betrachtung bleibt oder zum
Informationskonsum verkommt, dann kann es
bald einmal geschehen, dass wir die bloss
betrachtende Position aufgeben müssen und
uns hineinbegeben in die Tiefe der Dinge.
Ich denke, dass keine Sympathie, kein
Mitleiden, aber auch keine Ekstase möglich ist,
ohne dass wir den Dingen unter die Haut
kriechen. Ohne dass uns die Augen übergehen

und die Ohren, ohne dass wir unsere
Stummheit aufgeben und reden, kann uns
auch das Herz nicht übergehen. Es gibt keine
Tiefe und Intensität des Lebens ohne
Parteilichkeit. Am Anfang der religiösen
Befreiungserfahrung steht ein parteilicher Gott,
der Gerechtigkeit herstellen will, das heisst
die Fülle des Lebens für alle Menschen.

Der Friede, den das sizilianische Sprichwort

denen verheisst, die den Mund halten,
ist deshalb die Ruhe eines Kirchhofs, in dem
alles Leben und alle Hoffnung auf Glanz und
Freiheit erstarrt sind. Das bringt mich zu
meinem zweiten Spruch:

2. Lasst euch berühren,
mit Leidenschaft
das Leben zu führen.

Vor einigen Jahren habe ich in der Schweizerischen

Management-Zeitschrift einen
Artikel über den typischen Jungunternehmer
gelesen. Stefan Vogler, der Präsident der
Plenum-Jungunternehmer-Vereinigung
Zürich, beschrieb den «jungen, zukunftsorientierten

Unternehmer-Draufgänger» und kam
dabei zu folgenden Idealvorstellungen:
«Er ist traditionalistisch und fortschrittlich
konsumorientiert und umweltbewusst
strategisch und chaotisch
qualitätsbewusst und schlampig
teamorientiert und individualistisch
kreativ und rezepttreu
kritisch und angepasst
staatstreu und revolutionär
reich und arm
ehrgeizig und minimalistisch



die Arbeit ist nicht sein halbes Leben,
sondern sein ganzes

sportlich und intellektuell
erfolgreich und dabei frustriert
grün und schwarz.»

Das ist eine interessante Liste. Wenn ich
sie als Mutter eines neunzehnjährigen Sohnes

betrachte, der vor einem Jahr die Matura
gemacht hat, dann denke ich: «Ja, das
stimmt, in solchen Paradoxen habe ich ihn
und seine Freunde auch erlebt. Umweltbe-
wusst und trotzdem fröhlich konsumierend,
kritisch und angepasst, es geht ja gar nicht
anders.» Aber die Moralistin in mir ist
natürlich zutiefst misstrauisch bei der
Betrachtung dieses idealtypischen Jungunternehmers,

der seine Haut, seine Farbe und
seine Bedürfnisse wechselt, wie es gerade
kommt, flexibel und stur zugleich, um im
Text zu bleiben. Die Kriterien für solches
Handeln werden nicht mitgeliefert. Aber
indem der Text suggeriert, dass es möglich
ist, all das gleichzeitig zu sein, reich und
arm, staatstreu und revolutionär, schwarz
und grün, verwischt er natürlich sämtliche
Unterschiede und überhaupt jede Qualität
der Lebensführung.

Arm, reich, grün, schwarz, strategisch,
chaotisch sind dann gleichwertige Portiön-
chen in einem Supermarkt des Verhaltens.
Dort kann man sich das alles abholen,
durcheinander mischen, nach Gelegenheit
verschieden variieren, und schon ist er da,
der Erfolgsmann, für den die Arbeit nicht das
halbe Leben ist, sondern das ganze. (Frauen
kommen in dieser Etage sowieso nicht vor,
und in dieser Sprache auch nicht, trotz
Gleichberechtigung, sie dürfen dann allenfalls

als Ehegattinnen auftreten, und die
Männer zu ihrem ganzen Leben machen.)

Natürlich könnten wir dies jetzt als
typisches Beispiel postmoderner Beliebigkeit
abtun. Aber was heisst denn das eigentlich?
Können wiruns zufriedengeben, in einer Zeit
zu leben, die sich als «post» definiert?
Postmodern, post-konfessionell, post-christlich?
Können wir nach etwas leben, ohne andere
Anhaltspunkte, als dass alles geht, solange
es ästhetisch anspricht? Ich denke, dass wir
den Glanz des Lebens nicht gewinnen können

ohne Leidenschaft, und Leidenschaft
heisst eine Wahl treffen, eine Entscheidung,
sich an einer bestimmten Stelle engagieren,
alles in die Waagschale werfen, ohne gleich

den Gegenwert als bare Münze auf dem
Tisch zu erwarten. Leidenschaft heisst
ungeteilt Eines wollen. Das ist ein Risiko. Es
kann verwundbar machen. Aber es konzentriert

auch die Kräfte.
Die Anhaltspunkte für das Eine, um das es

geht, gewinnen wir sicher nicht auf dem
Markt der Möglichkeiten der Postmoderne,
sondern nur aus der Nähe zu denjenigen,
denen ein Leben in Freiheit und Gerechtigkeit

noch vorenthalten ist und für die die
ungeteilten Menschenrechte noch nicht
verwirklicht sind. Wenn ich die Augen und
Ohren aufmache und sensibel werde für das,
was um mich herum passiert, und für das,
was mit mir selbst geschieht, ist es gar nicht
möglich auf irgendeine Weise einfach alles
zu haben: Dann kann ich nicht konsumorientiert

und umweltbewusst sein, sondern ich
muss mich entscheiden, umweltbewusst zu
konsumieren. Dann kann ich mir als
Wohlstandsbürgerin nicht auch noch die Armut
unter den Nagel reissen. Meine seelische
Verarmung, so real sie sein mag, wäre dann
ein Hohn ins Gesicht der 15 Prozent der
Schweizer Bevölkerung, die nach der Basler
Armutsstudie unter der materiellen Armutsgrenze

leben, gar nicht zu reden von jenen 70
Prozent der Weltbevölkerung, die das gleiche

tun. Dann kann ich nicht staatstreu und
revolutionär sein, das lässt den Begriff der
Revolution zum Salonereignis verkommen;
oder die Kreativität zur Spielwiese der an-
gepassten Kultur. Hier müssen wir genau
sein, sagen, was wir meinen, etwa Reformen,

gewaltfreien Wandel, die kreative
Gestaltung des Lebens in kleinen Räumen. Hier
müssen wir eine Wahl treffen.

Aller postmodernen Beliebigkeit zum
Trotz möchte ich euch nämlich einladen, das
leidenschaftliche Leben zu wagen, für etwas
unbedingt einzustehen, ohne Absicherungen
und Versicherungen euch ganz dreinzu-
geben. Franziskus und Clara von Assisi
kommen mir in den Sinn, die beiden grossen
Heiligen des Mittelalters. Das waren ganz
junge Leute, alle beide. Alle beide aus gutem
Haus, die Eltern hatten Grosses vor mit
ihnen, ein Leben als angesehener Geschäftsmann,

eine standesgemässe Heirat. Statt
dessen stiegen sie aus. Sie hatten etwas
begriffen von ihrer Zeit, von der Arroganz der
Reichen, von der masslosen Ausbeutung der
Armen und von der nonchalanten Selbst-

345



herrlichkeit der mittelalterlichen Kirche.
Und sie haben «nein» dazu gesagt mit der
Unbedingtheit und Kraft ihrer Jugend. Sie
haben etwas ganz Einfaches entdeckt: Dass
man die Liebe zu allen Geschöpfen nicht
einfach predigen kann, man muss sie leben.
Das haben sie getan mit der ganzen
Radikalität des Jungseins. Sie haben nicht
versucht, alles zu sein, allen alles, sondern nur
eines, eines ganz. Das macht ihren Glanz
aus und ihr Strahlen, selbst über die
Jahrhunderte hinweg. Sie zeigen uns die Schönheit

eines ganz aus einem unbedingten
Engagement gelebten Lebens. Sicher haben die
meisten von uns nicht das Zeug, Franziskus
oder Clara zu werden, und ich könnte mir
vorstellen, dass so manche Eltern darüber
ebenso enttäuscht wären wie die Eltern der
beiden. Aber ich meine, dass uns solche
Vorbilder noch etwas bedeuten können.
Nicht als Schablonen zum Nachmachen -
das geht nicht -, sondern als Symbole, dass
das Leben grösser ist als das, was wir
verwirklichen werden, dass es andere
Möglichkeiten gibt.

Für etwas einstehen wäre auch ein Weg
für uns. Für etwas übrigens - nicht für alles.
Wer für alles einstehen will, überfordert
sich. «Nicht alles tun, sondern etwas», hat
Henry David Thoreau, der grosse amerikanische

Philosoph und Vater der Theorie des
zivilen Widerstandes, einmal gesagt. Das ist
ein weiser Rat. Er nimmt uns in Pflicht, aber
er bürdet uns keine untragbare Last auf.
«Nicht alles tun, sondern etwas», ist eine
Strategie gegen Zynismus und Resignation,
jenen Luxus der Reichen, der bei uns zum
guten Ton gehört, gegen die Haltung «Man
kann sowieso nichts machen», die überhaupt
nicht stimmt, weil Mann und Frau, wir alle,
sehr viel machen können, weit mehr als wir
glauben, wir müssen es nur tun.

Das bringt mich zu meinem dritten und
letzten Zauberspruch:

3. Global denken, lokal handeln,
so mögt ihr zusammen
die Erde verwandeln.

Der grosse deutsche Pädagoge Ernst Lange
hat einmal postuliert, dass es darauf ankäme,
global zu denken und lokal zu handeln, das
heisst den eigenen Lebensraum im Bewusstsein

der gegenwärtigen und zukünftigen Be¬

dürfnisse aller Menschen und der Natur auf
unserem Planeten zu gestalten.

Ich denke, in den 500 Jahren Kolonialismus,

die wir ja immer noch nicht überwunden

haben, ist es genau umgekehrt gelaufen.
Die Völker Europas haben ihre Ideen, ihre
Wertvorstellungen, ihre Art zu leben, zu
glauben, zu lieben in alle Welt exportiert.
Freundinnen und Freunde aus den Philippinen

machen sich immer lustig darüber, dass
ihr Land eine Mischung aus 300 Jahren
spanischem Kloster und fünfzig Jahren
Hollywood ist. In Manila kann man noch
traditionelles spanisches Gebäck kaufen, das in
Spanien schon seit hundert Jahren nicht
mehr gebacken wird. Dort gilt aber auch
noch ein repressives Ehe- und
Familienrecht, das in Spanien längst abgeschafft
ist.

Alle Schwachstellen, alles Veraltete des
alten Europa haben wir zurückgelassen in
Afrika, Asien und Lateinamerika. Genommen

haben wir uns die Güter dieser Länder,
ihre Arbeitskraft und als Zusatz vielleicht
noch Ausgewähltes aus ihren Kulturen.
Auch wenn die Schweiz nicht direkt mitbeteiligt

war am Ausverkauf der Erde, profitiert

sie immer noch fleissig an den vom
Kolonialismus geprägten internationalen
Strukturen. Eine Weltordnung, die ihre
Kriterien in einem demokratischen Prozess aus
den Bedürfnissen aller Erdbewohnerinnen
und Erdbewohner gewinnt, steht noch in
weiter Ferne, trotz aller Bekenntnisse, die
George Bush zur Rechtfertigung des
Golfkriegs bemüht hat.

Nicht einmal die europäische Ordnung ist
aus den Bedürfnissen aller Europäerinnen
und Europäer oder aus der Sorge um die seit
Jahrhunderten überbeanspruchte Umwelt
des Kontinents entstanden. Sie ist von oben
geplant und von oben verordnet worden.
Nun bin ich selber eine glühende Europäerin,

und ich bin auch davon überzeugt, dass
wir alle um Europa nicht herumkommen.
Aber ich frage, ob nicht auch im Prozess der
europäischen Integration jener fragwürdige
Weg des globalen Handelns auf Grund eines
sehr interessenbedingten Denkens
eingeschlagen worden ist. Was wurde hier
integriert? Doch nicht die Menschen Europas,
sondern Kapital, Waren und Produktion.
Menschen sind im neuen Europa frei
verschiebbare Arbeits- und Konsumkräfte, die

346



Umwelt ein Kostenfaktor, das Soziale
eine unangenehme Randbedingung, weil ja
schwangere Frauen, kleine Kinder, Kranke
und Alte erwiesenermassen nicht so mobil
sind wie gesunde, gut ausgebildete Männer
zwischen 20 und 45. Das neue Europa ist in
dem Sinn menschen- und seelenlos. Es geht
um Kapital- und Warenflüsse, um mobile
Arbeitskräfte und angekurbelten Konsum -
alles andere sind Begleiterscheinungen, die
man in Kauf nehmen muss. Ihr Jungen seid
auch hier die Dümmsten. Euch wird man das
alles als unheimlich glatt verkaufen, man
wird euch das konsumieren lassen, Mobilität,

Reisen, andere Kulturen, oder im Grunde
die gleiche Kultur, ob ihr in Spanien am
Strand liegt oder auf den ostfriesischen
Inseln. Gleiche Produkte, gleiche Ideen. Die
jungen Männer mit Sprachen, Ausbildung
und Drive werden durch die Länder jetten.
Die jungen Frauen mit Sprachen, Ausbildung

und Drive werden wieder vermehrt zu
Hause bei den Kindern sein, entweder weil
sie drei Jahre nach Madrid mitkommen
müssen und zwei nach London, und da findet

sich gerade nichts in ihrer Branche, oder
weil sie besorgt sein sollen, den übermobilen

Männern Wurzeln, Heim, Stabilisie-
rungsszonen zu bieten, und so der Firma den
Herzinfarkt zu ersparen.

Wer nicht spurt, wandert ab in die
Subkultur. Dort herrscht Wirklichkeitsflucht,
dort ereignet sich der lautlose Protest. Und
wer nicht mithalten kann, tut sich vielleicht
anderweitig gütlich, in neuen Fundamentalismen,

religiösen und nationalen, in
Fremdenfeindlichkeit.

All das ist kein Zukunftsszenario, sondern
das ereignet sich täglich, schon heute. Hier
gilt es einzugreifen. Lasst euch die Kultur
der kleinen Räume nicht wegnehmen. Das,
was ihr selber machen könnt, wo ihr selber
handeln könnt. Besteht auf Demokratie,
nicht nur auf einer, die bereits gemachte
Entscheide absegnet, sondern auf einer, die
sich einmischt in die Prozesse, die Europa
bis zum Ende des Jahrtausends prägen werden.

Vielleicht wäre das das vornehmste
Geschenk der Schweizerinnen und Schweizer

an Europa: Die Vorstellungen von
Basisdemokratie, die es in diesem Land gibt, im
zukünftigen Europa wirksam zu machen und
sie so auch wieder für die eigene Gesellschaft

in Pflicht zu nehmen.

Schliesslich: Leistet euch eine Utopie! Ich
weiss, das liegt augenblicklich nicht im
Trend. Im heutigen Europa «laufen die
Tatsachen den Ideen voraus», hat Jacques Delors

einmal gesagt, es zählt das «Reale» und
nicht die Vision. Wir haben keine Utopie, die
uns ein geistiges Heimatgefühl geben könnte,

etwas, wo wir uns ansiedeln könnten,
wenn die Heimatländer sich wandeln.

Global denken, wirklich global denken,
von den Andern her denken, uns als Teil der
Erde begreifen, nicht als Herrscher, unsere
zukünftige Identität aus der Nähe zu den
Problemen der Welt gewinnen, wir haben sie
schliesslich mitgeschaffen; und mit solchem
Denken, solchem Engagement bewusst und
leidenschaftlich im Lokalen, im Kleinräu-
migen leben, vielleicht wäre das eine mögliche

Utopie? Ich setze ein Fragezeichen, weil
ich euch nicht die Rettung eines Kontinents
aufbürden will, einer Welt, die ihr nicht
gemacht und die ihr euch nicht ausgesucht
habt.

Ich möchte euch aber ermutigen, so zu
leben, in eine Zukunft hinein, die euer
Engagement, euren kritischen Widerstand
und eure Utopie braucht, damit auch eure
Kinder einmal hier stehen können, in
fünfundzwanzig, dreissig Jahren vielleicht. Die
Luft wird noch zum Atmen sein, weil unsere
Solarmobile lautlos und abfallfrei fahren.
Das Orchester wird vielleicht immer noch
Haydn spielen, aber vielleicht auch Volksmusik

aus Schottland. Vielleicht hält jemand
aus Norwegen den Festvortrag, oder aus
Moskau. Vielleicht auch jemand aus Zaire,
weil gerade die Vereinigten Staaten der Erde
feierlich proklamiert worden sind und ihr
auf dem Weg seid zu einer wirklich
gleichberechtigten Weltgemeinschaft, und das ist
ein schwieriger Weg.

Vielleicht werdet ihr dann dasitzen und
euch über eure Kinder freuen, so wie das
heute eure Eltern tun. Und vielleicht wird
das dann kein Thema mehr sein, Beruf und
Familie zu verbinden, Frauen und Männer
machen das gemeinsam, und für euch ist es
eine Selbstverständlichkeit geworden.
Vielleicht ist gerade die letzte Waffe verschrottet
worden, und eure Söhne und Töchter werden
ihren Sozialdienst beim Schweizer Zweig
der Internationalen Friedenstruppen
absolvieren. Und die Bundesrätin, die für das
Eidgenössische Departement für Gesamt-

347



Verständigung verantwortlich ist, weilt als
Ehrengast unter euch und wird jetzt gleich
die Preise verteilen. Sie werden nicht für
akademische Leistungen übergeben,
sondern für die kreativsten Experimente des
Miteinanderlebens in der multikulturellen
Gesellschaft.

Ja, wenn ich jetzt wirklich zaubern könn¬

te, dann würde ich vielleicht eine solche
Zukunft herbeizaubern. Aber weil ich das
nicht kann, bleibt uns nichts anderes übrig,
als sie zu schaffen - und das ist letzten Endes
der spannende, geheimnisvolle Prozess des
Lebens selbst. Für den wünsche ich euch
Kraft und Leidenschaft und einen
unerschöpflichen Berg Lebenslust.

Ina Praetorius

Menschenproduktion ohne Mütter?

In der Universitätsklinik Erlangen wurde eine hirntote schwangere Frau künstlich am Leben
erhalten, um den Mutterleib bis zur Geburt des Kindes weiterfunktionieren zu lassen. Das
Kind war beim Unfalltod seiner Mutter ein erst 12 Wochen alter, ausserhalb des Mutterleibes
noch nicht lebensfähiger Embryo. Ob das medizinisch Machbare auch tatsächlich gemacht
werden darf, beschäftigt seither einmal mehr die Öffentlichkeit. Ina Praetorius sieht den
«FallErlangen» im Zusammenhang mit weiteren Versuchen, die Frau zur kindergebärenden
Maschine zu degradieren oder als Mutter überhaupt überflüssig zu machen. Seit der
Niederschrift des folgenden Kommentars hat die Natur selbst dieser makabren Ausgeburt
medizinischer Allmachtsphantasien ein Ende bereitet: Das Kind ist in der 19.
Schwangerschaftswoche tot zur Welt gekommen. Red.

Wozu das alles?

Wieder ein Skandal aus der Küche der
Fortpflanzungstechniker. Wieder kommt
man uns mit der unschlagbaren Moral:
Leben gelte es zu retten. Mit menschlichem
Leben wird in Erlangen experimentiert. Das
ist jedenfalls auch die Wahrheit.

Ich will den Ärzten nicht unterstellen, sie
handelten nur aus wissenschaftlichen
Interessen. Sicher kann die Vorstellung, da lebe
noch etwas Kleines im Tod, rühren und
Lebensretterinstinkte wecken. Aber allzu gut
passt die tote Mutter mit dem lebenden
Embryo in die internationale
fortpflanzungstechnische Versuchsreihe: von den
eingefrorenen Keimzellen über die
Leihmütter, vom Wettkampf der Neonatologen
um die jüngste überlebende Frühgeburt bis
zur ersten künstlichen Gebärmutter. Es geht
um die Erforschung und Simulation der
weiblichen Gebärfähigkeit, um die Trennung

des Embryos von seiner natürlichen

Umgebung, deutlicher: um deren lückenlose
Kontrolle. Noch deutlicher (für viele längst
zu deutlich): um Menschenproduktion ohne
Mütter. Wer solche Zusammenhänge
abstreitet, ist entweder naiv oder unredlich.

Wozu das alles? Darüber lässt sich spekulieren.

Und es wäre an der Zeit, jedenfalls zu
spekulieren, statt mit jedem neuen Fall, der
aus den Fortpflanzungslabors an die
Öffentlichkeit dringt, das Theater vom lebenrettenden

Arzt neu zu inszenieren. Ist es die
blosse wissenschaftliche Neugier, die Ärzte
dazu treibt, das Geschehen im Mutterleib
ans Licht zu ziehen? Gibt es diese «blosse»
wissenschaftliche Neugier? Sie konzentriert
sich immerhin je aufbestimmte Objekte, und
welches diese Objekte sind, ist nicht reiner
Zufall. Das Wort «Gebärneid» erntet allseits
Hohngelächter (Mythologie! Mythologie!).
Aber sollte man nicht doch einmal ernsthaft
darüber reden, warum sich Wissenschaftler
so brennend für den Vorgang der
Schwangerschaft interessieren?

348


	Leistet euch eine Utopie!

