
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 10

Rubrik: Zeichen der Zeit : dreissig Jahre nach Eröffnung des Konzils

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Dreissig Jahre nach Eröffnung des Konzils

Am 11. Oktober sind es dreissig Jahre her,
seit Papst Johannes XXIII. das Zweite
Vatikanische Konzil eröffnet hat. Kirche und
Welt hielten für einen Moment den Atem an:
Ein Pfingstwunder schien sich zu ereignen,
der Geist für einmal auch im Vatikan zu
wehen, ein Papst gar zum Propheten berufen
zu sein. Nachdem Johannes XXIII. in seiner
Eröffnungsrede vor «Unglückspropheten»
gewarnt und das «Trachten nach dem Reich
Gottes und seiner Gerechtigkeit» allem
andern, also auch dem Verharren auf einmal
fixierten Sätzen und Verurteilungen,
vorangestellt hatte1, wischten die Konzilsväter die
«Schemata» (Arbeitspapiere) vom Tisch,
mit denen sie von den ideologischen
Hofschranzen des Vatikans traktiert worden
waren. Im Sinne des Papstes lag es, nicht
abgegriffene Formeln der Schultheologie zu
wiederholen, sondern die «Zeichen der Zeit»
zu erforschen und den Kairos für das längst
fällige «Aggiornamento» zu packen. Doch
ohne Kampfgab das Alte schon damals nicht
auf. Ein spannendes Ringen für und wider
die Ökumene und ein neues Weltverständnis,

aber auch für und wider eine demokratische

Kirche setzte ein. Es schlug sich
nieder in Texten, die den Ausschliesslich-
keitsanspruch der alten Kirche und ihres
Lehramtes relativierten, ihn aber dennoch
nie ganz aufgaben. Sätzen des dynamischen
Aufbruchs stehen so Sätze des statischen
Beharrens gegenüber. Der von Johannes
angekündigte «Sprung nach vorwärts» ist eine
Frage der Lesart geblieben. Diese Ambivalenz

belastet noch heute, heute vielleicht
noch mehr als in der Euphorie der ersten
Schritte, die römische Kirche und ihre
Beziehungen nach aussen wie nach innen.

Ökumene oder Wahrheitsmonopol?

Seit dem Ersten Vatikanum hat das kirchliche

Lehramt sich den irrtumsfreien Besitz

der von ihm definierten Wahrheiten
zugesprochen. Der Kirche, die über dieses
Wahrheitsmonopol verfügte, müsste angehören,
wer zum Heil gelangen wollte. «Extra ec-
clesiam nulla salus» - ausserhalb der Kirche
kein Heil! Schon das Konzil von Florenz
(1438-1445) hatte feierlich erklärt, dass
«niemand ausserhalb der katholischen Kirche,

weder Heide noch Jude noch Ungläubiger
oder ein von der Einheit Getrennter, des

ewigen Lebens teilhaftig wird...» Der Satz
wurde später zwar nicht mehr in dieser
Schärfe wiederholt. Doch es blieb dabei:
Nichtkatholische Konfessionen waren
Ketzerei, nichtchristliche Religionen falsche,
wenn nicht gar den Dämonen erwiesene
Kulte.

Johannes XXIII. suchte diese Last der
Vergangenheit abzutragen. In seiner
Eröffnungsansprache plädierte er sowohl für «die
Einheit mit den vom apostolischen Stuhl
getrennten Christen» als auch für «die
Einheit, welche die noch nicht christlichen
Religionen mit der katholischen Kirche in
Wertschätzung und Respekt verbindet». Er
suchte einen Ausweg aus den dogmatischen
Sackgassen durch die Unterscheidung
zwischen der «Substanz der tradierten Lehre»
und der «Formulierung, in der sie dargelegt
wird». Was noch zur Substanz gehöre und
was nur durch zeitbedingte oder schlicht
unglückliche Formulierung verumständet
sei, konnte so eindeutig freilich nicht
auseinandergehalten werden. Aber wenigstens gab
die Unterscheidung den Konzilsvätern grünes

Licht, um die ausschliessende Sprache
der überlieferten Lehre zu hinterfragen.

Leider wurde nicht auch die «Substanz»
selbst auf ihre «Wahrheit» geprüft. Was es
heissen könnte, dass Jesus sich «die Wahrheit»

nennt, ist kirchenamtlich bis heute
nicht wirklich reflektiert worden. Es könnte
ja heissen, dass für das Heil die satzhaft
formulierte Glaubenshinterlage (depositum

302



fidei) belanglos und nur die Praxis der Nachfolge

wichtig ist. Was könnte es ferner
heissen, dass wir zuerst nach dem Reich
Gottes trachten sollen, wenn nicht, dass nur
Liebe und Gerechtigkeit «heilsnotwendig»
sind und nicht die Dogmen oder Vorschriften,

mit denen die Amtskirche bis heute
versucht, ihre Priester und Laien zu
disziplinieren?

Soweit durften die Konzilsyäter nicht
gehen. Im «Dekret über den Ökumenismus»
haben sie sich aber wenigstens bemüht, den
andern christlichen Konfessionen «Bedeutung

und Gewicht im Geheimnis des Heils»,
ja zum erstenmal überhaupt den Status von
«Kirchen» zuzuerkennen. Gleichzeitig wurden

sie nicht müde zu betonen, dass nur die
katholische Kirche den «Zutritt zu der ganzen

Fülle der Heilsmittel» gewähren könne
(Nr. 3). Bedeutete Ökumene also letztlich
doch nur Einordnung in das dogmatische
und hierarchische System der katholischen
Kirche? Die Konzilsväter halfen sich
diplomatisch aus der Verlegenheit, indem sie die
«Einheit» zwar als Verpflichtung ansahen,
aber darauf verzichteten, diese «Einheit» zu
definieren, um nicht «den künftigen
Anregungen des Heiligen Geistes vorzugreifen»
(Nr. 24).

Immerhin hat die Kirche ihre frühere Lehre

von der Heilsnotwendigkeit der formellen
Mitgliedschaft in der katholischen Kirche
ein für allemal verabschiedet. Das Konzil
respektiert selbst die nicht-christlichen
Religionen in allem, was in ihnen «wahr und
heilig» ist. Sie würden «nicht selten einen
Strahl jener Wahrheit widerspiegeln, die alle
Menschen erleuchtet», heisst es in der
«Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu
den nicht-christlichen Religionen» (Nr. 2).

Diese Formulierungen enthalten freilich
eineAmbivalenz, die nicht nur nach vorwärts
offen ist, sondern auch nach rückwärts
interpretiert werden kann. Sind einerseits die
andern Konfessionen und Religionen mögliche

Heilswege Gottes, so müsste ihnen
gegenüber jedes Missionieren, jedes undialogische

und unökumenische Verhalten doch
eigentlich unterbleiben. Verfügt anderseits
nur die katholische Kirche über die Fülle der
Wahrheit und der Heilsmittel, so gibt es
immer noch genügend Spielraum für Rückfälle
in das autoritäre Wahrheitsverständnis der
vorkonziliaren Zeit.

Wie wenig «Rom» gegen solche Rückfälle

gefeit ist, zeigte sich schon bald nach
dem Konzil, als der Nachfolger Johannes'
XXIII. in der Enzyklika Humanae Vitae die
Methoden der künstlichen Empfängnisverhütung

als unsittlich verurteilte - obschon
die vorberatende Kommission von
Moraltheologen mehrheitlich nicht an diesem Verbot

festhalten wollte, dem ein unbiblischer,
biologistischer Naturbegriff zugrunde lag.
Paul VI. folgte jedoch nicht den besseren
Sachargumenten, sondern der Angst vor
einem Autoritätsvertust des Lehramtes. Nichts
hat den damaligen Papst so sehr beeindruckt
wie die Argumentation der Kommissionsminderheit,

wonach eine Erklärung, welche
die «Empfängnisverhütung» nicht mehr als
«in sich schlecht» verurteilen würde, das

Eingeständnis enthielte, dass der Heilige
Geist in dieser Frage «den protestantischen
Kirchen beigestanden und dass er Pius XL,
Pius XII. und einen grossen Teil der
katholischen Hierarchie ein halbes Jahrhundert
lang nicht vor einem sehr schweren Irrtum
geschützt» habe.2

Ein solches Wahrheitsverständnis vereitelt

jede echte Ökumene und lässt die
institutionelle Kirche als unredlich, ja als
«verstockt» erscheinen. Wie anders würde sich
wohl eine Kirche verhalten, die wirklich der
Wahrheit der Nachfolge und des Reiches
Gottes verpflichtet wäre? Der Geist könnte
in dieser Kirche wehen, wo er will, nicht nur
dort, wo er geduldet wird. Wahrheit würde
durch Wahrhaftigkeit, Glaube durch
Glaubwürdigkeit bezeugt. An die Stelle einer
Pastoral der Qual durch unsinnige Verbote und
einer lieblosen Ausgrenzung durch
«irrtumsfreie» Sätze träte die johanneische
Praxis des Aggiornamento, die den Willen
Gottes nach den «Zeichen der Zeit» zu deuten

suchte.

Dialog oder raffinierte Sprachregelung?

Vor dem Konzil wurde noch ernsthaft diskutiert,

ob die Kirche ihren Ausschliesslich-
keitsanspruch nicht auch von Staates wegen
durchsetzen müsse. Im «Syllabus» des Jahres

1864 hatte sie ja diejenigen verurteilt, die
sich weigerten, «die katholische Religion als
einzige Religion eines Staatswesens
anzuerkennen, unterAusschluss aller übrigenArten
von Gottesverehrung». Noch der letzte Pius-

303



Papst meinte in seiner «Toleranz-Ansprache»

von 1953: «Was nicht der Wahrheit und
dem Sittengesetz entspricht, hat objektiv
kein Recht auf Dasein, Propaganda und
Aktion.» Die Menschenrechte fanden in diesem
totalitären Denken keinen Platz. Ein so
zentrales Grundrecht wie dasjenige auf die
freie Religionsausübung, auf die
Gewissensfreiheit überhaupt, galt lange als «monströs»

(Pius VI.) und als «ansteckendster
Irrtum» (Gregor XVI.).3

Es war die wohl bedeutendste Kehrtwendung,

die das Konzil gegenüber der überlieferten

Lehre, und hier gewiss auch gegenüber

ihrer «Substanz», vollzog, dass es mit
der «Erklärung über die Religionsfreiheit»
dieses Grundrecht als «in der Würde der
menschlichen Person» verankert und als «in
ihrem Wesen selbst begründet» ansah
(Nr. 2). Dagegen wurde schon damals
argumentiert, das Konzil dürfe nicht die lehramtliche

Position der früheren Päpste widerrufen,

sonst würde es zugeben, dass der Heilige

Geist seit der Französischen Revolution
in der Beurteilung der Religionsfreiheit
nicht den Päpsten, sondern dem politischen
Liberalismus und den ihm folgenden
reformierten Kirchen beigestanden habe. Johannes

XXIII. war anderer Meinung. In der
Entwicklung der Menschenrechte und ganz
besonders der Religionsfreiheit sah er ein
«Zeichen der Zeit». Er wartete nicht erst die
zweite Konzilssession ab - wohl auch im
Bewusstsein, dass er sie nicht mehr erleben
würde -, sondern anerkannte von sich aus
die Religionsfreiheit in der Enzyklika
«Pacem in terris» vom Frühjahr 1963.

Den zögendern Konzilsvätern verhalf
aber nicht nur dieses Präjudiz des Papstes
dazu, sich über noch vorhandene Bedenken
hinwegzusetzen. Es gab auch noch das
«opportunistische» Argument, das der Kirche
von der Anerkennung der Religionsfreiheit
einigen Nutzen in der Auseinandersetzung
mit dem «Kommunismus» versprach. Zu
den «Opportunisten» gehörte wohl auch der
heutige Papst. Marcel Lefebvre, der
reaktionäre Rebell, berichtet, wie ihm Karol
Wojtyla noch 1978 gesagt habe: «Die
Religionsfreiheit war uns in Polen sehr nützlich
gegen den Kommunismus!»4

Mit der «Erklärung über die Religionsfreiheit»

schien der Weg frei für einen echten
Dialog mit der Welt. Der Staat sollte nicht

mehr Glaubensstaat sein, sondern sich auf
die «irdische und zeitliche Ordnung» (Nr. 3)
beschränken. Das Konzil anerkannte die
«Autonomie» der Politik gegenüber Religion

und Kirche. In diesem Bereich konnte die
Kirche derWelt nicht mehr lehrend und
richtend, sondern nur noch dialogisch begegnen.
Von einem «gegenseitigen Dialog» spricht
die Pastoralkonstitution «Über die Kirche in
der Welt von heute» (Nr. 40). Frei vom
Triumphalismus der vergangenen Jahrhunderte
bekennt das Konzil, wieviel die Kirche «der
Geschichte und Entwicklung der Menschheit

verdankt». «Ja, selbst die Feindschaft
ihrer Gegner und Verfolger, so gesteht die
Kirche, war für sie sehr nützlich und wird es
bleiben» (Nr. 44). Auch dem Atheismus
wird nicht mehr wie früher die Fähigkeit zu
Frieden und Gerechtigkeit abgesprochen.
Man kann, sagt das Konzil, «hohe Güter der
Humanität pflegen», ohne deren «Urheber»
zu kennen (Nr. 92). Die Kirche «bekennt»
denn auch «aufrichtig, dass alle Menschen,
Glaubende und Nichtglaubende, zum
richtigen Aufbau dieser Welt, in der sie
gemeinsam leben, zusammenarbeiten müssen»

(Nr. 21).
Diesem dialogischen Verhältnis von Kirche

und Welt widersprechen nun aber die
politischen Interventionen der katholischen
Hierarchie, wo immer es um Fragen der
«öffentlichen Sittlichkeit», insbesondere der
Abtreibung, ja schon der künstlichen
Empfängnisverhütung oder der Sexualerziehung
geht. In Irland wie im «demokratischen»
Polen hat die römische Kirche ihre ganze
Macht eingesetzt, um ein absolutes
Abtreibungsverbot zu erwirken. Dass der Staat die
künstliche Empfängnisverhütung verbieten
müsse, sagt schon die Enzyklika «Humanae
Vitae». Auch die Sexualerziehung an der
Schule scheitert immer wieder am Veto der
Kirche, so letztes Frühjahr noch in Costa
Rica (NZZ, 22./32.2.92).

Der Widerspruch ist schon in der «Erklärung

über die Religionsfreiheit» enthalten,
da sie den Gewissensentscheid der
Menschen nur im religiösen Bereich anerkennt,
im nicht weniger zentralen Bereich sittlichen

Verhaltens dagegen der staatlichen
Kontrolle unterstellen will. Das Konzil bindet

nicht nur die «Gewissensbildung» der
«Christgläubigen» an «die heilige und sichere

Lehre der Kirche»; denn Aufgabe der

304



Kirche sei es, «auch die Prinzipien der sittlichen

Ordnung, die aus dem Wesen des
Menschen selbst hervorgehen, autoritativ zu
erklären» (Nr. 14). Es geht insofern noch
einen Schritt weiter, als es das Normierungsmonopol

der Amtskirche auch auf die
Andersgläubigen und Andersdenkenden
ausdehnt. Die Schranken der Religionsfreiheit
sind nicht (wie im modernen Rechtsstaat) in
der öffentlichen Ordnung, sondern in der
«objektiven sittlichen Ordnung» (Nr. 7)
begründet. Für diese aber beansprucht das
Lehramt die alleinige Zuständigkeit. So findet

der politische Katholizismus in der
scheinbar freiheitlichsten Konzilserklärung
eine Hintertür, um seinen Machtzugriff auf
die katholische und selbst die nichtkatholische

Bevölkerung zu rechtfertigen.
Im Bereich der «objektiven sittlichen

Ordnung» hört der Dialog mit der Welt auf,
ein «gegenseitiger» zu sein. Normenfindung
ist keine Frage des freien Diskurses, sondern
hat dem klerikalen Wahrheitsmonopol zu
weichen. An diesem Punkt erweist sich die
«Erklärung über die Religionsfreiheit» nicht
mehr als «Aggiornamento», sondern als
raffinierte Sprachregelung.5

Demokratischer Aufbruch oder
autoritäres Beharren?

Ganz im Sinne der Eröffnungsansprache des
ersten Konzilspapstes schien auch die
Dogmatische Konstitution «Über die Kirche»
Abschied zu nehmen von hierarchischen
Strukturen, die noch die feudalistische Epoche

widerspiegelten. Kirche wurde als «Volk
Gottes» (Nr. 9) bezeichnet, der für die
lehramtliche Verkündigung zentrale Glaubenssinn

der «Gesamtheit der Gläubigen»
(Nr. 12) zugeordnet, der Papst in die
«Kollegialität» mit den Bischöfen eingebunden
(Nr. 22ff.).

Voller Enthusiasmus gingen daher
verschiedene Diözesan- und Landessynoden
nach dem Konzil an die Arbeit, um ihrer
Ortskirche zu einem demokratischen
Aggiornamento zu verhelfen. Die Churer
Synode beschloss sogar, «dass alle kirchlichen

Ämter durch Wahlen besetzt werden,
an denen die betroffenen Gläubigen direkt
oder repräsentativ beteiligt sind». Selbst der
Bischof sollte im Sinne der frühkirchlichen
Tradition vom Volk gewählt werden. Wer

den damaligen Synodentext «Kirche im
Verständnis des Menschen von heute» liest,
weiss nicht, worüber er sich mehr wundern
soll: über die Naivität der Synodalinnen und
Synodalen, an die Veränderbarkeit des
kirchlichen Systems zu glauben, oder über
die Arroganz der Kirchenleitung, sich über
Beschlüsse hinwegzusetzen, denen man
eben noch seinen Segen gegeben hat.

Der Wille zur Macht ist stärker geblieben.
In der heutigen päpstlichen Personalpolitik,
die sich über den Glaubenssinn des Volkes
Gottes und die Kollegialität der jeweiligen
Landesbischöfe hinwegsetzt, trägt er bereits
häretische Züge. Das fällt vielleicht nicht
weiter auf, weil das Konzil leider auch die
hierarchische Struktur der katholischen Kirche

in der «Substanz» unangetastet liess.
Fragt sich nur, ob der Totalitarismus, den

«Rom» mit beredten Worten verurteilt,
wenn er von der Politik ausgeht und die
Kirche in Bedrängnis bringt, nicht auch dann
eine «sündige Struktur» ist, wenn er von der
Kirche ausgeht und Herrschaft über Gläubige

wie Nichtgläubige beansprucht. «Strukturen

der Sünde» werden nicht dadurch
besser, dass sie zu «Dogmen» erklärt und als
«göttliches Recht» verkündet werden.
Dreissig Jahre nach Konzilseröffnung ist
Trauerarbeit angesagt für alle, die mit Johannes

XXIII. auf eine Kirche «ohne Makel und
Runzeln» hofften.

1 Vgl. Die Konzilseröffnungsrede, in: Ludwig
Kaufmann / Nikolaus Klein, Johannes XXIII.,
Prophétie im Vermächtnis, Fribourg/Brig 1990,
S. 116ff.
2 Zit. nach: Hans Küng: Unfehlbar, Einsiedeln
1970, S. 44.
3 Vgl. Zeichen der Zeit: Lefebvre als Chance? in:
NW 1988, S. 276.
4 Marcel Lefebvre, Sie haben ihn entthront. Vom
Liberalismus zur Apostasie - Die Tragödie des

Konzils, Stuttgart 1988, S. 190.
5 Vgl. Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter,
Frankfurt am Main 1984, S. 56ff.

3fK


	Zeichen der Zeit : dreissig Jahre nach Eröffnung des Konzils

