Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)
Heft: 10
Rubrik: Zeichen der Zeit : dreissig Jahre nach Eréffnung des Konzils

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit

Dreissig Jahre nach Eroffnung des Konzils

Am 11. Oktober sind es dreissig Jahre her,
seit Papst Johannes XXIII. das Zweite Vati-
kanische Konzil erdffnet hat. Kirche und
Welt hielten fiir einen Moment den Atem an:
Ein Pfingstwunder schien sich zu ereignen,
der Geist fiir einmal auch im Vatikan zu
wehen, ein Papst gar zum Propheten berufen
zu sein. Nachdem Johannes XXIII. in seiner
Eroffnungsrede vor «Ungliickspropheten»
gewarnt und das «Trachten nach dem Reich
Gottes und seiner Gerechtigkeit» allem an-
dern, also auch dem Verharren auf einmal
fixierten Siatzen und Verurteilungen, voran-
gestellt hatte!, wischten die Konzilsviter die
«Schemata» (Arbeitspapiere) vom Tisch,
mit denen sie von den ideologischen Hof-
schranzen des Vatikans traktiert worden
waren. Im Sinne des Papstes lag es, nicht
abgegriffene Formeln der Schultheologie zu
wiederholen, sondern die «Zeichen der Zeit»
zu erforschen und den Kairos fiir das langst
fillige «Aggiornamento» zu packen. Doch
ohne Kampf gab das Alte schon damals nicht
auf. Ein spannendes Ringen fiir und wider
die Okumene und ein neues Weltverstiand-
nis, aber auch fiir und wider eine demokra-
tische Kirche setzte ein. Es schlug sich
nieder in Texten, die den Ausschliesslich-
keitsanspruch der alten Kirche und ihres
Lehramtes relativierten, thn aber dennoch
nie ganz aufgaben. Sétzen des dynamischen
Aufbruchs stehen so Sitze des statischen
Beharrens gegeniiber. Der von Johannes an-
gekiindigte «Sprung nach vorwirts» ist eine
Frage der Lesart geblieben. Diese Ambi-
valenz belastet noch heute, heute vielleicht
noch mehr als in der Euphorie der ersten
Schritte, die romische Kirche und ihre Be-
ziehungen nach aussen wie nach innen.

Okumene oder Wahrheitsmonopol?

Seit dem Ersten Vatikanum hat das kirchli-
che Lehramt sich den irrtumsfreien Besitz

302

der von ihm definierten Wahrheiten zuge-
sprochen. Der Kirche, die iiber dieses Wahr-
heitsmonopol verfiigte, musste angehdoren,
wer zum Heil gelangen wollte. «Extra ec-
clesiam nulla salus» — ausserhalb der Kirche
kein Heil! Schon das Konzil von Florenz
(1438-1445) hatte feierlich erklart, dass
«niemand ausserhalb der katholischen Kir-
che, weder Heide noch Jude noch Ungladubi-
ger oder ein von der Einheit Getrennter, des
ewigen Lebens teilhaftig wird...» Der Satz
wurde spiter zwar nicht mehr in dieser
Schirfe wiederholt. Doch es blieb dabei:
Nichtkatholische Konfessionen waren Ket-
zerei, nichtchristliche Religionen falsche,
wenn nicht gar den Didmonen erwiesene
Kulte.

Johannes XXIII. suchte diese Last der
Vergangenheit abzutragen. In seiner Eroff-
nungsansprache pléadierte er sowohl fiir «die
Einheit mit den vom apostolischen Stuhl
getrennten Christen» als auch fiir «die Ein-
heit, welche die noch nicht christlichen Re-
ligionen mit der katholischen Kirche in
Wertschitzung und Respekt verbindet». Er
suchte einen Ausweg aus den dogmatischen
Sackgassen durch die Unterscheidung zwi-
schen der «Substanz der tradierten Lehre»
und der «Formulierung, in der sie dargelegt
wird». Was noch zur Substanz gehore und
was nur durch zeitbedingte oder schlicht
ungliickliche Formulierung verumstindet
sei, konnte so eindeutig freilich nicht ausein-
andergehalten werden. Aber wenigstens gab
die Unterscheidung den Konzilsvitern grii-
nes Licht, um die ausschliessende Sprache
der iiberlieferten Lehre zu hinterfragen.

Leider wurde nicht auch die «Substanz»
selbst auf ihre «Wahrheit» gepriift. Was es
heissen konnte, dass Jesus sich «die Wahr-
heit» nennt, ist kirchenamtlich bis heute
nicht wirklich reflektiert worden. Es konnte
ja heissen, dass fiir das Heil die satzhaft
formulierte Glaubenshinterlage (depositum



fidei) belanglos und nur die Praxis der Nach-
folge wichtig ist. Was konnte es ferner
heissen, dass wir zuerst nach dem Reich
Gottes trachten sollen, wenn nicht, dass nur
Liebe und Gerechtigkeit «heilsnotwendig»
sind und nicht die Dogmen oder Vorschrif-
ten, mit denen die Amtskirche bis heute
versucht, ihre Priester und Laien zu diszi-
plinieren?

Soweit durften die Konzilsvater nicht ge-
hen. Im «Dekret iiber den Okumenismus»
haben sie sich aber wenigstens bemiiht, den
andern christlichen Konfessionen «Bedeu-
tung und Gewicht im Geheimnis des Heils»,
ja zum erstenmal liberhaupt den Status von
«Kirchen» zuzuerkennen. Gleichzeitig wur-
den sie nicht miide zu betonen, dass nur die
katholische Kirche den «Zutritt zu der gan-
zen Fiille der Heilsmittel» gewidhren konne
(Nr. 3). Bedeutete Okumene also letztlich
doch nur Einordnung in das dogmatische
und hierarchische System der katholischen
Kirche? Die Konzilsviter halfen sich diplo-
matisch aus der Verlegenheit, indem sie die
«Einheit» zwar als Verpflichtung ansahen,
aber darauf verzichteten, diese «Einheit» zu
definieren, um nicht «den kiinftigen Anre-
gungen des Heiligen Geistes vorzugreifen»
(Nr. 24).

Immerhin hat die Kirche ihre friihere Leh-
re von der Heilsnotwendigkeit der formellen
Mitgliedschaft in der katholischen Kirche
ein fiir allemal verabschiedet. Das Konzil
respektiert selbst die nicht-christlichen Re-
ligionen in allem, was in ihnen «wahr und
heilig» ist. Sie wiirden «nicht selten einen
Strahl jener Wahrheit widerspiegeln, die alle
Menschen erleuchtet», heisst es in der «Er-
klarung iiber das Verhiltnis der Kirche zu
den nicht-christlichen Religionen» (Nr. 2).

Diese Formulierungen enthalten freilich
eine Ambivalenz, die nicht nur nach vorwarts
offen ist, sondern auch nach riickwirts in-
terpretiert werden kann. Sind einerseits die
andern Konfessionen und Religionen mogli-
che Heilswege Gottes, so miisste ihnen ge-
geniiber jedes Missionieren, jedes undialo-
gische und undkumenische Verhalten doch
eigentlich unterbleiben. Verfiigt anderseits
nur die katholische Kirche iiber die Fiille der
Wahrheit und der Heilsmittel, so gibt es im-
mer noch genligend Spielraum fiir Riickfélle
in das autoritdre Wahrheitsverstindnis der
vorkonziliaren Zeit.

Wie wenig «Rom» gegen solche Riick-
fille gefeit ist, zeigte sich schon bald nach
dem Konzil, als der Nachfolger Johannes’
XXIIL. in der Enzyklika Humanae Vitae die
Methoden der kiinstlichen Empfingnisver-
hiitung als unsittlich verurteilte — obschon
die vorberatende Kommission von Moral-
theologen mehrheitlich nicht an diesem Ver-
bot festhalten wollte, dem ein unbiblischer,
biologistischer Naturbegriff zugrunde lag.
Paul VI. folgte jedoch nicht den besseren
Sachargumenten, sondern der Angst vor ei-
nem Autorititsverlust des Lehramtes. Nichts
hat den damaligen Papst so sehr beeindruckt
wie die Argumentation der Kommissions-
minderheit, wonach eine Erkldrung, welche
die «<Empfingnisverhiitung» nicht mehr als
«in sich schlecht» verurteilen wiirde, das
Fingestdndnis enthielte, dass der Heilige
Geist in dieser Frage «den protestantischen
Kirchen beigestanden und dass er Pius XI.,
Pius XII. und einen grossen Teil der katho-
lischen Hierarchie ein halbes Jahrhundert
lang nicht vor einem sehr schweren Irrtum
geschiitzt» habe.?

Ein solches Wahrheitsverstandnis verei-
telt jede echte Okumene und lisst die insti-
tutionelle Kirche als unredlich, ja als «ver-
stockt» erscheinen. Wie anders wiirde sich
wohl eine Kirche verhalten, die wirklich der
Wahrheit der Nachfolge und des Reiches
Gottes verpflichtet wire? Der Geist konnte
in dieser Kirche wehen, wo er will, nicht nur
dort, wo er geduldet wird. Wahrheit wiirde
durch Wahrhaftigkeit, Glaube durch Glaub-
wiirdigkeit bezeugt. An die Stelle einer Pa-
storal der Qual durch unsinnige Verbote und
einer lieblosen Ausgrenzung durch «irr-
tumsfreie» Sitze trite die johanneische
Praxis des Aggiornamento, die den Willen
Gottes nach den «Zeichen der Zeit» zu deu-
ten suchte.

Dialog oder raffinierte Sprachregelung?

Vor dem Konzil wurde noch ernsthaft disku-
tiert, ob die Kirche ihren Ausschliesslich-
keitsanspruch nicht auch von Staates wegen
durchsetzen miisse. Im «Syllabus» des Jah-
res 1864 hatte sie ja diejenigen verurteilt, die
sich weigerten, «die katholische Religion als
einzige Religion eines Staatswesens anzuer-
kennen, unter Ausschluss aller ibrigen Arten
von Gottesverehrung». Noch der letzte Pius-

303



Papst meinte in seiner «Toleranz-Anspra-
che» von 1953: «Was nicht der Wahrheit und
dem Sittengesetz entspricht, hat objektiv
kein Recht auf Dasein, Propaganda und Ak-
tion.» Die Menschenrechte fanden in diesem
totalitiren Denken keinen Platz. Ein so
zentrales Grundrecht wie dasjenige auf die
freie Religionsausiibung, auf die Gewis-
sensfreiheit iiberhaupt, galt lange als «mon-
stros» (Pius VI.) und als «ansteckendster
Irrtum» (Gregor XVIL.).?

Es war die wohl bedeutendste Kehrtwen-
dung, die das Konzil gegeniiber der iiberlie-
ferten Lehre, und hier gewiss auch gegen-
tiber ihrer «Substanz», vollzog, dass es mit
der «Erkldrung iiber die Religionsfreiheit»
dieses Grundrecht als «in der Wiirde der
menschlichen Person» verankert und als «in
ithrem Wesen selbst begriindet» ansah
(Nr. 2). Dagegen wurde schon damals argu-
mentiert, das Konzil diirfe nicht die lehramt-
liche Position der friiheren Pédpste widerru-
fen, sonst wiirde es zugeben, dass der Hei-
lige Geist seit der Franzosischen Revolution
in der Beurteilung der Religionsfreiheit
nicht den Pipsten, sondern dem politischen
Liberalismus und den ihm folgenden refor-
mierten Kirchen beigestanden habe. Johan-
nes XXIII. war anderer Meinung. In der
Entwicklung der Menschenrechte und ganz
besonders der Religionsfreiheit sah er ein
«Zeichen der Zeit». Er wartete nicht erst die
zweite Konzilssession ab — wohl auch im
Bewusstsein, dass er sie nicht mehr erleben
wiirde —, sondern anerkannte von sich aus
die Religionsfreiheit in der Enzyklika
«Pacem in terris» vom Friihjahr 1963.

Den zogendern Konzilsvitern verhalf
aber nicht nur dieses Prijudiz des Papstes
dazu, sich iiber noch vorhandene Bedenken
hinwegzusetzen. Es gab auch noch das «op-
portunistische» Argument, das der Kirche
von der Anerkennung der Religionsfreiheit
einigen Nutzen in der Auseinandersetzung
mit dem «Kommunismus» versprach. Zu
den «Opportunisten» gehorte wohl auch der
heutige Papst. Marcel Lefebvre, der reak-
tiondre Rebell, berichtet, wie ithm Karol
Wojtyla noch 1978 gesagt habe: «Die Reli-
gionsfreiheit war uns in Polen sehr niitzlich
gegen den Kommunismus!»*

Mit der «Erklarung iiber die Religions-
freiheit» schien der Weg frei fiir einen echten
Dialog mit der Welt. Der Staat sollte nicht

304

mehr Glaubensstaat sein, sondern sich auf
die «irdische und zeitliche Ordnung» (Nr. 3)
beschranken. Das Konzil anerkannte die
«Autonomie» der Politik gegeniiber Religi-
on und Kirche. In diesem Bereich konnte die
Kirche der Welt nicht mehr lehrend und rich-
tend, sondern nur noch dialogisch begegnen.
Von einem «gegenseitigen Dialog» spricht
die Pastoralkonstitution «Uber die Kirche in
der Welt von heute» (Nr. 40). Frei vom Tri-
umphalismus der vergangenen Jahrhunderte
bekennt das Konzil, wieviel die Kirche «der
Geschichte und Entwicklung der Mensch-
heit verdankt». «Ja, selbst die Feindschaft
ihrer Gegner und Verfolger, so gesteht die
Kirche, war fiir sie sehr niitzlich und wird es
bleiben» (Nr. 44). Auch dem Atheismus
wird nicht mehr wie friiher die Fihigkeit zu
Frieden und Gerechtigkeit abgesprochen.
Man kann, sagt das Konzil, «<hohe Giiter der
Humanitét pflegen», ohne deren «Urheber»
zu kennen (Nr. 92). Die Kirche «bekennt»
denn auch «aufrichtig, dass alle Menschen,
Glaubende und Nichtglaubende, zum rich-
tigen Aufbau dieser Welt, in der sie ge-
meinsam leben, zusammenarbeiten miis-
sen» (Nr. 21).

Diesem dialogischen Verhiltnis von Kir-
che und Welt widersprechen nun aber die
politischen Interventionen der katholischen
Hierarchie, wo immer es um Fragen der
«0Offentlichen Sittlichkeit», insbesondere der
Abtreibung, ja schon der kiinstlichen Emp-
fangnisverhiitung oder der Sexualerziehung
geht. In Irland wie im «demokratischen»
Polen hat die romische Kirche ihre ganze
Macht eingesetzt, um ein absolutes Abtrei-
bungsverbot zu erwirken. Dass der Staat die
kiinstliche Empfiangnisverhiitung verbieten
miisse, sagt schon die Enzyklika «Humanae
Vitae». Auch die Sexualerziehung an der
Schule scheitert immer wieder am Veto der
Kirche, so letztes Friihjahr noch in Costa
Rica (NZZ, 22./32.2.92).

Der Widerspruch ist schon in der «Erkla-
rung iiber die Religionsfreiheit» enthalten,
da sie den Gewissensentscheid der Men-
schen nur im religiosen Bereich anerkennt,
im nicht weniger zentralen Bereich sittli-
chen Verhaltens dagegen der staatlichen
Kontrolle unterstellen will. Das Konzil bin-
det nicht nur die «Gewissensbildung» der
«Christgldubigen» an «die heilige und siche-
re Lehre der Kirche»; denn Aufgabe der



Kirche sei es, «auch die Prinzipien der sittli-
chen Ordnung, die aus dem Wesen des
Menschen selbst hervorgehen, autoritativ zu
erkldren» (Nr. 14). Es geht insofern noch
einen Schritt weiter, als es das Normierungs-
monopol der Amtskirche auch auf die An-
dersgldubigen und Andersdenkenden aus-
dehnt. Die Schranken der Religionsfreiheit
sind nicht (wie im modernen Rechtsstaat) in
der offentlichen Ordnung, sondern in der
«objektiven sittlichen Ordnung» (Nr. 7) be-
grilndet. Fiir diese aber beansprucht das
Lehramt die alleinige Zustindigkeit. So fin-
det der politische Katholizismus in der
scheinbar freiheitlichsten Konzilserklarung
eine Hintertiir, um seinen Machtzugriff auf
die katholische und selbst die nichtkatholi-
sche Bevolkerung zu rechtfertigen.

Im Bereich der «objektiven sittlichen
Ordnung» hort der Dialog mit der Welt auf,
ein «gegenseitiger» zu sein. Normenfindung
ist keine Frage des freien Diskurses, sondern
hat dem klerikalen Wahrheitsmonopol zu
weichen. An diesem Punkt erweist sich die
«Erklidrung iiber die Religionsfreiheit» nicht
mehr als «Aggiornamento», sondern als raf-
finierte Sprachregelung.’

Demokratischer Aufbruch oder
autoritares Beharren?

Ganz im Sinne der Eroffnungsansprache des
ersten Konzilspapstes schien auch die Dog-
matische Konstitution «Uber die Kirche»
Abschied zu nehmen von hierarchischen
Strukturen, die noch die feudalistische Epo-
che widerspiegelten. Kirche wurde als «Volk
Gottes» (Nr. 9) bezeichnet, der fiir die lehr-
amtliche Verkiindigung zentrale Glaubens-
sinn der «Gesamtheit der Gldubigen»
(Nr. 12) zugeordnet, der Papst in die «Kolle-
gialitit» mit den Bischofen eingebunden
(Nr. 224t.).

Voller Enthusiasmus gingen daher ver-
schiedene Didzesan- und Landessynoden
nach dem Konzil an die Arbeit, um ihrer
Ortskirche zu einem demokratischen
Aggiornamento zu verhelfen. Die Churer
Synode beschloss sogar, «dass alle kirchli-
chen Amter durch Wahlen besetzt werden,
an denen die betroffenen Gldubigen direkt
oder reprisentativ beteiligt sind». Selbst der
Bischof sollte im Sinne der friihkirchlichen
Tradition vom Volk gewihlt werden. Wer

den damaligen Synodentext «Kirche im Ver-
staindnis des Menschen von heute» liest,
weiss nicht, woriiber er sich mehr wundern
soll: liber die Naivitit der Synodalinnen und
Synodalen, an die Verinderbarkeit des
kirchlichen Systems zu glauben, oder iiber
die Arroganz der Kirchenleitung, sich iiber
Beschliisse hinwegzusetzen, denen man
eben noch seinen Segen gegeben hat.

Der Wille zur Macht ist stidrker geblieben.
In der heutigen pépstlichen Personalpolitik,
die sich iiber den Glaubenssinn des Volkes
Gottes und die Kollegialitit der jeweiligen
Landesbischofe hinwegsetzt, trigt er bereits
héretische Ziige. Das fillt vielleicht nicht
weiter auf, weil das Konzil leider auch die
hierarchische Struktur der katholischen Kir-
che in der «Substanz» unangetastet liess.

Fragt sich nur, ob der Totalitarismus, den
«Rom» mit beredten Worten verurteilt,
wenn er von der Politik ausgeht und die
Kirche in Bedringnis bringt, nicht auch dann
eine «siindige Struktur» ist, wenn er von der
Kirche ausgeht und Herrschaft iiber Glaubi-
ge wie Nichtgldubige beansprucht. «Struk-
turen der Siinde» werden nicht dadurch
besser, dass sie zu «Dogmen» erklirt und als
«gottliches Recht» verkiindet werden.
Dreissig Jahre nach Konzilseroffnung ist
Trauerarbeit angesagt fiir alle, die mit Johan-
nes XXIII. auf eine Kirche «ohne Makel und
Runzeln» hofften.

1 Vgl. Die Konzilseroffnungsrede, in: Ludwig
Kaufmann / Nikolaus Klein, Johannes XXIII.,
Prophetie im Vermichtnis, Fribourg/Brig 1990,
S. 116ff.

2 Zit. nach: Hans Kiing: Unfehlbar, Einsiedeln
1970, S. 44.

3 Vgl. Zeichen der Zeit: Lefebvre als Chance? in:
NW 1988, S. 276.

4 Marcel Lefebvre, Sie haben ihn entthront. Vom
Liberalismus zur Apostasie — Die Tragodie des
Konzils, Stuttgart 1988, S. 190.

5 Vgl. Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter,
Frankfurt am Main 1984, S. 56ff.

NS



	Zeichen der Zeit : dreissig Jahre nach Eröffnung des Konzils

