
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 10

Artikel: Die Weltwirtschaftsordnung aus der Sicht der Armen

Autor: Santa Ana, Julio de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es steht geschrieben, dass Frauen unrein sind und deshalb nicht fähig, sich dem Heiligen zu
nähern.

Ich aber sage euch: Euer Körper, so wie er ist, ist durchdrungen von Göttlichem. Ihr seid
heilig. Unrein sind vielmehr die Hände, durch die das Geld der Gewalt fliesst, die die Waffen
berühren, die den Armen ihren Lohn rauben. Unrein sind die Münder, die die Lügen
verbreiten, die Desinformation, die die Vernichtungspläne schmieden jeden Tag.

Es steht geschrieben: Die Liebe höret nimmer auf.

Ich aber sage euch: Endlich aufhören muss die unterwürfige Liebe der Frauen, die Ja und
Amen sagt, unter jeder Bedingung, weil euch ist verheissen die Kraft des Feuers, das
Flammende und die Verwandlung. Euch ist verheissen das Leben erhobenen Hauptes. Ein
Wellenschlag im Nebel der Andromeda.

Ein Text aus der Frauenbewegung

Julio de Santa Ana

Die Weltwirtschaftsordnung
aus der Sicht der Armen

Der brasilianische Befreiungstheologe Julio de Santa Ana analysiert die Unfähigkeit der
kapitalistischen Weltwirtschaftsordnung, die Grundbedürfnisse des überwiegenden Teils der
Menschheit auch nur annähernd zu befriedigen. Diesem System, das den Armen unsägliche
«Opfer» auferlegt, erwächst immer mehr Widerstand von seiten einer neuen Zivilgesellschaft
in den Drittweltländern. Sie könnte Grundlage eines wahrhaft demokratischen Staates
werden, der sich für die Armen einsetzen und die ökonomischen Mächte in die Schranken
weisen würde. So sehr sich nun aber die Bewegungen des Widerstandes in ihrem Kampf
gegen den Kapitalismus einig sind, so sehr fehlt ihnen anderseits eine gemeinsame Vorstellung

von der alternativen Gesellschaftsordnung,für die sie eintreten möchten. De Santa Ana
plädiert daher für eine Erneuerung des Sozialismus. Dieser ginge nicht mehr aus der
vermeintlichen Einsicht in seine historische Notwendigkeit, sondern aus einer ethischen
Grundüberzeugung der Armen hervor.

Der Text gibt ein Referat wieder, das Julio de Santa Ana auf Einladung der kirchlichen
Hilfswerke der Schweiz am 24. April 1992 an der Tagung «Kirche und Weltwirtschaftsordnung»

in der Zürcher Paulus-Akademie gehalten hat. Das Referat wurde den Neuen Wegen
zur Veröffentlichung angeboten, in der Meinung, «dass dieser Ort dem Referat und der
erhofften Diskussion am besten entsprechen würde», wie uns Matthias Hui, der Koordinator
der damaligen Tagung, schreibt. Im Auftrag des Hilfswerks der Evangelischen Kirchen der
Schweiz (HEKS) hat Margrit Pfister die Übersetzung besorgt. Red.

Einführende Überlegungen zur ungünstig sind. Diese Menschen sind arm im
Entstehung von Reichtum und Armut Vergleich zu andern, die bessere Lebensbe¬

dingungen haben. Dennoch zeigt die Ana-
Armut kann unter gewissen Umständen eine lyse von Gesellschaften, die über günstigere
natürliche Gegebenheit sein. In Wüstenge- Voraussetzungen verfügen, dass es auch dort
bieten oder in andern unwirtlichen Gegen- eine Armut gibt, die freilich nichts mit natür-
den leben Menschen unter Bedingungen, die liehen Gegebenheiten zu tun hat, sondern
für die materielle Reproduktion des Lebens auf sozioökonomische Prozesse zurückzu-

278



führen ist. Diese ermöglichen es bestimmten
Kreisen, sich einen grossen Teil des
Überschusses anzueignen, den die Menschen im
Zuge der sozialen Reproduktion des Lebens
erarbeiten. Das bedeutet, dass die einen
reicher werden, während die andern verarmen.
Reichtum und Armut bedingen sich gegenseitig:

Anhäufung von Reichtum in den Händen

einiger weniger führt immer zur
Verschärfung der Armut.

Die hauptsächlichsten Formen der Aneignung

des wirtschaftlichen Überschusses im
Laufe der Geschichte sind einerseits die
Eroberung, die es den Siegern ermöglicht, den
Besiegten Tribute aufzuerlegen, und anderseits

die Kontrolle über die Mechanismen
des Marktes. Im allgemeinen ergänzen sich
beide Formen. Gegen Ende des 15. Jahrhunderts

war China, das einen grossen Teil
Asiens beherrschte, die bedeutendste Grossmacht

auf der Erde. 1492 änderte sich dies
schlagartig, als Westeuropa, das seit mehreren

Jahrhunderten mit der Armut zu kämpfen

hatte, Amerika und andere Teile der Erde
eroberte. Nun konnten die herrschenden
Mächte Westeuropas ihre Regeln durchsetzen,

die schrittweise zum Aufbau des
Weltmarktes führten. Die Verbindung von
Gewalt, Beharrlichkeit und Schlauheit brachte
Westeuropa eine bisher nie dagewesene
Anhäufung von Reichtum. Gleichzeitig
begannen die eroberten und beherrschten Völker

zu verarmen. Ihre Armut ist also kein
Naturereignis, sondern Ergebnis eines
aufoktroyierten Systems, das die Bereicherung
kleiner Minderheiten erlaubte und ihnen die
Macht gab, die gesellschaftliche Realität im
eigenen Interesse zu gestalten. Damit
verbindet sich eine klare soziale Schichtung:
Auf der einen Seite stehen diejenigen, denen
es gelingt, reich zu werden, und jene, die sie
unterstützen, weil sie von ihnen abhängig
sind; auf der andern Seite die subalternen,
verarmten Gruppen der Gesellschaft.

Ein globales System der Eroberung
und Beherrschung

Dieser Prozess begann mit der kolonialen
Expansion im 16. Jahrhundert und führte zu
dem, was wir heute «Weltwirtschaftsordnung»

nennen. Der Begriff weist auf ein
globales System hin, dessen hauptsächliche
Integrationskraft die internationalen Han¬

delsbeziehungen sind. Der Staat, der bis Mitte
dieses Jahrhunderts eine entscheidende

Rolle bei der nationalen Integration spielte,
steht heute im Dienst ökonomischer Mächte.
Der «Neoliberalismus» impliziert geradezu,
dass der Staat eine aktive Haltung einnimmt,
um die eigene Nation (und die Völker, aus
denen sie sich zusammensetzt) in den
internationalen Markt zu integrieren.

Bekanntlich gibt es auf dem Markt keine
Gleichheit; und sehr oft sorgen diejenigen,
die ihn beherrschen, dafür, dass es auch
keine Gerechtigkeit gibt. Der Markt, der
einigen wenigen ermöglicht, reich zu werden,
ist ein Raum der Ungerechtigkeit, der einen
hohen Grad von Aggressivität (Eroberungsgeist)

erfordert, wenn man mit Aussicht auf
Erfolg daran teilnehmen will. Wem es mit
Aggressivität und Schlauheit gelingt, sich
über die bestmöglichen Marktchancen zu
informieren, der kann auch die Bedingungen
des Marktes diktieren.

Es ist unbestreitbar, dass der Reichtum
der wirtschaftlich Mächtigen hauptsächlich
(wenn auch nicht nur) auf der Arbeit der
grossen Mehrheit der Armen beruht. Es sind
die Unterprivilegierten unserer
Gesellschaften, die den grössten Teil des Reichtums

erzeugen (Rohstoffe und deren
Verarbeitung, Verkehr, Dienstleistungen usw.)
oder indirekt zu seiner Erzeugung beitragen.
Aber bei der Verteilung des Ertrags aus dieser

Produktion erhalten sie nicht das, was
ihnen nach Massgabe ihres Beitrags zu dieser

Produktion zustehen würde.
Darum verbesserte sich der Lebensstandard

der grossen Mehrheit der arbeitenden
Menschen nur unwesentlich, obwohl der
internationale Handel zwischen 1950 und
1980 ein noch nie dagewesenes Wachstum
erreichte. In Westeuropa, in den USA, in
Kanada, in Japan, in einigen «sozialistischen»

Staaten und in den ökonomischen
Wachstumsregionen Asiens und Lateinamerikas

gab es zwar eine günstige Entwicklung
für die herrschenden Minderheiten, aber für
die grosse Mehrheit keine reale Erhöhung
des Lebensstandards.

Darin liegt einer der grundlegenden
Widersprüche der ökonomischen Organisationsform,

die als «Kapitalismus» bezeichnet
wird. Während dieses System einerseits auf
die Armen angewiesen ist, weil es ohne sie
keinen Reichtum schaffen kann, schliesst es

?70



sie anderseits aus. Die geltende
«Weltwirtschaftsordnung» bedeutet nicht, dass die
Armen am Ertrag aus ihrer Arbeit beteiligt
werden. Das herrschende System, das
gemäss seinen Ideologen global und
weltumspannend ist, öffnet sich nicht für alle. Ein
sehr hoher Prozentsatz der Weltbevölkerung
hat keinen Zugang zu verbesserten
Lebensbedingungen. Die Bedürftigen, die
Notleidenden, die Armen können elementare
materielle Bedürfnisse nicht auf angemessene

Weise befriedigen. Sie haben kein Recht
auf Nahrung, Kleidung, Wohnen, Gesundheit,

Schule und Ausbildung, soziale
Sicherheit und Arbeit. Trotz dem
beeindruckenden wirtschaftlichen Wachstum der
letzten 45 Jahre hat die Zahl derArmen weltweit

absolut zugenommen.
Das hängt zusammen mit der

vorherrschenden Art des wirtschaftlichen Wachstums,

das auf die Konzentration der
Einkünfte und der daraus resultierenden Macht
ausgerichtet ist: Macht, Informationen zu
beschaffen und Meinungen zu verbreiten,
Macht, internationale Beziehungen zu
knüpfen, Macht, Entscheidungen zu treffen
und durchzusetzen. Es ist ein Prozess des
Wachstums, der in erster Linie denen Nutzen
bringt, die wettbewerbsfähig sind. Wer das
erforderliche Niveau nicht erreicht, wird zur
Seite geschoben. Dieser mörderische
Konkurrenzkampf manifestiert sich in einer
ganzen Reihe von Diskriminierungen:
Rassismus, Sexismus, Menschenrechtsverletzungen,

Ethnozentrismus. Das sind zwar
nicht ausschliesslich Markenzeichen des
Kapitalismus. Dennoch kennzeichnen sie
ihn, aller gegenteiligen Rhetorik zum Trotz.
Die Mehrheit der Armen sind Nicht-Weisse,
sie leben nicht im Westen, sind Frauen und
rechtlos. Das Wirtschaftswachstum nährt
sich zwar, wie gesagt, von der Frucht ihrer
Arbeitskraft. Aber sie haben nichts von den
Segnungen dieses Wachstums, nicht einmal
die Brosamen.

Der Opfercharakter des Kapitalismus

Deshalb sind die von den Pfründen des
Kapitalismus faktisch oder potentiell
Ausgeschlossenen die Geopferten des Systems. Es
fällt auf, wie oft das Wort «Opfer» verwendet

wird von denen, die das Schicksal der
Armen zu rechtfertigen suchen. Die Wirt-

280

Schaftsfunktionäre in den Ländern
Lateinamerikas, in denen die Strukturanpassungsprogramme

des IWF angewandt werden,
scheuen sich nicht, von der Bevölkerung zu
verlangen, dass sie «die notwendige
Opferbereitschaft» aufbringe. Manchmal
verwenden sie auch Euphemismen: So sagen
sie beispielsweise, dass man zum Erreichen
guter ökonomischer Resultate «einen hohen
sozialen Preis» (Friedman) zahlen müsse.
Die Geopferten sind Schwarze, Aborigènes,
Frauen... Sie erhalten keine menschenwürdigen

Löhne und sind oft gezwungen, im
informellen Sektor zu arbeiten, ohne die
soziale Sicherheit, die ihnen zusteht.

Ihr Opfer äussert sich auch auf andere
Weise: Um sich als Konsumenten am Markt
zu beteiligen, müssen sie meistens auf vieles
verzichten, was Lebensfreude und Lebensqualität

ausmacht. Dabei geht es um ein
zwiefaches Opfer: Einerseits soll man sich
opfern, um am Markt teilnehmen zu können
(wenn die Leute nicht konsumieren, wird der
Markt «geschwächt» oder «kommt zum
Erliegen»); anderseits - und das ist ein noch
grösseres Opfer - soll man akzeptieren,
ausgeschlossen zu sein, dazu verdammt zu
sein, kein würdiges Leben führen zu können.

Dieser Opfercharakter des Systems
beschränkt sich nicht nur auf den sozialen
Bereich, sondern ist auch sichtbar im Umgang
mit der Umwelt. Um den Rhythmus des
wirtschaftlichen Wachstums aufrechtzuerhalten,

opfern jene Kreise, die über die
Entscheidungsmacht im kapitalistischen
System verfügen, ohne Skrupel unsere
natürlichen Lebensgrundlagen. Auf der
Ebene des Diskurses, z.B. an der UNCED-
Konferenz in Rio de Janeiro, bekundet das

System zwar die Absicht, akute Probleme zu
lösen, es scheut sich aber, die unbeabsichtigten

Nebeneffekte seiner Entscheidungen
zu berücksichtigen. Weil das rein quantitative

Wirtschaftswachstum aufrechterhalten
wird, ist die menschliche Entwicklung, vor
allem im sozialen Bereich, nicht mehr
umweltverträglich.

Trotz dieser Widersprüche tun die
mächtigsten Vertreter und Ideologen des Systems
so, als ob es «die beste aller Welten» wäre.
Die Gesetze des Marktes, des Verhältnisses
von Angebot und Nachfrage und der
Preisfestsetzung werden als unantastbare
Naturgesetze betrachtet. Das System behauptet,



unveränderbar und absolut zu sein. Die
Ökonomen, die den Kapitalismus verteidigen,
betonen denn auch, dass ihr System nichts
mit Gerechtigkeit oder andern moralischen
Werten zu tun habe. Ihrer Ansicht nach ist
ein System dann gut, wenn es die Aufrechterhaltung

der wirtschaftlichen Wachstumsraten

und der daraus folgenden Akkumulation

ermöglicht. So war es in den letzten
vierzig Jahren, also ist daran nicht zu rütteln.

Wir haben es hier mit einem Tabu zu tun.
Das System opfert, und niemand soll auf die
Idee kommen, es anzutasten: Es ist heilig.
Die Ideologen des Kapitalismus behaupten
zwar, die Rationalität des Marktes trage zur
«Entzauberung der Welt» (Max Weber) bei.
Dessenungeachtet ist der Markt selbst ein
verzauberter und verzaubernder Raum.
Hugo Assmann und Franz Hinkelammert
sprechen vom der «Vergötzung des Marktes».

Der Götze ist ein menschliches
Produkt. Hinter jedem Götzen steht ein Wille zu
herrschen, eine subtile Art, Unterwerfung
und Unterdrückung zu legitimieren. Wie der
Prophet schreibt: «Wer formt auch einen
Gott oder gibt einem Götzen Gestalt, ohne
sich davon einen Nutzen oder Profit zu
versprechen» (Jes 44,10). Unglücklicherweise
gibt es nicht nur diejenigen, die andere
opfern und zu diesem Zweck erklären, dass der
«Gott» Opfer verlangt, sondern auch
diejenigen, die bereit sind, sich zu opfern oder
opfern zu lassen. Die religiöse Macht des
Götzen hängt zum grössten Teil von der
Überzeugungskraft der Herrschenden und
vom Überzeugtsein der Beherrschten ab.

So festigt heute auch das bestehende
ökonomische System seine Herrschaft,
seine Form des Wachstums, seine Ansprüche

an Effizienz und Wettbewerbsfähigkeit.
Mögen dadurch Menschen geschädigt werden

oder zugrunde gehen - «zum Teufel mit
ihnen». So sagte es Cornelius Vanderbilt von
den Opfern eines Unfalls, der durch eine
seiner Eisenbahngesellschaften verursacht
wurde. Dieses Opfer ist für ihn und andere
seines Schlages etwas ganz Natürliches: das

Opfer der Armen, das die Gier des Götzen
Mammon besänftigen soll.

Die Perversion ist nicht zu übersehen: Die
Ökonomie, eine menschliche Disziplin, die
Normen aufstellt, damit das Leben aller
Menschen lebenswert sei, verkehrt sich in
ein ausschliessendes, ungerechtes Manage¬

ment, das Menschen opfert. Dieses System
ist unmenschlich. Ein grosser Teil der
Bewohner und Bewohnerinnen dieser Erde
zieht aus ihm keinen Nutzen. Es
widerspricht den Interessen der Menschheit.

Ursachen und Folgen
der gegenwärtigen Krise

Der profane Charakter des Systems zeigt
sich am deutlichsten in seinen Wandlungsprozessen.

Seit seinem erstmaligen Auftreten

als wirtschaftliche Organisation der Welt
verlagerte sich das Zentrum (oder «das
Herz» oder «der Bauch», wie es von Jacques
Attali und anderen genannt wird) mehrere
Male. Vom 17. Jahrhundert bis Mitte des 18.
Jahrhunderts etablierte es sich in Amsterdam.

Ab 1750 kam es im Zuge der industriellen
Revolution nach London. Von 1860 bis

1980 befand es sich im Nordosten der USA:
in Boston und New York.

Das System hat ausser einem Zentrum,
wo sich die grösste Akkumulation vollzieht,
auch eine ganze Reihe von «Aussenbezir-
ken», die ebenfalls von der Akkumulation
profitieren. Wichtig sind jene geographischen

Stützpunkte, die zwischen Zentrum
und Peripherie die Verbindung herstellen.
Die Regionen der Peripherie stellen notwendige

Rohstoffe (Öl, Stahl usw.) zur Verfügung

und verbrauchen Fertigprodukte. Im
Austauschprozess steht die Peripherie praktisch

immer auf der Verliererseite. So
geschah es mit Afrika, Zentralamerika, dem
indischen Subkontinent... Nur kleine
Minderheiten können in diesen verarmten
Regionen noch akkumulieren, weil sie als
Günstlinge des Systems über privilegierte

Beziehungen zur Zentrums-Macht
verfügen.

In diesem System gibt es kein dauerndes
Gleichgewicht. Das System strukturiert sich
immer wieder neu, wenn andere Teile der
Erde in der Lage sind, die Rolle des
Zentrums zu übernehmen. Das war beispielsweise

der Fall, als der Kapitalismus seinen
merkantilen Charakter verlor und industriell
wurde: Damals verschob sich das Zentrum
von Amsterdam nach London. Im Zuge der
zweiten industriellen Revolution, als der
Explosionsmotor die Dampfmaschine
verdrängte, die mehr als ein Jahrhundert das
führende Produktionsmittel war, verlagerte

281



sich das Zentrum von London an die
Ostküste der USA, von wo aus der Prozess der
wirtschaftlichen Akkumulation gesteuert
wurde. Sobald also Faktoren auftreten, die
ein Ungleichgewicht im System hervorrufen,

wie zum Beispiel technologische
Umwälzungen, die der Wirtschaft eine neue
Ausrichtung geben und das Wachstum
beschleunigen, versuchen die Kräfte des
Systems, ein neues Gleichgewicht
herzustellen.

Genau das erleben wir am Ende dieses
Jahrhunderts. Die neuen Technologien im
Bereich der Informatik, des Verkehrs und
der Genetik bieten Alternativen zum
Zentrum, das seit der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts das Gleichgewicht des
Systems aufrechterhalten hatte. Die
Änderungen sind leicht zu erkennen. Zum
Beispiel begann sich der grösste Teil des
Welthandels in den 80er Jahren zum ersten Mal
seit dem 16. Jahrhundert über den
Nordpazifik abzuwickeln - während er früher,
fast 500 Jahre lang, über den Atlantik
geflossen war. Zudem zeigt die Betrachtung
zweier sehr wichtiger Sektoren der heutigen
Wirtschaft - Finanzen und Informatik -,
dass die nordamerikanischen Banken die
Führungsrolle in der Finanzwelt verloren
haben und dass transnationale Unternehmen
mit Hauptsitz in Europa oder Japan im
Bereich der Produktion und Vermarktung der
Computer und des Zubehörs führend geworden

sind.
Die Systemveränderungen erscheinen als

langfristige Wandlungsprozesse. Gegenwärtig

sind die USA nicht mehr so
wettbewerbsfähig wie die Japaner und die
Westeuropäer, suchen aber um jeden Preis die
militärische Führungsrolle zu behaupten.
Das wiederum hindert sie daran, mit den
Wachstumsraten Schritt zu halten, die
gegenwärtig von Japan und von der EG
bestimmt werden. Die Anstrengungen, die
militärische Hegemonie aufrechtzuerhalten,
haben dazu geführt, dass die USA heute das
am höchsten verschuldete Land der Welt
sind, mit allen weiteren negativen Folgen
von der wirtschaftlichen Stagnation über die
politische Erstarrung bis zur Verschlechterung

der sozialen Verhältnisse.
Es ist schwierig vorauszusehen, wo das

neue Zentrum sein wird. Aber zwei andere
Prognosen lassen sich leichter stellen: Er-

282

stens stehen wir am Anfang einer Zeit, die
geprägt ist von der wirtschaftlichen
Konfrontation zwischen einem Zentrum, das die
Führung der wirtschaftlichen Prozesse
verliert, aber militärisch immer noch weltweit
die entscheidende Macht innehat, und zwei
aufblühenden Zentrumsanwärtern: Japan
und der Europäische Wirtschaftsraum. Die
wachsende Bedeutung Tokyos als Zentrum
hat auch zu einem Anstieg der wirtschaftlichen

Leistungsfähigkeit der sogenannten
«Asiatischen Tiger» (Südkorea, Hongkong,
Taiwan, Singapur und möglicherweise Thailand

und Java in Indonesien) geführt. Sie
sind die möglichen «Aussenbezirke» des

neuen Zentrums. Etwas Ähnliches ist im
Räume der EG festzustellen: Spanien,
Portugal und Griechenland sind Nutzniesser der
wirtschaftlichen Stärke Westeuropas.

Die zweite Prognose bezieht sich auf die
Situation der Armen. Es ist unschwer
vorauszusehen, dass sich ihre Lebensbedingungen

mit der Neustrukturierung des Systems
nicht verbessern werden. Afrika südlich der
Sahara und Zentralamerika sind dramatische
Beispiele für das, was die Armen zu erwarten

haben. Wenn es nicht zu weltweiten
Aktionen der Solidarität mit diesen Völkern
kommt, werden die meisten unter ihnen
noch mehr an den Rand geschoben. Natürlich

nicht nur sie. Geopfert werden auch die
Armen in den Zentren. Das zeigt die
dramatische Situation vieler Bauern in
Westeuropa, Japan und in den USA. Die sozialen
Kosten der Systemveränderungen sind sehr
ungerecht verteilt: Den grössten Preis
bezahlen die Armen.

Auch die Menschen in Osteuropa
verlieren an Lebensqualität, was zu starken
sozialen Spannungen führt. Die Nähe zur
Europäischen Gemeinschaft bedeutet nicht
automatisch Anteil an deren Reichtum. Es
ist sehr gut möglich, dass die Bevölkerung
dieser Länder - mit Ausnahme der
ehemaligen DDR, der Tschechoslowakei,
Ungarns und Sloweniens - verarmen wird.
Denn der wirtschaftliche Wohlstand hängt
nicht von Prozessen politischer Liberalisierung

ab, sondern von der Integration eines
Landes in die Weltwirtschaft und vor allem
von seinen spezifischen Funktionen für das

System.
Die Armen fühlen sich immer schutzloser

diesen Entwicklungen preisgegeben. Ohne



die solidarische Unterstützung wenigstens
eines Teils der Öffentlichkeit in den
«entwickelten» Ländern bleibt ihnen, um zu
überleben, nur die Schattenwirtschaft. Diese

unterliegt aber leicht dem Einfluss von
Kräften, die am Rande der Gesellschaft
operieren. In Lateinamerika, aber auch in
Afghanistan und Burma ist es vor allem der
Drogenhandel, der die Schattenwirtschaft
beherrscht, mit allen Perversionen, die er
mit sich bringt. Auf diese Weise margina-
lisiert und opfert das System die Armen
weiterhin.

Der Widerstand der Ausgeschlossenen

Die Lage der Unterdrückten ist sehr
zwiespältig: Sie möchten sich befreien, spüren
aber gleichzeitig, dass die Kräfte, die sie
beherrschen, ihnen nicht erlauben, ihre
Unterdrückung offen auszusprechen. Wenn
Unterdrückte ihre Sehnsucht nach Freiheit
offen ausdrücken, behaupten sie sich schon
als Wesen auf dem Weg in die Freiheit. Das
bedeutet nicht, dass sie sich vom System der
Unterdrückung befreit haben, sondern dass
sie von innen her gegen das System kämpfen.

Wenn die Armen beginnen, sich den
Kräften entgegenzustellen, die das System
kontrollieren, müssen sie unweigerlich vier
Unterdrückungsinstrumenten widerstehen,
die gegen sie verwendet werden:

Erstens müssen sie sich gegen
Menschenrechtsverletzungen wehren. Sie müssen

ihre Rechte verteidigen und durchsetzen.
Das System proklamiert wohl die
«unternehmerische Freiheit» auf dem «freien
Markt», stört sich aber an denen, die frei sein
und den Freiraum in der Gesellschaft
ausweiten wollen. Sobald die Armen sich ihrer
Rechte bewusst werden, vereinen sie ihre
Kräfte, um sich zu verteidigen und ihre
Respektierung zu fordern.

In zweiter Linie müssen sich die
systemverändernden Bewegungen einem
ökonomischen Wachstum entgegenstellen, das sich
in der Expansion des Marktes manifestiert.
Die Strukturanpassungsprogramme des
IWF zum Beispiel zielen nur auf das
Wachstum des internationalen Handels ab.
Es ist indessen sehr schwierig, den Kräften
des Marktes zu widerstehen. Einerseits sind
sie viel stärker als die sozialen Kräfte der
Armen. Anderseits ist der Markt ein unver¬

zichtbares Kernelement jeder menschlichen
Gesellschaft. Wer den Kräften des Marktes
widerstehen will, muss daher versuchen, das
System von innen her auszuhöhlen. Damit
ist der Zwiespalt unausweichlich: Man stellt
sich den herrschenden Kräften entgegen,
bleibt aber in den Grenzen des Systems, das
von eben diesen beherrscht wird.

Drittens gilt es, Widerstand zu leisten
gegen die Opfer-Tendenzen des Systems. Die
Opfer sind die Armen. Das System hält sein
Gleichgewicht aufrecht, indem es die Armen
marginalisiert. Das Schlimmste, was ihnen
passieren kann, ist, dass sie diese aus-
schliessende Denkweise akzeptieren. Einerseits

können sie sich resigniert mit ihrer
Marginalisierung abfinden, zum Beispiel
damit, im informellen Sektor der Wirtschaft
zu überleben. Anderseits widerstehen auch
diejenigen Armen dem System nicht, die
sich in dogmatischen und sektiererischen
Bewegungen zusammenschliessen. Sie lassen

sich von der Logik des Systems leiten,
statt nach der Einheit derer zu streben, die
sich mit den ausschliessenden Tendenzen
des Systems auseinandersetzen.

Viertens widerstehen die Volksbewegungen
dem System dann, wenn sie sich nicht

vom Wettbewerbsgeist beherrschen lassen,
sondern das Gegenteil, die Solidarität mit
den Opfern der Ungerechtigkeit, praktizieren.

Der Wettbewerbsgeist schliesst aus, die
Solidarität schliesst ein. Der Wettbewerbsgeist

wird vom Aggressionsimpuls getrieben,

der seine' Wurzeln im Ressentiment
hat; die Solidarität wird vom
Genossenschaftsgedanken («Companerismo»)
genährt, der diejenigen eint, die gegen die
Ungerechtigkeit kämpfen.

Die Geschichte der systemverändernden
Bewegungen zeigt, dass auch sie nicht dem
Zwiespalt von Ziel und Methode entrinnen,
auch dann nicht, wenn sie vorgeben, mit
dem System definitiv und radikal gebrochen
zu haben. Das gilt zum Beispiel für die
sozialen Bewegungen des 19. und der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts, die - ungeachtet
der rhetorischen Verurteilung und Ablehnung

des Systems - die Denkweise des
Systems übernahmen: Sie waren dogmatisch,

sektiererisch, ausschliessend und
dominant. Weder den revolutionären
Bewegungen der letzten 150 Jahre noch den
gewerkschaftlichen Bewegungen ist es ge-

283



lungen, das System zu überwinden. Dennoch

haben sie zu gewissen Zeiten dazu
beigetragen, es zu schwächen und - was
noch wichtiger ist - neue Wege im Kampf
gegen die Ungerechtigkeit zu finden.

Neben den sozialen Bewegungen gibt es
noch eine weitere wichtige Ausdrucksform
des Widerstandes: die nationalistischen
Bewegungen. Allerdings geht es hier um eine
beschränkte Art des Widerstandes, bei der
sich die Ablehnung des Systems vor allem
über die Produktion von Symbolen
ausdrückt und auf die Tradition, die kulturellen
Werte der Ahnen, die Kunst oder die Religion

beruft.
In unserer Zeit lässt sich einerseits eine

wachsende Dynamik der nationalistischen
Bewegungen feststellen; nicht nur in Europa,

sondern auch in Afrika und in andern
Regionen der Peripherie. Im Juni 1990
gelang es beispielsweise verschiedenen
indianischen Völkern Ecuadors, ihre Differenzen
zu bereinigen und ihre Rechte einzufordern.
Sie zwangen die Regierung dieses Landes,
einen Prozess konstitutioneller Reformen
einzuleiten. Daneben gibt es noch andere
nationalistische Bewegungen, die zwar auch
einen Widerstand ausdrücken, aber gleichzeitig

segregationistische und intolerante
Tendenzen aufweisen.

Ich möchte hier noch vier weitere
systemverändernde Bewegungen unserer Zeit
erwähnen, die auf die eine oder die andere
Weise die Sehnsucht der Massen nach einer
Überwindung des herrschenden Systems
ausdrücken: Einmal die Anti-Rassismus-
Bewegungen, die den xenophoben Tendenzen

widerstehen, die sich zu Ende dieses
Jahrhunderts zu vervielfachen scheinen.
Zum zweiten die feministischen Bewegungen,

die gegen das Patriarchat und andere
Formen männlicher Dominanz kämpfen
(das System ist klar frauenfeindlich). Drittens

das breite Spektrum der ökologischen
Bewegungen, die sich für die Integrität der
Natur und für eine umweltverträgliche
Entwicklung einsetzen. Schliesslich das Netzwerk

der Menschenrechtsbewegungen. Hier
ist in den letzten Jahren eine bedeutende
Entwicklung zu erkennen: Die Frage der
Menschenrechte wird nicht mehr nur
gemäss der humanistischen Tradition der
westlichen Kultur verstanden, sondern unter
Einbezug der Werte anderer Kulturen. So

anerkennt man beispielsweise die Bedeutung

des Landanspruchs nicht mehr nur unter

dem ökonomischen Gesichtspunkt,
sondern auch unter dem der Identität der Völker,
die das Land ihrer Ahnen als entscheidende
Grundlage ihrer Existenz ansehen. Der an-
tisystemische Charakter kommt hier deutlich

zum Ausdruck in der Priorität des Seins
über das Haben, des sozialen Besitzes über
den Privatbesitz.

Die Armen erhalten den Sozialismus
lebendig

Die Stärke des herrschenden Systems darf
nicht unterschätzt werden, insbesondere
nicht seine Anziehungskraft auf breite
Sektoren der Gesellschaft, einschliesslich eines
Teils der Ausgeschlossenen. Vor allem der
Zusammenbruch der kommunistischen
Regime in Osteuropa führte im ersten Augenblick

zu einer euphorischen Lobhudelei auf
Kapitalismus und freies Unternehmertum.
Aber bei der Analyse der Debatten der letzten

Monate über die weltweiten sozialen
Fragen fällt auf, dass die Zahl derer wächst,
die eine Umorientierung oder eine Reform
des bestehenden Systems fordern. Ein
untrügliches Beispiel dafür ist die Debatte rund
um den Erdgipfel in Rio.

Durch hartnäckiges und organisiertes
Handeln können die systemverändernden
Bewegungen zur Erosion des Systems
beitragen:

Erstens decken sie die Grenzen des
Systems auf, die Tatsache zum Beispiel, dass
der Kapitalismus das Problem der Armut in
unseren Gesellschaften weder lösen kann
noch lösen will, genausowenig wie er die
Unversehrtheit der Umwelt respektiert. Der
nur instrumentelle Gebrauch der Vernunft
bringt ihn dazu, grundlegende Aspekte des
Lebens für seine Zwecke zu pervertieren.
Auf diese Weise vergreift er sich an den
Menschen und an der Schöpfung.

Zweitens entlarven die systemverändernden
Bewegungen die moralischen

Widersprüche des Kapitalismus. Die Systeme, die
im Laufe der Geschichte die menschlichen
Gesellschaften organisierten, sei es im
Rahmen verwandtschaftlicher Strukturen
oder sei es im Rahmen von Staaten, wiesen
zwar immer inhärente Widersprüche auf.
Das Schlimme am kapitalistischen System

284



ist jedoch, dass es vorgibt, ein optimales
System zu sein, obschon es sich um die
ethischen Anforderungen an die Wirtschaft
futiert. Das heisst, es behauptet, an sich gut
zu sein. Wenn Probleme auftauchen, tun seine

Ideologen so, als ob es dafür Reformen
oder Korrekturen gäbe, die das System nicht
grundsätzlich in Frage stellten. Gegenüber
dieser manifesten Selbst-Rechtfertigung
prangern die systemverändernden
Bewegungen die wesenseigene Ungerechtigkeit

des Kapitalismus an, seinen aggressiven
und opfernden Charakter. Auf diese Weise
tragen sie zur Entmystifizierung des
Systems bei.

Drittens — und das scheint mir am
wichtigsten - sind diese Bewegungen, insbesondere

diejenigen, die die Interessen der
«neuen sozialen Subjekte» (Frauen, Jugendliche,

ethnische Minderheiten usw.) vertreten,

der Kern für ein neues soziales Gewebe,
für eine neue Zivilgesellschaft, die autonom
ist gegenüber der politischen Struktur und
widerstandsfähig gegenüber den Interessen
der Wirtschaftsmächte. Die Stärke dieser
Zivilgesellschaft ist eine conditio sine qua
non für das Funktionieren der Demokratie
von der Basis aus. Im Gegensatz zu einer
gesellschaftlichen Organisation, in der die
Entscheidungen von oben, von den Zentren
der Macht getroffen werden und die soziale
Partizipation ausgeschlossen wird, befähigt
eine starke Zivilgesellschaft die sozialen
Bewegungen, auf den Staat einzuwirken,
damit er den überhandnehmenden
Wirtschaftsmächten einen Riegel schiebt.

Allerdings stossen diese systemverändernden

Bewegungen auch an ihre Grenzen.
Es ist ihnen noch nicht gelungen, ein Projekt
für ein neues ökonomisches System zu
formulieren, das sich durch Partizipation statt
durch Ausschluss auszeichnet, allen zu
besseren Lebensbedingungen verhilft, statt von
den Armen Opfer zu fordern, und durch eine
Form der wirtschaftlichen Entwicklung, die
dem kollektiven Wachstum Vorrang
einräumt gegenüber einem Wachstum, das nur
den herrschenden Minderheiten Gewinn
bringt. Im Moment gibt es unter den
systemverändernden Bewegungen denn auch
keinen Konsens über ein alternatives
gesellschaftliches Projekt.

Unter diesen Umständen drängt sich die
Erneuerung des Sozialismus als imperative

Notwendigkeit auf. Die unterschiedlichen
sozialistischen Strömungen, die seit Beginn
des 19. Jahrhunderts den sozialen Interessen
des westlichen Proletariats Ausdruck verliehen

und anderen sozialen Bewegungen in
verschiedenen Teilen der Welt Auftrieb
gaben, vermochten immerhin der Macht des
privaten Kapitals Grenzen zu setzen. Aber
heute triumphiert wieder das herrschende
System. Der Sozialismus liess sich zu
dogmatischem und sektiererischem Denken mit
den damit verbundenen ausschliessenden
Tendenzen verführen. Wo die kommunistischen

Parteien an die Macht kamen, bejahten

sie zwar in den meisten Fällen den
Vorrang der sozialen Interessen vor den privaten.

Doch sie verfielen der Tendenz, neue
gesellschaftliche Ungleichheiten und
Widersprüche zu schaffen und sich
schwerwiegende Menschenrechtsverletzungen
zuschulden kommen zu lassen. Schlimmer
noch, sie legten eine klare Unfähigkeit
zutage, die neue Wirtschaft zu verwalten. In
diesem Sinn hat das herrschende System den
Sozialismus wieder eingeholt.

Dennoch gilt es festzustellen, dass die
Armen, wenn sie ihre Utopien, ihre
Idealvorstellungen von einer neuen Gesellschaft
vorbringen, dies unter sozialistischen
Vorzeichen tun. Die sozialistische Utopie bleibt
demnach lebendig, obwohl das sozialistische

Projekt Substanz verloren zu haben
scheint. Es sind die Armen, die den
Sozialismus am Leben erhalten. Vielleicht sollten
wir, wie Jürgen Habermas vorgeschlagen
hat, den Sozialismus als Theorie, als Vision,
als Richtpunkt am Horizont bejahen, den wir
nicht einfach verwirklichen, sondern dem
wir uns nur schrittweise annähern können.

Der Sozialismus ist nicht mehr eine
unausweichliche Notwendigkeit der Geschichte,

wohl aberAusdruck des Glaubens an eine
bessere, gerechtere und solidarischere Welt,
in der die Freiheit der Menschen wichtiger
ist als die der Unternehmen. In diesem Sinne
ist der Sozialismus eher eine ethische
Überzeugung als eine Wissenschaft. Ich glaube,
in dieser ethischen Überzeugung liegen auch
die Kraft des Widerstandes derArmen gegen
das herrschende System und die Wurzel
ihrer Hoffnung auf eine neue
Weltwirtschaftsordnung, die sich auszeichnet durch
Gleichheit, Gerechtigkeit, Lebensbejahung,
Solidarität und Frieden.

285


	Die Weltwirtschaftsordnung aus der Sicht der Armen

