Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 9

Artikel: Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : vom Stéhnen zur
Nuchternheit

Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche als Ort neuer Erfahrungen

Ich meine, dass sich eine Institution wie die
Kirche, die sich der religiosen Dimension
der Existenz verschrieben hat, zuerst und vor
allem der emotionalen Erfahrung widmen
sollte, und zwar jener Erfahrung, aus der
heraus neue und zeitgemisse Symbole und
Rituale entstehen konnen. Aus dem Erleben
von Geborgenheit — Verlassenheit, Liebe —
Hass, Gemeinschaft — Einsamkeit, Hoff-
nung — Verzweiflung, Konflikthaftigkeit
und der Losung von Konflikten kann erst die
Frage nach dem Sinn der Existenz und das
Suchen nach oder das Innewerden von Ant-
worten auftauchen.

Aus diesem Grunde mochte ich keine
Sonntagskirche, in der Pfarrer oder Priester
kraft ihrer Autoritét und mit Hilfe des oft so
abgegriffenen Wortes den Schéfchen Erbau-
ung oder Ermahnung zukommen lassen.

Wenn iiberhaupt, wiinsche ich mir ein
«Menschen-Haus» anstelle eines «Gottes-
hauses», ein Haus, das seine Tiiren rund um
die Uhr offen hélt und in dem die Besucher
ithrem Bediirfnis nach Gemeinschaft und
Freude, nach Geborgenheit und Trost, nach
Auseinandersetzung, Spiel und Tanz nach-
gehen konnen. Es liessen sich dort Erfahrun-
gen machen, neue Arten der Feier oder der
Trauer finden, an deren Entstehen alle Inter-
essierten beteiligt sind. Die entstechenden
Symbole und Riten hitten vielleicht nur fiir
die jeweils einzelne Gemeinschaft Giiltig-
keit, aber sie wiren von den bewussten und
auch unbewussten Wiinschen der Gemein-
schaft getragen und nicht von hergebrachten
Inhalten iiberlagert oder von den Medien
aufgepfropft.
Natiirlich eine Utopie, auch das!

Yvonne Haeberli

VYom Stohnen zur Niichternheit

1. Falls es keinen Gott gibt, was dann? Ich
spreche es cool wie im amerikanischen
Englisch aus. SO WHAT? Vielleicht hat die
Meta-Physik nicht nur an einer falschen
Achse von oben-unten angesetzt, sondern ist
von einer falschen Physis ausgegangen. Al-
les von Einstein bis zu den Chaos-Theorien
ist nicht aufgearbeitet.

Angenommen, es gibe Gott nicht, dann
miissten wir, nachdem wir scheinbar schon
leben, dennoch weiter-leben. Wir miissten es
aushalten. Dies wiére dann die condition
humaine. Angenommen, es gibe Gott nicht,
wieso sollte das eine Tragddie sein oder
Verzweiflung bedeuten? Wir konnten uns
dennoch zwischenmenschlich, welt- und na-
turbezogen verhalten. Eine gewisse Selbst-
bestimmung wiirde stringenter. Braucht es
zum Ethisch- oder Verantwortlich-Handeln
einen Gott oder eine Strafandrohung?

Agnostischer Fundamentalismus?

2. Wer sich aussetzt, sollte nicht stohnen
oder gar still schreien, sondern sachlich blei-

ben, wirklich im Erkunden sich in der
Schwebe lassen. Die mutige Hinterfragung
setzt sich schrittweise ab und aus. Einen
totalen Bruch kann es gar nie geben, denn
der Mensch trégt die Tradition in sich und sie
tragt ihn.

Es gibt vieles zwischen Geschichte und
Phantasie, zwischen Jesus und Marx, zwi-
schen Glauben und Atheismus, aber auch
zwischen Gott und Jesus, genauso wie zwi-
schen Kritik und Staunen, zwischen Refle-
xion und Traum, zwischen Realem und
Wahn, zwischen «kohirent» und «gebro-
chen» und selbst zwischen «rational» und
«vorrational». Zu leicht wird auf Gegen-
sdtzen herumgehiipft.

3. Pathos und Radikalitdt bringen den
Autor nahe an den Fundamentalismus; an-
ders ausgedriickt, es gelingt ihm selten, die
Linie zwischen Entweder-Oder zu verlassen.
Er will stets auf Grund (fundamentum)
kommen. Genauso wie Religion miisste
Naturwissenschaft (so wie sie leibt und lebt)
hinterfragt und auseinandergenommen wer-
den. Sie ist in der abendldndischen Tradition

261



und im historischen Kontext das Gegen-Pro-
dukt von Religion. Statt zur Definition eines
Begriffs sofort zum Gegenbegriff zu greifen,
wiirde besser mit seinem Umfeld und seinen
reichen Beziehungen operiert. Es kiime dann
eher zu Spannungen, Konstellationen und
Andeutungen. Vielleicht verhelfen diese im
schrittweisen Vorgehen besser zu Deutun-
gen. Zwischen «endlich» und «unendlich»
ist eine lange Zeit und steht viel Raum.

Wider den monomanen Angelpunkt der
Potentaten und Pipste

4. Wie wire es, wenn das Ganze mit Hilfs-
versuchen von mehreren Prinzipien erklirt
wiirde? Warum muss denn letztlich immer
wieder alles unter EINEM stehen? Liegt
nicht dort eventuell der Grundfehler der gén-
gigen Metaphysik, der Theologie, aber
selbst der Naturwissenschaft? Warum einem
archimedischen Punkt nachtrauern und nicht
vom Bild eines Virus ausgehen, der iiberall
einfallen und ein System verdndern kann?
Der Tropfen auf den heissen Stein ist méch-
tiger als der monomane Angelpunkt, der
Potentaten und Papste, Diktatoren und Ma-
cher entstehen ldsst.

5. Fiir mich ist vieles auch noch wirklich,
was fiir die Naturwissenschaft nicht wirklich
ist. Selbst Glaube und Wahn, Zweifel und
Phantasie gehoren dazu. Sie gehdren zur
menschlichen Wirklichkeit, auch wenn sie
mit einer bestimmten Methode unfassbar
und vor allem nicht quantifizierbar sind.
Warum muss von der Realitéit oder dem Ob-
jekt das Subjekt abgeschnitten oder ausge-
schlossen werden? Erkennen wir darin nicht
ein vielleicht tendenzidses Herrschaftsge-
habe mit fatalen Auswirkungen?

6. Fiir mich ist vieles geschichtlich, was
fiir Historiker (noch) nicht historisch ist.
Geschichte wird von Menschen gemacht
und von vielen anderen Kriften mitbewirkt.
Den Quellen-Fetischismus mag ich nicht.
Orale und kollektive Traditionen sind mir
wichtig. Der Schwatz kleiner Leute ist eben-
so geschichtstrachtig wie das Wort grosser
Minner. Alle und alles zusammen machen
Geschichte aus. Falls ich also historisch
im traditionellen Sinn diesem Jesus kaum
auf die Spur komme, existiert er dennoch
in Erzéhlungen und Legenden, Frauen-
geschichten und Wundern, in diesen Aus-

262

wirkungen von blindem und bewusstem,
naivem und heroischem Glauben auf die
Geschichte.

7. Selbst wenn ich davon ausgehe, dass
am Anfang das Wort war, kann das in viel-
faltiger Weise da und wirksam gewesen sein.
Als Wort der Weisheit, aber auch als Ge-
riicht, als Mythos oder Riitsel, als Lied oder
Flehruf. Hier liegt meiner Ansicht nach eine
katastrophale Einengung vieler Religioser
vor, die als heiliges Wort bloss das der Stifter
nehmen, ohne Einbettung in Tradition, ohne
eine Ankniipfung und Fortsetzung, ohne
nachhaltige Auswirkung auf Bilder und As-
soziationen im Kopf. Eine (HI.) Schrift ohne
Tradition ist monokulturelle Zensur und
Einengung.

Viele Religionen bezeugen die Vielfalt
der Welt

8. Ich gehe von Vielfalt, wie etwa verschie-
denen Systemen aus, die gleichzeitig und
nebeneinander existieren. Um diese Vielfalt
zu bezeugen, muss sich auch ein Gott daran
halten. Und ich glaube, er tat es. Warum hat
er diesen menschgewordenen Jesus in vier
verschiedenen Evangelien einfangen las-
sen? Warum liess er ihn auf das Alte Testa-
ment der Juden folgen; warum fiihrte er ihn
in Mohammed fort? Immer noch unverstan-
den bis heute. Es muss viele Religionen
geben, um diese existierende Vielfalt zu be- -
zeugen, aber auch, um ein echtes Abbild
dieser Art von so geschaffener oder gewor-
dener Welt zu sein.

9.Ich war in den sechziger Jahren in
den USA aktiv mit dabei, als die Gott-ist-
tot-Theologie entstand. Was wir meinten,
war das Ende eines weissen, eurozen-
trischen, patriarchalen, chauvinistischen, an
westliche Philosophien gebundenen, mono-
kausalen und rationalen Gottes; eines Got-
tes, der Farbige und Frauen, Minderheiten
und scheinbar Kranke (Homosexuelle) sich
gefiigig machte; eines Gottes auch, der von
Theologen in schleimscheisserischer Spra-
che, dummen Klischees und sentimentalen
Bildern sich verstecken liess. Diese Theo-
logen, die dem Wort scheinbar so eminen-
te Bedeutung beimassen, verrieten ihren
Gott mit der Sprache; andere taten das-
selbe mit falschen Festen, Liturgien und
Prunk.



10. Zum Fragmentarischen gehort auch,
was viele Propheten offenbarten und immer
wieder beifiigten: dass zu vielen gesprochen
wurde und immer wieder eine Vertiefung
oder Akzentsetzung stattfand. Das gehort
essentiell zur Geschichte. Vielleicht gehort
das wesentlich auch zu Jesus: andere in sei-
nem Namen sprechen zu lassen, vor und
nach ihm. Immer, wenn das Herz erwiarmt
wird, spricht er (vielleicht) mit und ist er
(wie ich glaube) mitten unter den Menschen.

Falls es eine Offenbarung gibt, kann diese
bloss fragmentarisch sein, muss sie durch
die ganze Geschichte hindurch dauern, stets
neu beginnen, trauern und zweifeln, am Ver-
ganglichen verzweifeln, sich neu fassen. Ich
sehe weniger Allgemeingiiltigkeiten als Zei-
chen und Symbole, An-Deutungen und An-
Regungen. Ein fragmentarischer Glaube
steht liber der Wahrheit.

Al Imfeld

Meine Erfahrung ist anders

In der Diskussion nach seinem Vortrag lud
Rolf Germann-Gehret die kritisch Fragen-
den ein, ihre eigenen Erfahrungen und Uber-
legungen einzubringen. Damit hatte und
habe ich zwei Schwierigkeiten: Viele seiner
Gedanken stellen gar nicht Gott in Frage,
wie ich es vom Titel her erwartet habe, son-
dern die Kirche, verschiedene Kirchen,
Theologien und Theologen. Teilweise konn-
te ich dem Referenten folgen, wenn einige
Urteile weniger pauschal ausgefallen wiiren.
Die Position des «offenen Schwebens» ist
offenbar fiir alle schwierig auszuhalten. Weil
mir einige philosophische und theologische
Voraussetzungen fehlen, ist der Text fiir
mich zu wenig verstindlich. Ich kann und
will deswegen nicht mit einer theoretischen
Gegenposition, sondern mit einer Erlebnis-
oder Erfahrungsposition antworten.

Am Anfang waren Vertrauen und Liebe

Meine Mutter sagte es am Abend, sanft,
liebevoll, zirtlich, in meiner Sprache, und
lehrte mich beten: «Breit aus die Fliigel
beide...», «Miide bin ich, geh zur Ruh’...»
Ich lag geliebt und liebend im Kinderbett mit
dem Pliischhiindchen. Die Welt war in Ord-
nung, trotz Krise der elterlichen Ehe, trotz
Arbeitslosigkeit und Weltwirtschaftskrise.
Das Vertrauen war gross und konnte wach-
sen, und Gott, der liebe Gott, wurde ganz
selbstverstindlich in das Vertrauen mitein-
bezogen.

Siebenjdhrig im Spitalbett wihrend eines
monatelangen Aufenthaltes im Basler Kin-
derspital: Grossere Buben sprachen wie die

Erwachsenen vom drohenden Krieg. Davon
hatte ich bereits gehort: Abessinien, Flug-
zeuge, Mussolini, Spanischer Biirgerkrieg.
Ich hatte Angst und Heimweh, fiihlte mich
erstmals einsam und betete. Es war mein
erstes personliches und eigenstindiges Ge-
bet. Das Vertrauen hat in dieser Kinderkrise
standgehalten.

Spiter in den Ferien horte ich im Neben-
bett Grossvater beten; leidenschaftlich flii-
sternd, nur vereinzelt verstand ich Namen
der Familie, der Verwandtschaft und seines
Bekanntenkreises. Kein Zweifel, er betete
liebevoll fiir alle und vergass kaum jeman-
den. Grossvater war nicht Pfarrer, nicht
Theologe, sondern Handwerker von altem
Schrot und Korn, ein vielseitiger Spengler,
der meine Spielsachen flickte und die Schu-
he und den Malkasten. Von ihm habe ich die
Fiirbitte gelernt. An dieser Stelle miisste ich
auch noch die Putzfrau erwihnen, die mei-
ner Mutter lange Zeit half. «Sie war eine
grosse Beterin», sagte der Pfarrer an ihrer
Abdankung.

Wo bleibt die Horizontale
zu den Mitmenschen?

Mir fallt auf: Auch Rolf Germann-Gehret
schreibt von Vertrauen und Liebe, aber
ziemlich weit hinten in seinem Text. Ich
muss ganz am Anfang vom Vertrauen und
von der Hoffnung schreiben, weil ich beides
erlebt habe und erlebe. Er beruft sich meist
auf Theologen, Philosophen, Psychoanalyti-
ker, fast ausschliesslich auf Akademiker. Fiir
meine Lebenserfahrung waren und sind vie-

263



	Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : vom Stöhnen zur Nüchternheit

