
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 9

Artikel: Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : vom Stöhnen zur
Nüchternheit

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche als Ort neuer Erfahrungen

Ich meine, dass sich eine Institution wie die
Kirche, die sich der religiösen Dimension
der Existenz verschrieben hat, zuerst und vor
allem der emotionalen Erfahrung widmen
sollte, und zwar jener Erfahrung, aus der
heraus neue und zeitgemässe Symbole und
Rituale entstehen können. Aus dem Erleben
von Geborgenheit - Verlassenheit, Liebe -
Hass, Gemeinschaft - Einsamkeit, Hoffnung

- Verzweiflung, Konflikthaftigkeit
und der Lösung von Konflikten kann erst die
Frage nach dem Sinn der Existenz und das
Suchen nach oder das Innewerden von
Antworten auftauchen.

Aus diesem Grunde möchte ich keine
Sonntagskirche, in der Pfarrer oder Priester
kraft ihrer Autorität und mit Hilfe des oft so
abgegriffenen Wortes den Schäfchen Erbauung

oder Ermahnung zukommen lassen.

Wenn überhaupt, wünsche ich mir ein
«Menschen-Haus» anstelle eines «Gotteshauses»,

ein Haus, das seine Türen rund um
die Uhr offen hält und in dem die Besucher
ihrem Bedürfnis nach Gemeinschaft und
Freude, nach Geborgenheit und Trost, nach
Auseinandersetzung, Spiel und Tanz
nachgehen können. Es Hessen sich dort Erfahrungen

machen, neue Arten der Feier oder der
Trauer finden, an deren Entstehen alle
Interessierten beteiligt sind. Die entstehenden
Symbole und Riten hätten vielleicht nur für
die jeweils einzelne Gemeinschaft Gültigkeit,

aber sie wären von den bewussten und
auch unbewussten Wünschen der Gemeinschaft

getragen und nicht von hergebrachten
Inhalten überlagert oder von den Medien
aufgepfropft.

Natürlich eine Utopie, auch das!

Yvonne Haeberli

Vom Stöhnen zur Nüchternheit

1. Falls es keinen Gott gibt, was dann? Ich
spreche es cool wie im amerikanischen
Englisch aus. SO WHAT? Vielleicht hat die
Meta-Physik nicht nur an einer falschen
Achse von oben-unten angesetzt, sondern ist
von einer falschen Physis ausgegangen. Alles

von Einstein bis zu den Chaos-Theorien
ist nicht aufgearbeitet.

Angenommen, es gäbe Gott nicht, dann
müssten wir, nachdem wir scheinbar schon
leben, dennoch weiter-leben. Wir müssten es
aushalten. Dies wäre dann die condition
humaine. Angenommen, es gäbe Gott nicht,
wieso sollte das eine Tragödie sein oder
Verzweiflung bedeuten? Wir könnten uns
dennoch zwischenmenschlich, weit- und
naturbezogen verhalten. Eine gewisse
Selbstbestimmung würde stringenter. Braucht es

zum Ethisch- oder Verantwortlich-Handeln
einen Gott oder eine Strafandrohung?

Agnostischer Fundamentalismus?

2. Wer sich aussetzt, sollte nicht stöhnen
oder gar still schreien, sondern sachlich blei¬

ben, wirklich im Erkunden sich in der
Schwebe lassen. Die mutige Hinterfragung
setzt sich schrittweise ab und aus. Einen
totalen Bruch kann es gar nie geben, denn
der Mensch trägt die Tradition in sich und sie
trägt ihn.

Es gibt vieles zwischen Geschichte und
Phantasie, zwischen Jesus und Marx,
zwischen Glauben und Atheismus, aber auch
zwischen Gott und Jesus, genauso wie
zwischen Kritik und Staunen, zwischen Reflexion

und Traum, zwischen Realem und
Wahn, zwischen «kohärent» und «gebrochen»

und selbst zwischen «rational» und
«vorrational». Zu leicht wird auf Gegensätzen

herumgehüpft.
3. Pathos und Radikalität bringen den

Autor nahe an den Fundamentalismus;
anders ausgedrückt, es gelingt ihm selten, die
Linie zwischen Entweder-Oder zu verlassen.
Er will stets auf Grund (fundamentum)
kommen. Genauso wie Religion müsste
Naturwissenschaft (so wie sie leibt und lebt)
hinterfragt und auseinandergenommen werden.

Sie ist in der abendländischen Tradition

261



und im historischen Kontext das Gegen-Pro-
dukt von Religion. Statt zur Definition eines
Begriffs sofort zum Gegenbegriff zu greifen,
würde besser mit seinem Umfeld und seinen
reichen Beziehungen operiert. Es käme dann
eher zu Spannungen, Konstellationen und
Andeutungen. Vielleicht verhelfen diese im
schrittweisen Vorgehen besser zu Deutungen.

Zwischen «endlich» und «unendlich»
ist eine lange Zeit und steht viel Raum.

Wider den monomanen Angelpunkt der
Potentaten und Päpste

4. Wie wäre es, wenn das Ganze mit
Hilfsversuchen von mehreren Prinzipien erklärt
würde? Warum muss denn letztlich immer
wieder alles unter EINEM stehen? Liegt
nicht dort eventuell der Grundfehler der
gängigen Metaphysik, der Theologie, aber
selbst der Naturwissenschaft? Warum einem
archimedischen Punkt nachtrauern und nicht
vom Bild eines Virus ausgehen, der überall
einfallen und ein System verändern kann?
Der Tropfen auf den heissen Stein ist mächtiger

als der monomane Angelpunkt, der
Potentaten und Päpste, Diktatoren und
Macher entstehen lässt.

5. Für mich ist vieles auch noch wirklich,
was für die Naturwissenschaft nicht wirklich
ist. Selbst Glaube und Wahn, Zweifel und
Phantasie gehören dazu. Sie gehören zur
menschlichen Wirklichkeit, auch wenn sie
mit einer bestimmten Methode unfassbar
und vor allem nicht quantifizierbar sind.
Warum muss von der Realität oder dem
Objekt das Subjekt abgeschnitten oder
ausgeschlossen werden? Erkennen wir darin nicht
ein vielleicht tendenziöses Herrschaftsgehabe

mit fatalen Auswirkungen?
6. Für mich ist vieles geschichtlich, was

für Historiker (noch) nicht historisch ist.
Geschichte wird von Menschen gemacht
und von vielen anderen Kräften mitbewirkt.
Den Quellen-Fetischismus mag ich nicht.
Orale und kollektive Traditionen sind mir
wichtig. Der Schwatz kleiner Leute ist ebenso

geschichtsträchtig wie das Wort grosser
Männer. Alle und alles zusammen machen
Geschichte aus. Falls ich also historisch
im traditionellen Sinn diesem Jesus kaum
auf die Spur komme, existiert er dennoch
in Erzählungen und Legenden,
Frauengeschichten und Wundern, in diesen Aus¬

wirkungen von blindem und bewusstem,
naivem und heroischem Glauben auf die
Geschichte.

7. Selbst wenn ich davon ausgehe, dass

am Anfang das Wort war, kann das in
vielfältiger Weise da und wirksam gewesen sein.
Als Wort der Weisheit, aber auch als
Gerücht, als Mythos oder Rätsel, als Lied oder
Flehruf. Hier liegt meiner Ansicht nach eine
katastrophale Einengung vieler Religiöser
vor, die als heiliges Wort bloss das der Stifter
nehmen, ohne Einbettung in Tradition, ohne
eine Anknüpfung und Fortsetzung, ohne
nachhaltige Auswirkung auf Bilder und
Assoziationen im Kopf. Eine (Hl.) Schrift ohne
Tradition ist monokulturelle Zensur und
Einengung.

Viele Religionen bezeugen die Vielfalt
der Welt

8. Ich gehe von Vielfalt, wie etwa verschiedenen

Systemen aus, die gleichzeitig und
nebeneinander existieren. Um diese Vielfalt
zu bezeugen, muss sich auch ein Gott daran
halten. Und ich glaube, er tat es. Warum hat
er diesen menschgewordenen Jesus in vier
verschiedenen Evangelien einfangen
lassen? Warum liess er ihn auf das Alte Testament

der Juden folgen; warum führte er ihn
in Mohammed fort? Immer noch unverstanden

bis heute. Es muss viele Religionen
geben, um diese existierende Vielfalt zu
bezeugen, aber auch, um ein echtes Abbild
dieser Art von so geschaffener oder gewordener

Welt zu sein.
9. Ich war in den sechziger Jahren in

den USA aktiv mit dabei, als die Gott-bt-
tot-Theologie entstand. Was wir meinten,
war das Ende eines weissen, eurozen-
trischen, patriarchalen, chauvinistischen, an
westliche Philosophien gebundenen,
monokausalen und rationalen Gottes; eines Gottes,

der Farbige und Frauen, Minderheiten
und scheinbar Kranke (Homosexuelle) sich
gefügig machte; eines Gottes auch, der von
Theologen in schleimscheisserischer Sprache,

dummen Klischees und sentimentalen
Bildern sich verstecken liess. Diese
Theologen, die dem Wort scheinbar so eminente

Bedeutung beimassen, verrieten ihren
Gott mit der Sprache; andere taten
dasselbe mit falschen Festen, Liturgien und
Prunk.

262



10. Zum Fragmentarischen gehört auch,
was viele Propheten offenbarten und immer
wieder beifügten: dass zu vielen gesprochen
wurde und immer wieder eine Vertiefung
oder Akzentsetzung stattfand. Das gehört
essentiell zur Geschichte. Vielleicht gehört
das wesentlich auch zu Jesus: andere in
seinem Namen sprechen zu lassen, vor und
nach ihm. Immer, wenn das Herz erwärmt
wird, spricht er (vielleicht) mit und ist er
(wie ich glaube) mitten unter den Menschen.

Falls es eine Offenbarung gibt, kann diese
bloss fragmentarisch sein, muss sie durch
die ganze Geschichte hindurch dauern, stets
neu beginnen, trauern und zweifeln, am
Vergänglichen verzweifeln, sich neu fassen. Ich
sehe wenigerAllgemeingültigkeiten als
Zeichen und Symbole, An-Deutungen und An-
Regungen. Ein fragmentarischer Glaube
steht über der Wahrheit.

AI Imfeld

Meine Erfahrung ist anders

In der Diskussion nach seinem Vortrag lud
Rolf Germann-Gehret die kritisch Fragenden

ein, ihre eigenen Erfahrungen und
Überlegungen einzubringen. Damit hatte und
habe ich zwei Schwierigkeiten: Viele seiner
Gedanken stellen gar nicht Gott in Frage,
wie ich es vom Titel her erwartet habe,
sondern die Kirche, verschiedene Kirchen,
Theologien und Theologen. Teilweise könnte

ich dem Referenten folgen, wenn einige
Urteile weniger pauschal ausgefallen wären.
Die Position des «offenen Schwebens» ist
offenbar für alle schwierig auszuhalten. Weil
mir einige philosophische und theologische
Voraussetzungen fehlen, ist der Text für
mich zu wenig verständlich. Ich kann und
will deswegen nicht mit einer theoretischen
Gegenposition, sondern mit einer Erlebnisoder

Erfahrungsposition antworten.

Am Anfang waren Vertrauen und Liebe

Meine Mutter sagte es am Abend, sanft,
liebevoll, zärtlich, in meiner Sprache, und
lehrte mich beten: «Breit aus die Flügel
beide...», «Müde bin ich, geh zur Ruh'...»
Ich lag geliebt und liebend im Kinderbett mit
dem Plüschhündchen. Die Welt war in
Ordnung, trotz Krise der elterlichen Ehe, trotz
Arbeitslosigkeit und Weltwirtschaftskrise.
Das Vertrauen war gross und konnte wachsen,

und Gott, der liebe Gott, wurde ganz
selbstverständlich in das Vertrauen
miteinbezogen.

Siebenjährig im Spitalbett während eines
moriatelangen Aufenthaltes im Basler
Kinderspital: Grössere Buben sprachen wie die

Erwachsenen vom drohenden Krieg. Davon
hatte ich bereits gehört: Abessinien,
Flugzeuge, Mussolini, Spanischer Bürgerkrieg.
Ich hatte Angst und Heimweh, fühlte mich
erstmals einsam und betete. Es war mein
erstes persönliches und eigenständiges Gebet.

Das Vertrauen hat in dieser Kinderkrise
standgehalten.

Später in den Ferien hörte ich im Nebenbett

Grossvater beten; leidenschaftlich
flüsternd, nur vereinzelt verstand ich Namen
der Familie, der Verwandtschaft und seines
Bekanntenkreises. Kein Zweifel, er betete
liebevoll für alle und vergass kaum jemanden.

Grossvater war nicht Pfarrer, nicht
Theologe, sondern Handwerker von altem
Schrot und Korn, ein vielseitiger Spengler,
der meine Spielsachen flickte und die Schuhe

und den Malkasten. Von ihm habe ich die
Fürbitte gelernt. An dieser Stelle müsste ich
auch noch die Putzfrau erwähnen, die meiner

Mutter lange Zeit half. «Sie war eine
grosse Beterin», sagte der Pfarrer an ihrer
Abdankung.

Wo bleibt die Horizontale
zu den Mitmenschen?

Mir fällt auf: Auch Rolf Germann-Gehret
schreibt von Vertrauen und Liebe, aber
ziemlich weit hinten in seinem Text. Ich
muss ganz am Anfang vom Vertrauen und
von der Hoffnung schreiben, weil ich beides
erlebt habe und erlebe. Er beruft sich meist
aufTheologen, Philosophen, Psychoanalytiker,

fast ausschliesslich aufAkademiker. Für
meine Lebenserfahrung waren und sind vie-

263


	Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : vom Stöhnen zur Nüchternheit

