
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 9

Artikel: Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : Häuser statt Tempel!

Autor: Haeberli, Yvonne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


leicht weniger theo-logisch, sie müsste viel
eher theo-poetisch sein. Das hab ich, Laie,
mir gemerkt von einer Frau, die die Kritik
der Theologie und eine kritische Theologie
durchaus betreibt - aber eine andere Rede
durchzuhalten versucht, so lange es noch
nicht end-gültig klar ist, dass diese Welt -
also auch wir - zu-grunde-geht, sicher mit
und ohne uns Gott-los. Das ist für mich die
zutiefst geschichtliche Dimension der «alten
Sache», einer «unabgegoltenen», um trotz
allem altertümlich mit Bloch zu reden. Da ist
für mich noch eine Wette offen, die ich nicht
zu gewinnen behaupte, die zu verlieren mir
allerdings keine, schon gar keine apokalyptische

Genugtuung bereitete.
Du monierst, dass man nach «Auschwitz»

doch nicht mehr von Gott reden könne. Ich
würde sagen, dass man nach jeder durchgesetzten

«Kreuzigung» eigentlich nur noch
hätte verstummen können. Und wenn Adorno

nach Auschwitz die Möglichkeit zu dichten

ausgesetzt sah, kam gerade er auf einiges

präzise zurück. Wenn es auch kritisch wahr
ist - und es unbedingt bleiben muss -, dass
das Ganze das Falsche ist, auch wohl das
Ganze der Weltgeschichte, dann ist an
keinem Punkte, und wäre es das Ende, vor-weg-
zu-nehmen, was nur noch ist. Ich habe schon
mehrmals in Deinen erregenden
Auseinandersetzungen eine eigentümliche Un-ge-
schichtlichkeitDeinerseits gewittert, und ich
habe Dir das auch gesagt, mindestens mit
einer gewissen Verärgerung zugeraunt. Ich
glaube, ich weiss nun irgendwie, was mich
stört: dass Du trotz Deiner offen-ungedeckten

auto-biographischen Rede mich manchmal

zu stark von dem über-zeugen willst,
was - nach wie vor - nur ist. Auf eine Art
gerätst Du mir manchmal in Deinem furor
des Zu-Ende-Denken-Müssens in die Nähe
bloss von «posthistorischen» Statements.
Aber ich gebe Dir ja zu, es hat etwas Kindliches

oder etwas Verrücktes, noch irgend
ein «Ankommendes» nicht ganz auszu-
schliessen... Manfred Züfle

Häuser statt Tempel!

Rolf Germanns Ausführungen werden für
mich an jener Stelle frag-würdig, an der er
postuliert, dass eine «Position offenen
Schwebens» angesichts metaphysischer Un-
gewissheit auszuhalten sei, dann allerdings
einen so hohen Grad an Ich-Stärke voraussetze,

wie ihn die Mehrheit kaum aufbringen
könne. Um dieses schwarze Loch aufzufüllen,

benötige der Mensch gewissermassen
eine Art «Glauben», damit er überhaupt
lebensfähig bleibe.

In eiskalter Höhe
fehlt das Entscheidende

An diesem Punkt bewegen mich zwei
Fragen:

Erstens die, ob es überhaupt - die nötige
Ich-Stärke vorausgesetzt - möglich und,
wenn ja, wünschenswert wäre, jene eiskalte
Höhe offenen Schwebens zu erklimmen.
Denn wer sie aushalten möchte, müsste sich
doch wohl in stolzer Einsamkeit verschanzen,

was meiner Ansicht nach einem
versteckten, schleichenden Suizid gleichkäme.

Sobald er sich aus dieser Einsamkeit heraus
mitteilt, gibt er einer neuen Qualität Raum,
nämlich jener der Solidarität oder des
Miteinander und damit gerade jener Dimension,
die Rolf Germann zum Beispiel in der Liebe
findet: dass zwei miteinander ein neues
Drittes schaffen, sei es nun in Liebe, Mit-
Leid oder Solidarität.

Damit komme ich zur zweiten Frage: Wie
und unter welchen Bedingungen können
Liebe, Solidarität und Gemeinschaftlichkeit,

aber auch Konflikthaftigkeit heute
ausserhalb des engen familiären und
partnerschaftlichen Bereichs erfahrbar gemacht
werden? (Die Psychoanalyse schliesse ich
hierbei aus der Diskussion aus.) Es handelt
sich um elementare Lebensbereiche, die
vom frühesten Kindesalter an den Aufbau
und die Entwicklung der Persönlichkeit
konstituieren, die aber mit dem Heraustreten aus
dem primären Sozialisationsbereich nicht
abgerundet sind, sondern weiterer Stimuli
und Korrektive bis ins hohe Alter bedürfen.
Müssen wir uns mit den Surrogaten, die die
Medien anbieten, begnügen?

260



Kirche als Ort neuer Erfahrungen

Ich meine, dass sich eine Institution wie die
Kirche, die sich der religiösen Dimension
der Existenz verschrieben hat, zuerst und vor
allem der emotionalen Erfahrung widmen
sollte, und zwar jener Erfahrung, aus der
heraus neue und zeitgemässe Symbole und
Rituale entstehen können. Aus dem Erleben
von Geborgenheit - Verlassenheit, Liebe -
Hass, Gemeinschaft - Einsamkeit, Hoffnung

- Verzweiflung, Konflikthaftigkeit
und der Lösung von Konflikten kann erst die
Frage nach dem Sinn der Existenz und das
Suchen nach oder das Innewerden von
Antworten auftauchen.

Aus diesem Grunde möchte ich keine
Sonntagskirche, in der Pfarrer oder Priester
kraft ihrer Autorität und mit Hilfe des oft so
abgegriffenen Wortes den Schäfchen Erbauung

oder Ermahnung zukommen lassen.

Wenn überhaupt, wünsche ich mir ein
«Menschen-Haus» anstelle eines «Gotteshauses»,

ein Haus, das seine Türen rund um
die Uhr offen hält und in dem die Besucher
ihrem Bedürfnis nach Gemeinschaft und
Freude, nach Geborgenheit und Trost, nach
Auseinandersetzung, Spiel und Tanz
nachgehen können. Es Hessen sich dort Erfahrungen

machen, neue Arten der Feier oder der
Trauer finden, an deren Entstehen alle
Interessierten beteiligt sind. Die entstehenden
Symbole und Riten hätten vielleicht nur für
die jeweils einzelne Gemeinschaft Gültigkeit,

aber sie wären von den bewussten und
auch unbewussten Wünschen der Gemeinschaft

getragen und nicht von hergebrachten
Inhalten überlagert oder von den Medien
aufgepfropft.

Natürlich eine Utopie, auch das!

Yvonne Haeberli

Vom Stöhnen zur Nüchternheit

1. Falls es keinen Gott gibt, was dann? Ich
spreche es cool wie im amerikanischen
Englisch aus. SO WHAT? Vielleicht hat die
Meta-Physik nicht nur an einer falschen
Achse von oben-unten angesetzt, sondern ist
von einer falschen Physis ausgegangen. Alles

von Einstein bis zu den Chaos-Theorien
ist nicht aufgearbeitet.

Angenommen, es gäbe Gott nicht, dann
müssten wir, nachdem wir scheinbar schon
leben, dennoch weiter-leben. Wir müssten es
aushalten. Dies wäre dann die condition
humaine. Angenommen, es gäbe Gott nicht,
wieso sollte das eine Tragödie sein oder
Verzweiflung bedeuten? Wir könnten uns
dennoch zwischenmenschlich, weit- und
naturbezogen verhalten. Eine gewisse
Selbstbestimmung würde stringenter. Braucht es

zum Ethisch- oder Verantwortlich-Handeln
einen Gott oder eine Strafandrohung?

Agnostischer Fundamentalismus?

2. Wer sich aussetzt, sollte nicht stöhnen
oder gar still schreien, sondern sachlich blei¬

ben, wirklich im Erkunden sich in der
Schwebe lassen. Die mutige Hinterfragung
setzt sich schrittweise ab und aus. Einen
totalen Bruch kann es gar nie geben, denn
der Mensch trägt die Tradition in sich und sie
trägt ihn.

Es gibt vieles zwischen Geschichte und
Phantasie, zwischen Jesus und Marx,
zwischen Glauben und Atheismus, aber auch
zwischen Gott und Jesus, genauso wie
zwischen Kritik und Staunen, zwischen Reflexion

und Traum, zwischen Realem und
Wahn, zwischen «kohärent» und «gebrochen»

und selbst zwischen «rational» und
«vorrational». Zu leicht wird auf Gegensätzen

herumgehüpft.
3. Pathos und Radikalität bringen den

Autor nahe an den Fundamentalismus;
anders ausgedrückt, es gelingt ihm selten, die
Linie zwischen Entweder-Oder zu verlassen.
Er will stets auf Grund (fundamentum)
kommen. Genauso wie Religion müsste
Naturwissenschaft (so wie sie leibt und lebt)
hinterfragt und auseinandergenommen werden.

Sie ist in der abendländischen Tradition

261


	Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : Häuser statt Tempel!

