Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 9

Artikel: Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : Hauser statt Tempel!
Autor: Haeberli, Yvonne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

leicht weniger theo-logisch, sie miisste viel
eher theo-poetisch sein. Das hab ich, Laie,
mir gemerkt von einer Frau, die die Kritik
der Theologie und eine kritische Theologie
durchaus betreibt — aber eine andere Rede
durchzuhalten versucht, so lange es noch
nicht end-giiltig klar ist, dass diese Welt —
also auch wir — zu-grunde-geht, sicher mit
und ohne uns Gott-los. Das ist fiir mich die
zutiefst geschichtliche Dimension der «alten
Sache», einer «unabgegoltenen», um trotz
allem altertiimlich mit Bloch zu reden. Da ist
fiir mich noch eine Wette offen, die ich nicht
zu gewinnen behaupte, die zu verlieren mir
allerdings keine, schon gar keine apokalypti-
sche Genugtuung bereitete.

Du monierst, dass man nach «Auschwitz»
doch nicht mehr von Gott reden konne. Ich
wiirde sagen, dass man nach jeder durchge-
setzten «Kreuzigung» eigentlich nur noch
hitte verstummen konnen. Und wenn Ador-
no nach Auschwitz die Moglichkeit zu dich-
ten ausgesetzt sah, kam gerade er auf einiges

prazise zuriick. Wenn es auch kritisch wahr
ist — und es unbedingt bleiben muss —, dass
das Ganze das Falsche ist, auch wohl das
Ganze der Weltgeschichte, dann ist an kei-
nem Punkte, und wire es das Ende, vor-weg-
zu-nehmen, was nur noch ist. Ich habe schon
mehrmals in Deinen erregenden Auseinan-
dersetzungen eine eigentiimliche Un-ge-
schichtlichkeit Deinerseits gewittert, und ich
habe Dir das auch gesagt, mindestens mit
einer gewissen Verirgerung zugeraunt. Ich
glaube, ich weiss nun irgendwie, was mich
stort: dass Du trotz Deiner offen-ungedeck-
ten auto-biographischen Rede mich manch-
mal zu stark von dem iiber-zeugen willst,
was — nach wie vor — nur ist. Auf eine Art
geritst Du mir manchmal in Deinem furor
des Zu-Ende-Denken-Miissens in die Nihe
bloss von «posthistorischen» Statements.
Aber ich gebe Dir ja zu, es hat etwas Kind-
liches oder etwas Verriicktes, noch irgend
ein «Ankommendes» nicht ganz auszu-
schliessen... Manfred Ziifle

Hauser statt Tempel!

Rolf Germanns Ausfiihrungen werden fiir
mich an jener Stelle frag-wiirdig, an der er
postuliert, dass eine «Position offenen
Schwebens» angesichts metaphysischer Un-
gewissheit auszuhalten sei, dann allerdings
einen so hohen Grad an Ich-Stdrke voraus-
setze, wie ihn die Mehrheit kaum aufbringen
konne. Um dieses schwarze Loch aufzufiil-
len, benotige der Mensch gewissermassen
eine Art «Glauben», damit er iiberhaupt
lebensfihig bleibe.

In eiskalter Hohe
fehlt das Entscheidende

An diesem Punkt bewegen mich zwei
Fragen:

Erstens die, ob es iiberhaupt — die nétige
Ich-Stirke vorausgesetzt — moglich und,
wenn ja, wiinschenswert wire, jene eiskalte
Hohe offenen Schwebens zu erklimmen.
Denn wer sie aushalten moéchte, miisste sich
doch wohl in stolzer Einsamkeit verschan-
zen, was meiner Ansicht nach einem ver-
steckten, schleichenden Suizid gleichkdme.

260

Sobald er sich aus dieser Einsamkeit heraus
mitteilt, gibt er einer neuen Qualitdt Raum,
ndmlich jener der Solidaritdit oder des Mit-
einander und damit gerade jener Dimension,
die Rolf Germann zum Beispiel in der Liebe
findet: dass zwei miteinander ein neues
Drittes schaffen, sei es nun in Liebe, Mit-
Leid oder Solidaritit.

Damit komme ich zur zweiten Frage: Wie
und unter welchen Bedingungen koénnen
Liebe, Solidaritit und Gemeinschaftlich-
keit, aber auch Konflikthaftigkeit heute aus-
serhalb des engen familidren und partner-
schaftlichen Bereichs erfahrbar gemacht
werden? (Die Psychoanalyse schliesse ich
hierbei aus der Diskussion aus.) Es handelt
sich um elementare Lebensbereiche, die
vom friihesten Kindesalter an den Aufbau
und die Entwicklung der Personlichkeit kon-
stituieren, die aber mit dem Heraustreten aus
dem primédren Sozialisationsbereich nicht
abgerundet sind, sondern weiterer Stimuli
und Korrektive bis ins hohe Alter bediirfen.
Miissen wir uns mit den Surrogaten, die die
Medien anbieten, begniigen?



Kirche als Ort neuer Erfahrungen

Ich meine, dass sich eine Institution wie die
Kirche, die sich der religiosen Dimension
der Existenz verschrieben hat, zuerst und vor
allem der emotionalen Erfahrung widmen
sollte, und zwar jener Erfahrung, aus der
heraus neue und zeitgemisse Symbole und
Rituale entstehen konnen. Aus dem Erleben
von Geborgenheit — Verlassenheit, Liebe —
Hass, Gemeinschaft — Einsamkeit, Hoff-
nung — Verzweiflung, Konflikthaftigkeit
und der Losung von Konflikten kann erst die
Frage nach dem Sinn der Existenz und das
Suchen nach oder das Innewerden von Ant-
worten auftauchen.

Aus diesem Grunde mochte ich keine
Sonntagskirche, in der Pfarrer oder Priester
kraft ihrer Autoritét und mit Hilfe des oft so
abgegriffenen Wortes den Schéfchen Erbau-
ung oder Ermahnung zukommen lassen.

Wenn iiberhaupt, wiinsche ich mir ein
«Menschen-Haus» anstelle eines «Gottes-
hauses», ein Haus, das seine Tiiren rund um
die Uhr offen hélt und in dem die Besucher
ithrem Bediirfnis nach Gemeinschaft und
Freude, nach Geborgenheit und Trost, nach
Auseinandersetzung, Spiel und Tanz nach-
gehen konnen. Es liessen sich dort Erfahrun-
gen machen, neue Arten der Feier oder der
Trauer finden, an deren Entstehen alle Inter-
essierten beteiligt sind. Die entstechenden
Symbole und Riten hitten vielleicht nur fiir
die jeweils einzelne Gemeinschaft Giiltig-
keit, aber sie wiren von den bewussten und
auch unbewussten Wiinschen der Gemein-
schaft getragen und nicht von hergebrachten
Inhalten iiberlagert oder von den Medien
aufgepfropft.
Natiirlich eine Utopie, auch das!

Yvonne Haeberli

VYom Stohnen zur Niichternheit

1. Falls es keinen Gott gibt, was dann? Ich
spreche es cool wie im amerikanischen
Englisch aus. SO WHAT? Vielleicht hat die
Meta-Physik nicht nur an einer falschen
Achse von oben-unten angesetzt, sondern ist
von einer falschen Physis ausgegangen. Al-
les von Einstein bis zu den Chaos-Theorien
ist nicht aufgearbeitet.

Angenommen, es gibe Gott nicht, dann
miissten wir, nachdem wir scheinbar schon
leben, dennoch weiter-leben. Wir miissten es
aushalten. Dies wiére dann die condition
humaine. Angenommen, es gibe Gott nicht,
wieso sollte das eine Tragddie sein oder
Verzweiflung bedeuten? Wir konnten uns
dennoch zwischenmenschlich, welt- und na-
turbezogen verhalten. Eine gewisse Selbst-
bestimmung wiirde stringenter. Braucht es
zum Ethisch- oder Verantwortlich-Handeln
einen Gott oder eine Strafandrohung?

Agnostischer Fundamentalismus?

2. Wer sich aussetzt, sollte nicht stohnen
oder gar still schreien, sondern sachlich blei-

ben, wirklich im Erkunden sich in der
Schwebe lassen. Die mutige Hinterfragung
setzt sich schrittweise ab und aus. Einen
totalen Bruch kann es gar nie geben, denn
der Mensch trégt die Tradition in sich und sie
tragt ihn.

Es gibt vieles zwischen Geschichte und
Phantasie, zwischen Jesus und Marx, zwi-
schen Glauben und Atheismus, aber auch
zwischen Gott und Jesus, genauso wie zwi-
schen Kritik und Staunen, zwischen Refle-
xion und Traum, zwischen Realem und
Wahn, zwischen «kohirent» und «gebro-
chen» und selbst zwischen «rational» und
«vorrational». Zu leicht wird auf Gegen-
sdtzen herumgehiipft.

3. Pathos und Radikalitdt bringen den
Autor nahe an den Fundamentalismus; an-
ders ausgedriickt, es gelingt ihm selten, die
Linie zwischen Entweder-Oder zu verlassen.
Er will stets auf Grund (fundamentum)
kommen. Genauso wie Religion miisste
Naturwissenschaft (so wie sie leibt und lebt)
hinterfragt und auseinandergenommen wer-
den. Sie ist in der abendldndischen Tradition

261



	Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : Häuser statt Tempel!

