Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 9

Artikel: Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : eine "Ent-Gegnung"
Autor: Zufle, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143712

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ner Strukturen, sondern eine grundlegende
Umkrempelung der Gesellschaft, so dass
alle, aber wirklich alle Optionen haben fiir
die Gestaltung ihres Lebens. Dafiir sich ein-
zusetzen, bedeutet Passion, bedeutet sich in
eine Reihe zu stellen mit Jesus, um «mit Gott
gemeinsam die Welt zu schaffen» — to god,
wie sie das mit einem uniibersetzbaren
Ausdruck nennt. Der englische Titel des
Buches heisst: «The Redemption of God» —
die Erlosung Gottes. Das heisst: Nur ge-
meinsam, in Beziehung, in Liebe, werden
Gott und die Welt erlost.

Was Du Utopie nennst, nenne ich (auch)
Hoffnung — eine Schopfung aus phantasie-
vollen Entwiirfen, aber auch aus ganz realen
Taten von Einzelnen und Gruppen, auch
wenn sie alle mit unzéhligen Fehlern und
sogar Bosheiten behaftet sind. Vergebung ist
ja nicht die Verharmlosung des Bésen (um
auf Dein Dostojewski-Zitat zuriickzukom-
men), sondern die Feststellung, dass das
Gute trotz dem Bosen wachsen darf.

In nun schon langjéhriger Beziehung,

Leni Altwegg

Eine «Ent-Gegnung»

Lieber Rolf, ich verfolge seit einiger Zeit
Deine Auseinandersetzungen mit Religion
und Psychoanalyse. Ich habe Deinem Dis-
kurs weder psychoanalytisch noch theo-
logisch etwas entgegen-zu-setzen. Ich kann
und will nicht in eine intellektuelle Polemik
mit Deiner Position zwischen den Fronten
eintreten. Ich kann Dir bloss mitteilen, dass
dieser Dein Zwischen-Ort — wohl auch ein
Nicht-Ort, eine U-topie — mich fasziniert
und die Art, wie Du Dich darin aufhiltst, im
bedeutendsten Sinn irritiert. Denn, soviel ist
deutlich, solcher Ort wurde von Dir nicht in
abstracto bezogen, sondern aus einer Bio-
graphie heraus. Du bist unverkennbar Theo-
loge geblieben, wenn Du (aufkldrerisch-)
psychoanalytisch argumentierst — letztlich
gegen Kirchen und ihre Verwaltungen der
«Guten Nachricht». Und Dich treibt der «fu-
ror» des Denken-miissens, wenn Du Dich
wieder einlidsst auf das, was ich einmal in
einem furor poeticus «eine alte Sache, so alt
wie unsere Seelen» genannt habe, die Sache
eines deus semper minor, eines immer klei-
ner werdenden Gottes in einer zerfallenden

Welt.

«Die Zerstorung der Sinnlichkeit»

Ich konnte Dich allenfalls daran zu erinnern
versuchen, dass Du aus meiner Sicht den
Psychoanalytiker Alfred Lorenzer, der sich
im ersten Satz seiner Religionskritik,
dem «Konzil der Buchhalter», klar als
«Atheisten» bezeichnet, zu schnell beiseite

schiebst, dessen Sorge und die Wut dariiber,
dass eine sich «modernisierende» Kirche
nichts tut, als das zerstoren, was einzig hu-
man an ihr war, die Welt der «Symbole». Der
Untertitel zu Lorenzers Buch, der fiir mich
einzig bedeutenden «Religionskritik» aus
psychoanalytischer Sicht, die ich seit langer
Zeit, fast seit Freud (!) kenne, heisst denn
auch «Die Zerstorung der Sinnlichkeit».
Aber da wire zuerst ein ausfiihrliches Ge-
sprach zwischen uns noétig. Nur so viel
mochte ich — katholisch-autobiographisch —
anmerken: Die Kirche, eine damals, zur Zeit
meiner Adoleszenz, in der Innerschweiz
noch anndhernd «barocke», trug — ex contra-
rio—nicht wenig zur Rettung meiner eigenen
Sinnlichkeit bei. Ich meine das weder nostal-
gisch noch gar dankbar; da lief das meiste
unter dem Aspekt «Siinde», aber es lief halt,
und was lief, musste ich dann spéter durch-
aus psychoanalytisch «durcharbeiten».

Da ist noch eine Wette offen

So setze ich Dir eigentlich gar nichts entge-
gen, sondern gebe, aus anderer Erfahrung
(und anderer Biographie) herkommend, Dir
einiges, ganz wenig, zu be-denken. Du hast
Dich kiirzlich anlésslich einer Lesung mit
Texten von mir, die im weitesten Sinne von
Gott handeln, gewundert, wie unbedenklich
ich von Gott rede. Ich lasse mir zu meiner
«Verteidigung» die Sélle zu Hilfe kommen,
die vor kurzem in einem Interview in Radio
DRS sagte, die Rede iiber Gott miisste viel-

239



leicht weniger theo-logisch, sie miisste viel
eher theo-poetisch sein. Das hab ich, Laie,
mir gemerkt von einer Frau, die die Kritik
der Theologie und eine kritische Theologie
durchaus betreibt — aber eine andere Rede
durchzuhalten versucht, so lange es noch
nicht end-giiltig klar ist, dass diese Welt —
also auch wir — zu-grunde-geht, sicher mit
und ohne uns Gott-los. Das ist fiir mich die
zutiefst geschichtliche Dimension der «alten
Sache», einer «unabgegoltenen», um trotz
allem altertiimlich mit Bloch zu reden. Da ist
fiir mich noch eine Wette offen, die ich nicht
zu gewinnen behaupte, die zu verlieren mir
allerdings keine, schon gar keine apokalypti-
sche Genugtuung bereitete.

Du monierst, dass man nach «Auschwitz»
doch nicht mehr von Gott reden konne. Ich
wiirde sagen, dass man nach jeder durchge-
setzten «Kreuzigung» eigentlich nur noch
hitte verstummen konnen. Und wenn Ador-
no nach Auschwitz die Moglichkeit zu dich-
ten ausgesetzt sah, kam gerade er auf einiges

prazise zuriick. Wenn es auch kritisch wahr
ist — und es unbedingt bleiben muss —, dass
das Ganze das Falsche ist, auch wohl das
Ganze der Weltgeschichte, dann ist an kei-
nem Punkte, und wire es das Ende, vor-weg-
zu-nehmen, was nur noch ist. Ich habe schon
mehrmals in Deinen erregenden Auseinan-
dersetzungen eine eigentiimliche Un-ge-
schichtlichkeit Deinerseits gewittert, und ich
habe Dir das auch gesagt, mindestens mit
einer gewissen Verirgerung zugeraunt. Ich
glaube, ich weiss nun irgendwie, was mich
stort: dass Du trotz Deiner offen-ungedeck-
ten auto-biographischen Rede mich manch-
mal zu stark von dem iiber-zeugen willst,
was — nach wie vor — nur ist. Auf eine Art
geritst Du mir manchmal in Deinem furor
des Zu-Ende-Denken-Miissens in die Nihe
bloss von «posthistorischen» Statements.
Aber ich gebe Dir ja zu, es hat etwas Kind-
liches oder etwas Verriicktes, noch irgend
ein «Ankommendes» nicht ganz auszu-
schliessen... Manfred Ziifle

Hauser statt Tempel!

Rolf Germanns Ausfiihrungen werden fiir
mich an jener Stelle frag-wiirdig, an der er
postuliert, dass eine «Position offenen
Schwebens» angesichts metaphysischer Un-
gewissheit auszuhalten sei, dann allerdings
einen so hohen Grad an Ich-Stdrke voraus-
setze, wie ihn die Mehrheit kaum aufbringen
konne. Um dieses schwarze Loch aufzufiil-
len, benotige der Mensch gewissermassen
eine Art «Glauben», damit er iiberhaupt
lebensfihig bleibe.

In eiskalter Hohe
fehlt das Entscheidende

An diesem Punkt bewegen mich zwei
Fragen:

Erstens die, ob es iiberhaupt — die nétige
Ich-Stirke vorausgesetzt — moglich und,
wenn ja, wiinschenswert wire, jene eiskalte
Hohe offenen Schwebens zu erklimmen.
Denn wer sie aushalten moéchte, miisste sich
doch wohl in stolzer Einsamkeit verschan-
zen, was meiner Ansicht nach einem ver-
steckten, schleichenden Suizid gleichkdme.

260

Sobald er sich aus dieser Einsamkeit heraus
mitteilt, gibt er einer neuen Qualitdt Raum,
ndmlich jener der Solidaritdit oder des Mit-
einander und damit gerade jener Dimension,
die Rolf Germann zum Beispiel in der Liebe
findet: dass zwei miteinander ein neues
Drittes schaffen, sei es nun in Liebe, Mit-
Leid oder Solidaritit.

Damit komme ich zur zweiten Frage: Wie
und unter welchen Bedingungen koénnen
Liebe, Solidaritit und Gemeinschaftlich-
keit, aber auch Konflikthaftigkeit heute aus-
serhalb des engen familidren und partner-
schaftlichen Bereichs erfahrbar gemacht
werden? (Die Psychoanalyse schliesse ich
hierbei aus der Diskussion aus.) Es handelt
sich um elementare Lebensbereiche, die
vom friihesten Kindesalter an den Aufbau
und die Entwicklung der Personlichkeit kon-
stituieren, die aber mit dem Heraustreten aus
dem primédren Sozialisationsbereich nicht
abgerundet sind, sondern weiterer Stimuli
und Korrektive bis ins hohe Alter bediirfen.
Miissen wir uns mit den Surrogaten, die die
Medien anbieten, begniigen?



	Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : eine "Ent-Gegnung"

