
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 9

Artikel: Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : wo bleibt die Hoffnung?

Autor: Altwegg, Leni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wünscht, die Theologin wäre gleichzeitig
gewesen mit den Psychoanalytikern. So
oder so müssen wir sagen, kritisch, aber
nicht besserwisserisch, dass es nach dem
Zusammenbruch des Faschismus zwanzig
Jahre dauerte, bis öffentlich verhandelt
wurde, was uns heute so wichtig dünkt.

Nach meinem Theologiestudium hatte ich
eine erste Arbeit in Berlin. Das war 1965 bis
1967, wo ich eine ganze Anzahl evangelischer

Pfarrer aus Ostberlin und der DDR
kennenlernte. Die versuchten tatsächlich,
die Tragödie zu erkennen und daraus Lehren
zu ziehen. Sie waren eine Minderheit, aber
es gab sie. Allerdings war ihr Sprachgebrauch

schon für meine damalige Empfindung

und erst recht im Rückblick merkwürdig
kirchlich traditionell geblieben. Ich sage

das nicht, um ihre Arbeit herabzusetzen, es
gäbe auch verschiedene Gründe aufzuzählen,

warum das so war, und sie standen ja im
SED-Staat auch nicht in Gefahr, dass ihre
Art zu reden mit dem Diskurs der Macht
verwechselt würde. Es dauert also
bestürzend lang (das ist die Frage, die ich mit
Ihnen teile), bis das, was ich an schwieriger
Erfahrung mit Hilfe meiner geerbten Spra¬

che anfange zu verstehen, diese selber
verwandelt und sich angemessen macht.

Barth war kein Ratzinger

Umgekehrt ist es leicht, einer Sprache der
Vergangenheit Unangemessenheit
vorzuwerfen. «Ich brauche keine <Offenbarung>,
die <senkrecht von oben> aufden Kopf fällt»,
formulieren Sie an die Adresse der Dialektischen

Theologie. Aber Barth war kein
Ratzinger, er verwendete diese Leitwörter
für seinen Befreiungsakt während und nach
dem Ersten Weltkrieg, als er sich von den
Theologien des Guten Willens liberaler und
positiver Prägung, hurrapatriotisch und
harmoniebedacht alle beide, freikämpfte. Seine
Sprache ist aggressiv und schön expressionistisch,

als Herrschaftssprache ist sie nicht
entworfen worden.

Lieber Herr Germann, ich würde Sie gern
weiter hören und lesen, aber nehmen Sie mir
nicht den Schnauf und den Platz weg, das ist
keine gute Bedingung zum Zuhören, darum
wurde ich ein wenig schrill.

Hans-Adam Ritter

Wo bleibt die Hoffnung?

Lieber Rolf, wenn es diesbezüglich noch
Zweifel gegeben hätte, so hat Dein Vortrag
im Volkshaus die letzten getilgt: Dass Du
mich seinerzeit als Praktikums-Leiterin
erwählt hast, geschah nicht meiner Theologie
wegen, und leider auch kaum deswegen,
weil meine Art, Pfarrer(in) zu sein, dem
entsprach, was Du Dir von einer Kirche
wünschtest. Du hast es - vermutlich - mit
mir versucht, weil ich erstens eine Frau (und
darum wohl etwas weniger anfällig für
Dogmatismus) und zweitens als «links» bekannt
(oder berüchtigt) bin - Wesens-Merkmale,
die mich in dieser Kombination als einer
Wahl in den Kirchenrat unwürdig erscheinen

Hessen. Möglicherweise war ein dritter
positiver Faktor mein Alter, das ebenfalls
eine gewisse Distanz zu kirchlichen
Absolutheiten vermuten liess. Du warst kein
bequemer Praktikant - und ich vielleicht
eine zu bequeme Praktikums-Leiterin. Aber

wir haben unser gemeinsames Jahr jedenfalls

recht friedlich verlebt. Allerdings
fürchte ich, dass ich mehr von Dir lernen
konnte als Du von mir. Mindestens ist es mir
nicht gelungen, Deine negative Einschätzung

von Kirche und Klerus zu mildern.

«Einen Gott, den es gibt, gibt es nicht»

So ging ich denn beim Anhören Deines
Referates anfänglich auf vorsichtige Distanz.
So neu sei ja das alles auch wieder nicht,
fand ich zum Beispiel - und gedachte einiger
philosophischer Agnostiker, die ich immerhin

innerhalb des Studiums kennengelernt
hatte. Dann - etwas müde von der Anstrengung,

Dir zu folgen: Besonders hilfreich
oder weiterbringend sei ja so ein Rundumschlag

ebenfalls nicht. Aber die Distanz hielt
nicht vor. Schliesslich sass ich dicht neben
Deiner Frau, die ich unter anderem auch

257



deshalb gern habe, weil sie Deine Frau ist.
Und ich dachte an Deine zwei Buben, meine
Patenjungen, denen Du ein so
zärtlich-verständnisvoller und geduldiger Vater bist.
Und dann berührte mich die sanfte Melancholie

Deines Ausdrucks - mir ebenfalls
nicht unbekannt -, die in seltsamem Kontrast

stand zu der Schärfe der ausgesprochenen

Vorwürfe.
Auf theologischer Ebene kann und möchte
ich Dir gar nicht viel entgegnen. «Einen

Gott, den es gibt, gibt es nicht.» Ich weiss
nicht mehr, wo ich diesen Satz gelesen habe;
aber er gefällt mir. Ich erinnere mich aber,
schon während des Studiums gehört zu
haben, man sollte von Gott nicht in Seins-Kategorien

reden, sondern als Ereignis, Prozess

etc. Damit müsste dann eigentlich die
Absolutheit von Behauptungen allgemeiner
Wahrheiten wegfallen. Ich meine, es seien
unser gar nicht so wenige, die sich darum
bemühen, so von Gott zu reden. Und ich
meine auch, wenn ich eine Erkenntnis, die
mir aufgegangen ist, als (vorläufig) letzte
mitteile, auch ohne schon alle Gegenargumente

selber anzuführen, sei damit nicht
schon bewiesen, dass ich sie für endgültig
und ausschliesslich halte. Die Metaphysiker
gibt es nach wie vor - ich lasse sie nach
Möglichkeit rechts liegen.

Deine Kritik an der Kirche teile ich ebenso

weitgehend. Die Kirche ist meistens nicht
besser (oft sogar übler) als die Gesellschaft,
zu der sie gehört. Wie sollte sie auch? Es sind
ja dieselben Menschen, die beide bestimmen.

Und hier wie dort braucht es sehr viel
Mut, um nicht konform zu sein, sich dem
herrschenden Trend entgegenzustemmen.
Immer mutig zu sein, aber erfordert fast
übermenschliche Kraft, und ich fürchte,
viele Helden und Heldinnen beziehen sie
daraus, dass sie ihre Einsichten absolut setzen

und ihrerseits dogmatisch werden. Das
Verlangen, sicher zu sein, richtig zu liegen,
scheint zu den menschlichen Urtrieben zu
gehören.

Darum müsste ich Dir ja vielleicht die
Frage stellen, ob Du zwischen Verzweiflung
(falls es einen Gott gäbe) und Verzweiflung
(falls es keinen gäbe) nicht daran verzweifelst,

dass Du nur eines sicher weisst, nämlich

dass Du es mit Sicherheit nie wissen
wirst. - Ich vermute, jeder denkende
Mensch wird diese «Position offenen

Schwebens» schon erlebt haben. Was es
bringt, sie um der intellektuellen Redlichkeit
willen durchzuhalten, weiss ich nicht - ich
möchte es auch nicht versuchen.

Als Frau, die mehr dem Boden verhaftet
ist als dem Schweben, als trotz dem
Zusammenbruch im Osten immer noch überzeugte
(eher noch überzeugtere) «Linke», als
Alternde, die gelernt hat, absolute Positionen
irgendwelcher Art zwar in ihren Auswirkungen,

nicht aber in ihren Wahrheitsansprüchen
ernst zu nehmen, sehe ich in den

Verzweiflungen, zwischen denen Du schwebst,
weniger die Spaltung als den Widerspruch.
Spaltung ist (meta-)physisch, Widerspruch
dialektisch. Lieber möchte ich sagen:
dialogisch, denn nur im Sprechen miteinander,
in der Beziehung zwischen Gegensätzen,
kann ich an Entwicklung auch im Hegelschen

Sinne glauben.

Für eine Theologie der Beziehung

Wo ich am meisten von dem gefunden habe,
was mich tröstet, ist in dem Buch der
amerikanischen Feministin Carter Heyward «Und
sie rührte sein Kleid an» (Stuttgart 1986).
Heyward macht den ganz seltenen Versuch
einer feministischen Systematik und nennt
ihn: «eine Theologie der Beziehung». Dieser
(Unter-)Titel sagt schon das Wesentliche:
Heyward hält sich an das, was wir nach ihrer
Erfahrung von Gott allein zu erkennen
imstande sind: die Liebe im zwischenmenschlichen,

zwischengeschöpflichen Bereich.
Alles andere bleibt offen. Ihr Ansatz ist
biblisch, insofern die Bibel «im Interesse der
Unterdrückten spricht», sie schliesst aber
andere Traditionen nicht aus. Einsetzend bei
Martin Buber («Im Anfang war die
Beziehung»), endend mit Eli Wiesels Hölle in
Auschwitz (in der die Zerstörung der
Beziehungsfähigkeit als Tod «erlebt» wird) und
seinen Fragen an Gott (bei Wiesel wie so oft
ist festzustellen, dass die Frage nach Gott
aus dem Leiden heraus ganz anders gestellt
und vor allem beantwortet wird als aus der
Distanz der von aussen Anteilnehmenden),
wendet sie sich explizit gegen alle anti-jüdischen

Ansätze in der christlichen (auch
feministischen) Theologie. «Gerechtigkeit»
heisst für sie nicht einfach Gleichberechtigung

von Rassen und Geschlechtern im
liberalen Sinn, d.h. unter Belassung vorhande-

258



ner Strukturen, sondern eine grundlegende
Umkrempelung der Gesellschaft, so dass
alle, aber wirklich alle Optionen haben für
die Gestaltung ihres Lebens. Dafür sich
einzusetzen, bedeutet Passion, bedeutet sich in
eine Reihe zu stellen mit Jesus, um «mit Gott
gemeinsam die Welt zu schaffen» - to god,
wie sie das mit einem unübersetzbaren
Ausdruck nennt. Der englische Titel des
Buches heisst: «The Redemption of God» -
die Erlösung Gottes. Das heisst: Nur
gemeinsam, in Beziehung, in Liebe, werden
Gott und die Welt erlöst.

Was Du Utopie nennst, nenne ich (auch)
Hoffnung - eine Schöpfung aus phantasievollen

Entwürfen, aber auch aus ganz realen
Taten von Einzelnen und Gruppen, auch
wenn sie alle mit unzähligen Fehlern und
sogar Bosheiten behaftet sind. Vergebung ist
ja nicht die Verharmlosung des Bösen (um
auf Dein Dostojewski-Zitat zurückzukommen),

sondern die Feststellung, dass das
Gute trotz dem Bösen wachsen darf.

In nun schon langjähriger Beziehung,

Leni Altwegg

Eine «Ent-Gegnung»

Lieber Rolf, ich verfolge seit einiger Zeit
Deine Auseinandersetzungen mit Religion
und Psychoanalyse. Ich habe Deinem
Diskurs weder psychoanalytisch noch
theologisch etwas entgegen-zu-setzen. Ich kann
und will nicht in eine intellektuelle Polemik
mit Deiner Position zwischen den Fronten
eintreten. Ich kann Dir bloss mitteilen, dass
dieser Dein Zwischen-Ort - wohl auch ein
Nicht-Ort, eine U-topie - mich fasziniert
und die Art, wie Du Dich darin aufhältst, im
bedeutendsten Sinn irritiert. Denn, soviel ist
deutlich, solcher Ort wurde von Dir nicht in
abstracto bezogen, sondern aus einer
Biographie heraus. Du bist unverkennbar Theologe

geblieben, wenn Du (aufklärerisch-)
psychoanalytisch argumentierst - letztlich
gegen Kirchen und ihre Verwaltungen der
«Guten Nachricht». Und Dich treibt der
«furor» des Denken-müssens, wenn Du Dich
wieder einlässt auf das, was ich einmal in
einem furor poeticus «eine alte Sache, so alt
wie unsere Seelen» genannt habe, die Sache
eines deus semper minor, eines immer kleiner

werdenden Gottes in einer zerfallenden
Welt.

«Die Zerstörung der Sinnlichkeit»

Ich könnte Dich allenfalls daran zu erinnern
versuchen, dass Du aus meiner Sicht den
Psychoanalytiker Alfred Lorenzer, der sich
im ersten Satz seiner Religionskritik,
dem «Konzil der Buchhalter», klar als
«Atheisten» bezeichnet, zu schnell beiseite

schiebst, dessen Sorge und die Wut darüber,
dass eine sich «modernisierende» Kirche
nichts tut, als das zerstören, was einzig
human an ihr war, die Welt der «Symbole». Der
Untertitel zu Lorenzers Buch, der für mich
einzig bedeutenden «Religionskritik» aus
psychoanalytischer Sicht, die ich seit langer
Zeit, fast seit Freud kenne, heisst denn
auch «Die Zerstörung der Sinnlichkeit».
Aber da wäre zuerst ein ausführliches
Gespräch zwischen uns nötig. Nur so viel
möchte ich - katholisch-autobiographisch -
anmerken: Die Kirche, eine damals, zur Zeit
meiner Adoleszenz, in der Innerschweiz
noch annähernd «barocke», trug - ex contrario

-nicht wenig zur Rettung meiner eigenen
Sinnlichkeit bei. Ich meine das weder nostalgisch

noch gar dankbar; da lief das meiste
unter dem Aspekt «Sünde», aber es lief halt,
und was lief, müsste ich dann später durchaus

psychoanalytisch «durcharbeiten».

Da ist noch eine Wette offen

So setze ich Dir eigentlich gar nichts entgegen,

sondern gebe, aus anderer Erfahrung
(und anderer Biographie) herkommend, Dir
einiges, ganz wenig, zu be-denken. Du hast
Dich kürzlich anlässlich einer Lesung mit
Texten von mir, die im weitesten Sinne von
Gott handeln, gewundert, wie unbedenklich
ich von Gott rede. Ich lasse mir zu meiner
«Verteidigung» die Solle zu Hilfe kommen,
die vor kurzem in einem Interview in Radio
DRS sagte, die Rede über Gott müsste viel-

259


	Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : wo bleibt die Hoffnung?

