Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 9

Artikel: Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : wo bleibt die Hoffnung?
Autor: Altwegg, Leni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143711

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wiinscht, die Theologin wire gleichzeitig
gewesen mit den Psychoanalytikern. So
oder so miissen wir sagen, kritisch, aber
nicht besserwisserisch, dass es nach dem
Zusammenbruch des Faschismus zwanzig
Jahre dauerte, bis oOffentlich verhandelt
wurde, was uns heute so wichtig diinkt.
Nach meinem Theologiestudium hatte ich
eine erste Arbeit in Berlin. Das war 1965 bis
1967, wo ich eine ganze Anzahl evangeli-
scher Pfarrer aus Ostberlin und der DDR
kennenlernte. Die versuchten tatsdchlich,
die Tragddie zu erkennen und daraus Lehren
zu ziehen. Sie waren eine Minderheit, aber
es gab sie. Allerdings war ihr Sprachge-
brauch schon fiir meine damalige Empfin-
dung und erst recht im Riickblick merkwiir-
dig kirchlich traditionell geblieben. Ich sage
das nicht, um ihre Arbeit herabzusetzen, es
gibe auch verschiedene Griinde aufzuzih-
len, warum das so war, und sie standen ja im
SED-Staat auch nicht in Gefahr, dass ihre

"~ Art zu reden mit dem Diskurs der Macht

verwechselt wiirde. Es dauert also be-
stiirzend lang (das ist die Frage, die ich mit
Ihnen teile), bis das, was ich an schwieriger
Erfahrung mit Hilfe meiner geerbten Spra-

che anfange zu verstehen, diese selber
verwandelt und sich angemessen macht.

Barth war kein Ratzinger

Umgekehrt ist es leicht, einer Sprache der
Vergangenheit Unangemessenheit vorzu-
werfen. «Ich brauche keine «Offenbarungy,
die «<senkrecht von oben> auf den Kopf fillt»,
formulieren Sie an die Adresse der Dialek-
tischen Theologie. Aber Barth war kein
Ratzinger, er verwendete diese Leitworter
fiir seinen Befreiungsakt wihrend und nach
dem Ersten Weltkrieg, als er sich von den
Theologien des Guten Willens liberaler und
positiver Pragung, hurrapatriotisch und har-
moniebedacht alle beide, freikampfte. Seine
Sprache ist aggressiv und schon expressio-
nistisch, als Herrschaftssprache ist sie nicht
entworfen worden.

Lieber Herr Germann, ich wiirde Sle gern
weiter horen und lesen, aber nehmen Sie mir
nicht den Schnauf und den Platz weg, das ist
keine gute Bedlngung zum Zuhoren, darum
wurde ich ein wenig schrill.

Hans-Adam Ritter

Wo bleibt die Hoffnung?

Lieber Rolf, wenn es diesbeziiglich noch
Zweifel gegeben hitte, so hat Dein Vortrag
im Volkshaus die letzten getilgt: Dass Du
mich seinerzeit als Praktikums-Leiterin er-
wiahlt hast, geschah nicht meiner Theologie
wegen, und leider auch kaum deswegen,
weil meine Art, Pfarrer(in) zu sein, dem
entsprach, was Du Dir von einer Kirche
wiinschtest. Du hast es — vermutlich — mit
mir versucht, weil ich erstens eine Frau (und
darum wohl etwas weniger anfallig fiir Dog-
matismus) und zweitens als «links» bekannt
(oder beriichtigt) bin — Wesens-Merkmale,
die mich in dieser Kombination als einer
Wahl in den Kirchenrat unwiirdig erschei-
nen liessen. Moglicherweise war ein dritter
positiver Faktor mein Alter, das ebenfalls
eine gewisse Distanz zu kirchlichen Ab-
solutheiten vermuten liess. Du warst kein
bequemer Praktikant — und ich vielleicht
eine zu bequeme Praktikums-Leiterin. Aber

wir haben unser gemeinsames Jahr jeden-
falls recht friedlich verlebt. Allerdings
fiirchte ich, dass ich mehr von Dir lernen
konnte als Du von mir. Mindestens ist es mir
nicht gelungen, Deine negative Finschit-
zung von Kirche und Klerus zu mildern.

«Einen Gott, den es gibt, gibt es nicht»

So ging ich denn beim Anhoren Deines Re-
ferates anfidnglich auf vorsichtige Distanz.
So neu sei ja das alles auch wieder nicht,
fand ich zum Beispiel —und gedachte einiger
philosophischer Agnostiker, die ich immer-
hin innerhalb des Studiums kennengelernt
hatte. Dann — etwas miide von der Anstren-
gung, Dir zu folgen: Besonders hilfreich
oder weiterbringend sei ja so ein Rundum-
schlag ebenfalls nicht. Aber die Distanz hielt
nicht vor. Schliesslich sass ich dicht neben
Deiner Frau, die ich unter anderem auch

257



deshalb gern habe, weil sie Deine Frau ist.
Und ich dachte an Deine zwei Buben, meine
Patenjungen, denen Du ein so zirtlich-ver-
stindnisvoller und geduldiger Vater bist.
Und dann beriihrte mich die sanfte Melan-
cholie Deines Ausdrucks — mir ebenfalls
nicht unbekannt —, die in seltsamem Kon-
trast stand zu der Schirfe der ausgespro-
chenen Vorwiirfe.

Auf theologischer Ebene kann und moch-
te ich Dir gar nicht viel entgegnen. «Einen
Gott, den es gibt, gibt es nicht.» Ich weiss
nicht mehr, wo ich diesen Satz gelesen habe;
aber er gefillt mir. Ich erinnere mich aber,
schon wahrend des Studiums gehort zu ha-
ben, man sollte von Gott nicht in Seins-Ka-
tegorien reden, sondern als Ereignis, Pro-
zess etc. Damit miisste dann eigentlich die
Absolutheit von Behauptungen allgemeiner
Wahrheiten wegfallen. Ich meine, es seien
unser gar nicht so wenige, die sich darum
bemiihen, so von Gott zu reden. Und ich
meine auch, wenn ich eine Erkenntnis, die
mir aufgegangen ist, als (vorldufig) letzte
mitteile, auch ohne schon alle Gegenargu-
mente selber anzufiihren, sei damit nicht
schon bewiesen, dass ich sie fiir endgiiltig
und ausschliesslich halte. Die Metaphysiker
gibt es nach wie vor — ich lasse sie nach
Moglichkeit rechts liegen.

Deine Kritik an der Kirche teile ich eben-
so weitgehend. Die Kirche ist meistens nicht
besser (oft sogar iibler) als die Gesellschaft,
zu der sie gehort. Wie sollte sie auch? Es sind
ja dieselben Menschen, die beide bestim-
men. Und hier wie dort braucht es sehr viel
Mut, um nicht konform zu sein, sich dem
herrschenden Trend entgegenzustemmen.
Immer mutig zu sein, aber erfordert fast
iibermenschliche Kraft, und ich fiirchte,
viele Helden und Heldinnen beziehen sie
daraus, dass sie ihre Einsichten absolut set-
zen und ihrerseits dogmatisch werden. Das
Verlangen, sicher zu sein, richtig zu liegen,
scheint zu den menschlichen Urtrieben zu
gehoren.

Darum miisste ich Dir ja vielleicht die
Frage stellen, ob Du zwischen Verzweiflung
(falls es einen Gott gibe) und Verzweiflung
(falls es keinen giibe) nicht daran verzwei-
felst, dass Du nur eines sicher weisst, nim-
lich dass Du es mit Sicherheit nie wissen
wirst. — Ich vermute, jeder denkende
Mensch wird diese «Position offenen

258

Schwebens» schon erlebt haben. Was es
bringt, sie um der intellektuellen Redlichkeit
willen durchzuhalten, weiss ich nicht — ich
mochte es auch nicht versuchen.

Als Frau, die mehr dem Boden verhaftet
ist als dem Schweben, als trotz dem Zusam-
menbruch im Osten immer noch iiberzeugte
(eher noch iiberzeugtere) «Linke», als Al-
ternde, die gelernt hat, absolute Positionen
irgendwelcher Art zwar in ihren Auswirkun-
gen, nicht aber in ihren Wahrheitsansprii-
chen ernst zu nehmen, sehe ich in den Ver-
zweiflungen, zwischen denen Du schwebst,
weniger die Spaltung als den Widerspruch.
Spaltung ist (meta-)physisch, Widerspruch
dialektisch. Lieber mochte ich sagen: dia-
logisch, denn nur im Sprechen miteinander,
in der Beziehung zwischen Gegensitzen,
kann ich an Entwicklung auch im Hegel-
schen Sinne glauben.

Fiir eine Theologie der Beziehung

Wo ich am meisten von dem gefunden habe,
was mich trostet, ist in dem Buch der ameri-
kanischen Feministin Carter Heyward «Und
sie riihrte sein Kleid an» (Stuttgart 1986).
Heyward macht den ganz seltenen Versuch
einer feministischen Systematik und nennt
ihn: «eine Theologie der Beziehung». Dieser
(Unter-)Titel sagt schon das Wesentliche:
Heyward hilt sich an das, was wir nach ihrer
Erfahrung von Gott allein zu erkennen im-
stande sind: die Liebe im zwischenmensch-
lichen, zwischengeschopflichen Bereich.
Alles andere bleibt offen. Ihr Ansatz ist bi-
blisch, insofern die Bibel «im Interesse der
Unterdriickten spricht», sie schliesst aber
andere Traditionen nicht aus. Einsetzend bei
Martin Buber («Im Anfang war die Bezie-
hung»), endend mit Eli Wiesels Holle in
Auschwitz (in der die Zerstérung der Bezie-
hungsfihigkeit als Tod «erlebt» wird) und
seinen Fragen an Gott (bei Wiesel wie so oft
ist festzustellen, dass die Frage nach Gott
aus dem Leiden heraus ganz anders gestellt
und vor allem beantwortet wird als aus der
Distanz der von aussen Anteilnehmenden),
wendet sie sich explizit gegen alle anti-jiidi-
schen Ansitze in der christlichen (auch fe-
ministischen) Theologie. «Gerechtigkeit»
heisst fiir sie nicht einfach Gleichberechti-
gung von Rassen und Geschlechtern im libe-
ralen Sinn, d.h. unter Belassung vorhande-



ner Strukturen, sondern eine grundlegende
Umkrempelung der Gesellschaft, so dass
alle, aber wirklich alle Optionen haben fiir
die Gestaltung ihres Lebens. Dafiir sich ein-
zusetzen, bedeutet Passion, bedeutet sich in
eine Reihe zu stellen mit Jesus, um «mit Gott
gemeinsam die Welt zu schaffen» — to god,
wie sie das mit einem uniibersetzbaren
Ausdruck nennt. Der englische Titel des
Buches heisst: «The Redemption of God» —
die Erlosung Gottes. Das heisst: Nur ge-
meinsam, in Beziehung, in Liebe, werden
Gott und die Welt erlost.

Was Du Utopie nennst, nenne ich (auch)
Hoffnung — eine Schopfung aus phantasie-
vollen Entwiirfen, aber auch aus ganz realen
Taten von Einzelnen und Gruppen, auch
wenn sie alle mit unzéhligen Fehlern und
sogar Bosheiten behaftet sind. Vergebung ist
ja nicht die Verharmlosung des Bésen (um
auf Dein Dostojewski-Zitat zuriickzukom-
men), sondern die Feststellung, dass das
Gute trotz dem Bosen wachsen darf.

In nun schon langjéhriger Beziehung,

Leni Altwegg

Eine «Ent-Gegnung»

Lieber Rolf, ich verfolge seit einiger Zeit
Deine Auseinandersetzungen mit Religion
und Psychoanalyse. Ich habe Deinem Dis-
kurs weder psychoanalytisch noch theo-
logisch etwas entgegen-zu-setzen. Ich kann
und will nicht in eine intellektuelle Polemik
mit Deiner Position zwischen den Fronten
eintreten. Ich kann Dir bloss mitteilen, dass
dieser Dein Zwischen-Ort — wohl auch ein
Nicht-Ort, eine U-topie — mich fasziniert
und die Art, wie Du Dich darin aufhiltst, im
bedeutendsten Sinn irritiert. Denn, soviel ist
deutlich, solcher Ort wurde von Dir nicht in
abstracto bezogen, sondern aus einer Bio-
graphie heraus. Du bist unverkennbar Theo-
loge geblieben, wenn Du (aufkldrerisch-)
psychoanalytisch argumentierst — letztlich
gegen Kirchen und ihre Verwaltungen der
«Guten Nachricht». Und Dich treibt der «fu-
ror» des Denken-miissens, wenn Du Dich
wieder einlidsst auf das, was ich einmal in
einem furor poeticus «eine alte Sache, so alt
wie unsere Seelen» genannt habe, die Sache
eines deus semper minor, eines immer klei-
ner werdenden Gottes in einer zerfallenden

Welt.

«Die Zerstorung der Sinnlichkeit»

Ich konnte Dich allenfalls daran zu erinnern
versuchen, dass Du aus meiner Sicht den
Psychoanalytiker Alfred Lorenzer, der sich
im ersten Satz seiner Religionskritik,
dem «Konzil der Buchhalter», klar als
«Atheisten» bezeichnet, zu schnell beiseite

schiebst, dessen Sorge und die Wut dariiber,
dass eine sich «modernisierende» Kirche
nichts tut, als das zerstoren, was einzig hu-
man an ihr war, die Welt der «Symbole». Der
Untertitel zu Lorenzers Buch, der fiir mich
einzig bedeutenden «Religionskritik» aus
psychoanalytischer Sicht, die ich seit langer
Zeit, fast seit Freud (!) kenne, heisst denn
auch «Die Zerstorung der Sinnlichkeit».
Aber da wire zuerst ein ausfiihrliches Ge-
sprach zwischen uns noétig. Nur so viel
mochte ich — katholisch-autobiographisch —
anmerken: Die Kirche, eine damals, zur Zeit
meiner Adoleszenz, in der Innerschweiz
noch anndhernd «barocke», trug — ex contra-
rio—nicht wenig zur Rettung meiner eigenen
Sinnlichkeit bei. Ich meine das weder nostal-
gisch noch gar dankbar; da lief das meiste
unter dem Aspekt «Siinde», aber es lief halt,
und was lief, musste ich dann spéter durch-
aus psychoanalytisch «durcharbeiten».

Da ist noch eine Wette offen

So setze ich Dir eigentlich gar nichts entge-
gen, sondern gebe, aus anderer Erfahrung
(und anderer Biographie) herkommend, Dir
einiges, ganz wenig, zu be-denken. Du hast
Dich kiirzlich anlésslich einer Lesung mit
Texten von mir, die im weitesten Sinne von
Gott handeln, gewundert, wie unbedenklich
ich von Gott rede. Ich lasse mir zu meiner
«Verteidigung» die Sélle zu Hilfe kommen,
die vor kurzem in einem Interview in Radio
DRS sagte, die Rede iiber Gott miisste viel-

239



	Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : wo bleibt die Hoffnung?

