
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 9

Artikel: Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : kurzes Ausrufen eines
gewöhnliches Pfarrers über einen ungewöhnlichen Religionskritiker

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 S.Freud, Neue Folge der Vorlesungen zur Einfüh- 4 L. Wittgenstein, Schlussatz des «Tractates logico-
rung in die Psychoanalyse (1932), GW XV, S. 173. philosophicus», Frankfurt am Main 1960.
2 E. Käsemann, Begründet der ntl. Kanon die Ein- 5 F. M. Dostojewski, Die Brüder Karamasoff,
heit der Kirche? in: Ders., Exegetische Versuche und Darmstadt 1968, S. 398f.
Besinnungen, Erster Band, S. 214-223. 6 M. Horkheimer, Kritische Theorie I, Frankfurt am
3 K. Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilo- Main 1968, S. 372.
sophie (1844), MEW I, S. 378.

Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik

Auf Rolf Germann-Gehrets Religionskritik antworten heisst sich die eigene Religiosität
bewusst machen. Dass diese Religiosität nichts Einheitliches ist oder gar sein soll, auch nicht
unter religiös-sozialistischen Genossinnen und Genossen bzw. Mitgliedern der Redaktionskommission

der Neuen Wege, zeigen die hier vereinigten Reaktionen: Hans-Adam Ritter,
Pfarrer in Basel, klopft energisch aufden Tisch, aus Empfindlichkeit, wie er weiss, die aber
auch mit persönlicher Entwicklung, anderer Erfahrung und Lektüre, zu tun hat. Leni
Altwegg, Pfarrerin in Adliswil (ZH) und dem Autor als einstige Praktikums-Leiterin
freundschaftlich verbunden, hinterfragt die dogmatische Gottesvorstellung seiner Religionskritik.
«Als Frau, die mehr dem Boden verhaftet ist als dem Schweben», sucht sie Gott in Beziehung
zu erfahren. Ein ebenso faszinierter wie irritierter Freund des Autors ist Manfred Züfle, der
in vielen Gedichten ganz unbefangen so etwas wie eine lyrische Theodizee vorträgt: von
Gott, dem immer kleiner werdenden. Es ist auch bei Züfle die andere Erfahrung und
Biographie, die ihn hoffen lässt, die seit Pascal offene Wette nicht zu verlieren. Als
Psychologin macht Yvonne Haeberli in unserer Gesellschaft existentielle Defizite aus, die den
Kirchen die Chance eröffnen könnten, Orte neuer Erfahrungen zu werden, wenn, ja wenn
«Gotteshäuser» zu «Menschenhäusern» würden. Ein weiterer Theologe, AI Imfeld, befasst
sich mit Religion jenseits von Fundamentalismen, denen nicht nur Gläubige, sondern auch
Agnostiker aufsitzen. AufErfahrungen des Vertrauens und der Hoffnung, der Liebe und des
politischen Engagements beruft sich Hansjörg Braunschweig, nicht um eine theoretische
Gegenposition zu entwerfen, sondern um seine eigene, persönliche wie politische Spiritualität

zu bezeugen. Red.

Kurzes Ausrufen eines gewöhnlichen Pfarrers über
einen ungewöhnlichen Religionskritiker

Lieber Herr Germann, es ist interessant und Ich will gegen die Vergangenheit
bewegend, pauschal und hochtrabend, was nicht nur anschreien,
Sie geschrieben haben. Am Ende sagen Sie sondern auch von ihr leben
mit Voltaire: Ecrasez l'infâme! Das klingt
auf französisch scharf und gut, auf deutsch Wenn Sie so feurig die Psychoanalyse
belautet es: Merzt die Abscheuliche aus! Bitte, treiben (sympathischerweise auch ein
bissverstehen Sie, dass mich das als gewöhnli- chen Marxismus immer noch) und kurz und
chen Theologen, der seine Zweifel kennt bündig erklären, dass kirchlicher Prunk und
und auch etwas weiss von der Gewaltge- kirchliche Macht den Boden der Theologie
schichte der Kirche - vergeistert, so dass ich bildeten und vielleicht nichts sonst
profiausrufen und ein bisschen auf den Tisch tieren Sie da nicht zu rücksichtslos von der
klopfen muss. Gnade der späten Geburt - nicht Ihrer Per-

255



son, aber Ihrer Kenntnisse und Ihrer Wissenschaft?

Lassen Sie mir da nicht zu wenig
Raum? Ich will gegen unsre Vergangenheit
nicht nur anschreien, sondern auch noch ein
Stück weit von ihr leben.

Ich halte Ihren Aufsatz für ein merkwürdiges

Gemisch, einesteils anziehend, andern-
teils abstossend. Etwas staunend lese ich
Ihre Phantasie über die, wie es Ihnen scheint,
einzig mögliche Haltung intellektueller
Redlichkeit: Eine Position offenen Schwe-
bens sei das, an einer eiskalten Stelle, die zu
erreichen zunächst erhebliche Denkbemühungen

verlange und dann nicht leicht
auszuhalten sei. Das aber erfordere eine hohe
Intelligenzstufe und einen ganzen Packen
Ich-Stärke. So drücken Sie sich aus (den
«Packen» ausgenommen). Ihre Worte führen

mich zur Vermutung, Sie könnten sich
einen denkenden Menschen, der versucht zu
verstehen, nur als Freudianer vorstellen,
der mit frei schwebender Aufmerksamkeit
neben seiner Ottomane sitzt, auf welche er
die Welt gelegt hat.

Im weiteren Verlauf halten Sie ein
Plädoyer für gebrochene, fragmentarische
Utopien. Das spricht mich an. Ich verstehe nur
nicht, wie Sie ohne Wenn und Aber statuieren,

dass der Zweifel, für den Sie sich einsetzen,

in Theologie und Kirche seit je verpönt
gewesen sei. Wie sollten wir Luther oder
Kierkegaard oder Karl Barth anders verstehen

können als so, dass sie gelernt haben,
«allem, was sich eindeutig, sicher und
abgehoben darstellt», zu widersprechen? Und
ist nicht diese Zeitschrift dem Religiösen
Sozialismus verpflichtet, also dem roten
Faden des Widerspruchs und gerade nicht
der Widerspruchslosigkeit und Harmonie-
süchtigkeit, die Sie für obligatorische
Eigenschaften ausnahmslos allen christlichen
Denkens ausgeben? Sind Sie nicht Ihrerseits
ein wenig doktrinär?

Auch meine Empfindlichkeit hat mit
persönlicher Entwicklung zu tun

Bei Ihrem Angriff auf Ernst Käsemann
berühren Sie etwas, was mich auch beschäftigt.
Vorher muss ich aber Einspruch einlegen
gegen Ihre Verunglimpfung. Es geht nicht
an, ihn in eine Reihe mit Gogarten zu stellen.
Gogarten war ein Mitläufer des Nazismus,
Käsemann keineswegs. Auch wenn Sie bei¬

der Reden als Theologengeschwätz empfinden,

Sie haben auf üble Nachrede kein
Recht. Sie schreiben: «Nie hörte ich nur
einen von ihnen (den theologischen
Lehrern) dazu Stellung beziehen»: zur verleugneten

faschistischen Vergangenheit. Nun,
ich habe durchaus welche gehört, und Sie,
Herr Germann, hätten wenigstens ein paar
dazu lesen können. Weil Sie davon nichts
wissen, folgern Sie, dass es das nicht gegeben

habe.
Sie behaupten nun, dass in der Theologie

mit Begriffen gearbeitet wurde, «die 1951
als durch und durch korrumpiert hätten gelten

müssen». Ich habe nicht die Gelegenheit,
das genauer nachzuprüfen, aber ich finde,
Sie hätten in der Tendenz wohl recht. Nur
lässt sich das mit Schimpfen nicht aufarbeiten.

Wieso, das ist die Frage, dauerte es so
lange, bis man da hellhörig geworden ist?
Ich behaupte, dass ich genauso wie Sie
empfindlich darauf reagiere, und dass es

ausser uns beiden auch noch andere solche
gebe, auch Theologen. Meine Empfindlichkeit

hat mit meiner persönlichen Entwicklung

zu tun, wie bei Ihnen auch, und die kann
ich schlecht datieren. Es hat aber auch mit
Lektüre zu tun. Am klarsten sind mir zwei
Schriften von Dorothée Solle in diesem
Zusammenhang in Erinnerung, von 1968
«Phantasie und Gehorsam» und von 1971
«Politische Theologie».

Dorothée Solle zitiert in «Phantasie und
Gehorsam» unter der Kapitelüberschrift
«Gehorsam - des Christen Schmuck?» aus
autobiographischen Aufzeichnungen: Er sei

«von Jugend aufzu unbedingtem Gehorsam,
zu peinlichster Ordnung und Sauberkeit
erzogen» worden. Der das schreibt, hat eine
strenge christliche Erziehung genossen. Es
handelt sich um Rudolf Höss, den Kommandanten

von Auschwitz. Dazu Solle: «In der
Geschichte der Kirche beriefen sich auf
Gehorsam immer die, für die die Welt eine
selbstverständliche, unwandelbare Ordnung
hatte, eine Ordnung, die man dann gerne
<Schöpfung> nannte.» Und: «Jesus hat alles
darangesetzt, diese Ordnungen zu relativieren

und die in diesen Schemata gefangenen
Menschen zu befreien.»

Das einschlägige Buch mit Breitenwirkung

dazu ist «Die Unfähigkeit zu trauern»
von Alexander und Margarete Mitscheriich.
Erscheinungsjahr: 1967. Ich hätte mir ge-

256



wünscht, die Theologin wäre gleichzeitig
gewesen mit den Psychoanalytikern. So
oder so müssen wir sagen, kritisch, aber
nicht besserwisserisch, dass es nach dem
Zusammenbruch des Faschismus zwanzig
Jahre dauerte, bis öffentlich verhandelt
wurde, was uns heute so wichtig dünkt.

Nach meinem Theologiestudium hatte ich
eine erste Arbeit in Berlin. Das war 1965 bis
1967, wo ich eine ganze Anzahl evangelischer

Pfarrer aus Ostberlin und der DDR
kennenlernte. Die versuchten tatsächlich,
die Tragödie zu erkennen und daraus Lehren
zu ziehen. Sie waren eine Minderheit, aber
es gab sie. Allerdings war ihr Sprachgebrauch

schon für meine damalige Empfindung

und erst recht im Rückblick merkwürdig
kirchlich traditionell geblieben. Ich sage

das nicht, um ihre Arbeit herabzusetzen, es
gäbe auch verschiedene Gründe aufzuzählen,

warum das so war, und sie standen ja im
SED-Staat auch nicht in Gefahr, dass ihre
Art zu reden mit dem Diskurs der Macht
verwechselt würde. Es dauert also
bestürzend lang (das ist die Frage, die ich mit
Ihnen teile), bis das, was ich an schwieriger
Erfahrung mit Hilfe meiner geerbten Spra¬

che anfange zu verstehen, diese selber
verwandelt und sich angemessen macht.

Barth war kein Ratzinger

Umgekehrt ist es leicht, einer Sprache der
Vergangenheit Unangemessenheit
vorzuwerfen. «Ich brauche keine <Offenbarung>,
die <senkrecht von oben> aufden Kopf fällt»,
formulieren Sie an die Adresse der Dialektischen

Theologie. Aber Barth war kein
Ratzinger, er verwendete diese Leitwörter
für seinen Befreiungsakt während und nach
dem Ersten Weltkrieg, als er sich von den
Theologien des Guten Willens liberaler und
positiver Prägung, hurrapatriotisch und
harmoniebedacht alle beide, freikämpfte. Seine
Sprache ist aggressiv und schön expressionistisch,

als Herrschaftssprache ist sie nicht
entworfen worden.

Lieber Herr Germann, ich würde Sie gern
weiter hören und lesen, aber nehmen Sie mir
nicht den Schnauf und den Platz weg, das ist
keine gute Bedingung zum Zuhören, darum
wurde ich ein wenig schrill.

Hans-Adam Ritter

Wo bleibt die Hoffnung?

Lieber Rolf, wenn es diesbezüglich noch
Zweifel gegeben hätte, so hat Dein Vortrag
im Volkshaus die letzten getilgt: Dass Du
mich seinerzeit als Praktikums-Leiterin
erwählt hast, geschah nicht meiner Theologie
wegen, und leider auch kaum deswegen,
weil meine Art, Pfarrer(in) zu sein, dem
entsprach, was Du Dir von einer Kirche
wünschtest. Du hast es - vermutlich - mit
mir versucht, weil ich erstens eine Frau (und
darum wohl etwas weniger anfällig für
Dogmatismus) und zweitens als «links» bekannt
(oder berüchtigt) bin - Wesens-Merkmale,
die mich in dieser Kombination als einer
Wahl in den Kirchenrat unwürdig erscheinen

Hessen. Möglicherweise war ein dritter
positiver Faktor mein Alter, das ebenfalls
eine gewisse Distanz zu kirchlichen
Absolutheiten vermuten liess. Du warst kein
bequemer Praktikant - und ich vielleicht
eine zu bequeme Praktikums-Leiterin. Aber

wir haben unser gemeinsames Jahr jedenfalls

recht friedlich verlebt. Allerdings
fürchte ich, dass ich mehr von Dir lernen
konnte als Du von mir. Mindestens ist es mir
nicht gelungen, Deine negative Einschätzung

von Kirche und Klerus zu mildern.

«Einen Gott, den es gibt, gibt es nicht»

So ging ich denn beim Anhören Deines
Referates anfänglich auf vorsichtige Distanz.
So neu sei ja das alles auch wieder nicht,
fand ich zum Beispiel - und gedachte einiger
philosophischer Agnostiker, die ich immerhin

innerhalb des Studiums kennengelernt
hatte. Dann - etwas müde von der Anstrengung,

Dir zu folgen: Besonders hilfreich
oder weiterbringend sei ja so ein Rundumschlag

ebenfalls nicht. Aber die Distanz hielt
nicht vor. Schliesslich sass ich dicht neben
Deiner Frau, die ich unter anderem auch

257


	Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik : kurzes Ausrufen eines gewöhnliches Pfarrers über einen ungewöhnlichen Religionskritiker

