
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 9

Artikel: Falls es (k)einen Gott gäbe : Anmerkungen eines weder gläubigen noch
ungläubigen Psychoanalytikers

Autor: Germann-Gehret, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RolfGermann-Gehret

Falls es (k)einen Gott gäbe
Anmerkungen eines weder gläubigen noch ungläubigen
Psychoanalytikers

RolfGermann-Gehret hat dieses umstrittene Referat am27. März 1992 im Zürcher Volkshaus
vorgetragen. Dazu eingeladen hatten die «Religiös-sozialistische Vereinigung» und die
«Freunde der Neuen Wege». Die Reaktionen waren so vielfältig wie die Diskussionsbeiträge,
die wir gleich anschliessend an das Referat veröffentlichen. Seine beiden Kernsätze lauten:
«Falls es einen Gott gäbe, müsste ich an ihm verzweifeln. Falls es keinen Gott gäbe, so müsste
ich daran verzweifeln.» Begründet wird diese Verzweiflungs-Alternative mit der Radikalität
des Bösen, wie sie sich im Grauen offenbart hat, das «Auschwitz» hebst. Dass dieses
«Auschwitz» kein theologisches, kein kirchlich zu verarbeitendes Thema geworden sei, ist
denn auch eins der gewichtigen Argumente, mit denen der Autor seine massive Theologie-
und Kirchenkritik begründet. In der Gottesfrage selbst bleibt er Agnostiker: Wissenschaft
führt nicht weiter - weder zu Theismus noch zu Atheismus -, Theologie, sofern sie,
wissenschaftlichen Anspruch erhebend, weiterführen will, in die Irre. Trotzdem müssen
Menschen weiterfragen, wenn nicht aus intellektueller, so doch aus existentieller Notwendigkeit,

weil sie auf Hoffnungen und Utopien nicht verzichten können. Komplex wie seine
Religions- und Kirchenkritik ist die Biographie des Autors: Katholisch aufgewachsen, dann
Studium der reformierten Theologie, nach sieben Jahren Pfarramt Berufswechsel zum
Psychoanalytiker und Austritt aus der Landeskirche. Red.

I. Die Fiktion eines archimedischen
Punktes

Sigmund Freud charakterisiert einmal
ironisch den Philosophen, indem er ein Zitat
des von ihm geschätzten Dichters Heine
anführt und schreibt:

«Mit seinen Nachtmützen und
Schlafrockfetzen

Stopft er die Lücken des Weltenbaus.»1
Der Spott richtet sich bei Freud gegen

jegliche Form von Metaphysik, worunter er
ein Denken versteht, das sich anmasst, das
Ganze des Menschseins, der Wirklichkeit
und der Welt auf der Basis eines Prinzipes zu
erklären. Insofern rechnet Freud auch die
Theologie als rational sich gebende
Wissenschaft zur Metaphysik.

Theologie und Psychoanalyse -
eine doppelte Abgrenzung

Für mich ist das heute in der Tat der Trennpunkt

gegenüber Theologie und Kirche.

Beiden muss ich einen solchen metaphysischen

Anspruch zuschreiben. Dass dieser
aber eine Fiktion ist, ja, dass er auf einer
Selbsttäuschung beruht, indem er nämlich
ein kohärentes menschliches Bewusstsein
voraussetzt, das habe ich nicht in der Theologie

als kritische Anfrage gelernt, sondern
zuerst in mühsamer Auseinandersetzung mit
mir selbst in einer Psychoanalyse erfahren.
Erst diese Erfahrung und ihre theoretische
Aufarbeitung lehrten mich, Theologie oder
Metaphysik neu zu betrachten. So fand ich
dann auch zu Philosophen, von denen ich
bezeichnenderweise nie etwas hörte im
Theologiestudium. Sie lehrten mich, das
Kind nicht mit dem Bade auszuschütten, d.h.
mich auch abzugrenzen gegen Freuds und
der Psychoanalyse Wunschdenken,
Metaphysik und Religion seien ad acta zu legen.

Bekanntlich lässt sich der aus zwei
Substantiven zusammengesetzte Begriff «Theologie»

entweder als Genetivus objectivus
oder als Genetivus subjectivus auffassen.
«Logos theou» bedeutet demnach entweder

247



Rede von Gott im Sinne dessen, dass Gott
irgendwie der Urheber dieser Rede sei, oder
es heisst Reden von Gott, darüber, wer oder
was Menschen sich als Gott vorstellen. Da
ich selber nie so etwas wie eine innere
Erleuchtung, ein umstürzendes religiöses
Erlebnis oder eine Bekehrung erlebt hatte, kam
es mir bis zu meinem Theologiestudium und
weit in dieses hinein gar nie in den Sinn, bei
theologischer Besinnung könne es sich um
etwas anderes handeln als um Reflexion
darüber, was Menschen von Gott erzählen
und denken. Zudem legte mein biographischer

Hintergrund das Fundament zu der
Überzeugung, dass sich religiöse Wahrheit
nie nur an einem Ort befinden könne. Ich
wuchs katholisch auf. Am Katholizismus
faszinierte mich seit früher Kindheit der
sinnliche Formenreichtum, stiess mich
jedoch ebenso früh schon die Priesterkaste ab.
Als Gymnasiast prägten mich progressivoffen

engagierte Dominikaner und die Theorien

der Arbeiterpriester, doch ein Leben
ohne Frauen war mir öd, und so begann ich
das Studium evangelischer Theologie, die
mich rational viel stärker anzog. Von der
sinnlichen Armut des Reformierten
vermochte ich mir noch keine zureichende
Vorstellung zu machen.

Wahrheit oder Freiheit?

Nicht zufällig belegte ich im ersten Semester
eine Vorlesung über Kontroverstheologie.
Mich reizten der Widerspruch und die Vielfalt

möglicher Ansichten. Dabei stiess ich
auf den Vortrag eines Theologen, der für
mich wegweisend wurde. Der Neutesta-
mender Ernst Käsemann fragte: «Begründet
der neutestamentliche Kanon die Einheit der
Kirche?»2 Ich zitiere einige Sätze:

«Man hat Gott auch nicht im ntl. Kanon
dingfest... Dass die Kirche stets die
Neigung gehabt hat, Gott im Kanon dingfest zu
machen, beweist bereits die Redewendung
von der vorhandenen Wahrheit> in 2. Petr.
1,12. Wird die kirchliche Tradition mit der
Wahrheit identifiziert, so wird von dem
Geist abstrahiert, der nach Joh. 16,13 immer
neu und gegenwärtig in alle Wahrheit führt,
wird von dem anredenden und sich gegenwärtig

manifestierenden Gott abstrahiert.»
Als ich das damals las, verstand ich es als

Begründung für die Freiheit zum Wider¬

spruch. Denn vvenn Gott nicht dingfest zu
machen ist im Kanon, so gibt es keine zuhan-
dene Wahrheit, und auf etwas nicht dinghaft
Zuhandenem lassen sich keine absoluten
Wahrheiten begründen -Wahrheit ist mithin
relativ, fragmentarisch, und bedarf deshalb
konstitutiv des Widerspruchs. Der Geist
weht, wo er will; dies verbietet den Bau
dicker Mauern, starrer Machtstrukturen wie
rigider Hierarchien - dachte ich, und überlas
arglos später folgende Sätze in Käsemanns
Vortrag:

«Wir enden in einer unaufhebbaren
Dialektik: Der Geist widerstreitet nicht dem <Es

steht geschrieben), sondern manifestiert sich
in der Schrift. Aber die Schrift kann jederzeit
zum Buchstaben werden und wird es, wenn
sie nicht mehr vom Geist autorisiert wird,
sondern in ihrer Vörfindlichkeit Autorität
sein und den Geist ersetzen soll. Die Spannung

von Geist und Schrift ist konstitutiv.
Das heisst, dass der Kanon nicht einfach mit
dem Evangelium identisch und Gottes Wort
nur insofern ist, als er Evangelium ist und
wird. Insofern begründet dann auch er die
Einheit der Kirche.»

Also doch wieder Einheit und nicht un-
aufhebbarer Widerspruch, doch wieder
dasselbe Dilemma einer sog. Dialektik, aus der
es in irgendeiner Synthese ein Entkommen
gibt. Wie gelangen wir denn zu dem
einheitsbegründenden Evangelium? Käsemann
notiert:

«Die Frage was das Evangelium sei,
kann nicht mehr der Historiker durch eine
Feststellung beantworten, sondern nur der
Glaubende, vom Geist überführt und auf die
Schrift hörend...»

Verleugnete faschistische Vergangenheit

Die Tiefendimension dieser Sätze fiel mir
damals nicht auf; auch bezog ich sie weder
auf ihre Entstehungszeit, nämlich das Jahr
1951, noch auf den Ort, an dem sie
ausgesprochen wurden, bzw. auf die Nationalität
des sie Aussprechenden. Auch dazu muss ich
festhalten, dass mir das Theologiestudium
kein Bewusstsein des Ausgelassenen eröffnete;

wiederum lernte ich das Entscheidende
erst in der Konfrontation mit Freuds Psychoanalyse.

In der Arbeit an seinen religionskritischen

Schriften erwuchs mir das Bewusstsein

dafür, dass sich hier ein Jude äussert,

248



einer aus demjenigen Volk, welches das
christliche Abendland auszurotten suchte.

Einen einheitlichen, umfassenden,
ganzheitlichen Glauben will ein deutscher
Theologe knappe sechs Jahre nach dem
Scheitern der «Endlösung» mittels
Menschen Wirklichkeit werden lassen, welche
sich, «auf die Schrift hörend», einem Gehorsam

übergeben, «vom Geist überführt»...
Welche Kraft der Verleugnung braucht das,
1951 solche Sätze zu formulieren, absolut,
abgeschnitten von einem jeden Bezug zum
Ungeheuerlichen des soeben Geschehenen.
«Die Schrift» - welche? Das sogenannte
«Neue Testament» als absolute Wahrheit auf
dem Boden des imperialistisch so genannten
«Alten Testaments»? Bis ins Sprachliche
reicht die Kraft der Verleugnung. Auch dies
müsste ich mir selber bewusst machen, ohne
Hilfe von Theologieprofessoren - die sich,
wie mir erst die Begegnung mit ernsthaft
denkenden jüdischen Menschen als Problem
deutlich werden liess, mehrheitlich aus
deutschen Landen rekrutierten, nach
Herkunft und Alter eingebunden in die
verleugnete faschistische Vergangenheit. Nie
hörte ich nur einen von ihnen dazu Stellung
beziehen. Sie wichen der Tragödie so
beharrlich aus wie ihre schweizerischen
Kollegen, deren rechtsliberaler Freisinn ebenso
wenig an einer Aufarbeitung der radikal in
Frage stellenden Vergangenheit interessiert
war.

Käsemann gründet seinen einheitsstiften-
den Glauben (und wo etwas eine Einheit ist,
schliesst es stets anderes aus!) sprachlich auf
Begriffe, die 1951 als durch und durch
korrumpierte hätten gelten müssen. Gogarten
lässt grüssen - der Mythopoet des «Gehorsams»

und «Geführtwerdens», der Mitläufer
und Wegbereiter des Nationalsozialismus.
Seit mir die wahren Dimensionen solchen
Theologengeschwätzes bewusst geworden
sind, ist es mir endgültig vergangen mit
kirchlicher Liberalität, bleibe ich allergisch
gegenüber einem jeden «Geist», der
«überführen» will, lehne es strikte ab, irgendeiner
«Schrift» «hörend» zu gehorchen.

Auschwitz ist mir zum entscheidenden
negativen menschlichen, darum auch zum
entscheidenden metaphysischen und
religiösen Erlebnis geworden. Erlebnis insofern,

als die Konfrontation mit dieser,
meiner Geburt wenig vorherliegenden Wirk¬

lichkeit bis heute tiefste emotionale
Erschütterungen hervorruft. Ahnung dessen, dass
die Radikalität des Bösen nie zu begreifen
sein wird, darum Widerstand gegenüber
einer jeden Metaphysik und Theologie, welche

darüber hinweggeht, welche eine Einheit

und Ganzheit postuliert - aus Achtung
vor den Opfern. Ich brauche keine
«Offenbarung», die «senkrecht von oben» auf den
Kopf fällt; und dass «in der Tiefe Wahrheit»
sei, halte ich für verantwortungsloses
Gerede, nachdem sich die Dimensionen aus der
menschlich-psychischen Tiefe offenbart und
ausgetobt haben.

Warum die Berufung aufJesus von
Nazareth?

Am meisten schmerzte es mich, von demjenigen

Rest Theologie Abschied zu nehmen,
der mich über eine Zeit meines Pfarramtes
tragen half. Wie bei manchen sich als «Linke»

Definierenden bot mir die unter dem
Stichwort der «Gott-ist-tot-Theologie»
aufbrechende Rede einen Ort der Zuflucht vor
der kirchlichen Gottesherrlichkeit. Dass nun
gleichsam die Liebe ins Zentrum rückte,
deren Relevanz mir in der eigenen Lebenserfahrung

zugänglich war, und dazu eine Liebe
unter ausdrücklichem Einschluss der sozialen

und politischen Dimension, hatte auch
für mich eine starke Verführungskraft. Bis
mir eines Tages die nach meinem Verständnis

zentrale Anfrage dämmerte: Wie kann
denn in einer Zeit, wo zu Recht vom Tode
Gottes die Rede sein muss, eine
ausschliessliche Berufung auf Jesus von Nazareth

begründet werden? Hat nicht Freud, hat
nicht Marx für uns hier und heute Wesentlicheres

zu Liebe gesagt? Gibt es ein rational
stichhaltiges Argument dafür, sein Leben
ausgerechnet voll und ganz auf diesen Jesus
zu gründen?

Meiner Erkenntnis nach gibt es keines.
Dann aber halte ich jede Theologie unter
dem Vorzeichen eines Genetivus objectivus
für unmöglich und verantwortungslos. Da
ich keinen einzigen theologischen Entwurf
fand, der letztlich nicht als Pseudo-Epistemologie

endete, d.h. der nicht das Unerkennbare

in ein begrifflich Fassbares umschmiedete,

der also irgendwie die Fiktion eines
archimedischen Punktes schuf, ein Höchstes,

Letztes, Tiefstes, Tragendes, Gewisses

249



behauptete, machte sich mir, um mit Sartre
zu reden, der Allmächtige wohl für den Rest
meines Lebens in den Azur davon und
verschwand ohne irgendeine Erklärung.
Und so ist mir heute Theologie, wie das
Barth auffasste, allemal «Kirchliche
Dogmatik», Pseudo-Epistemologie, die ich
allerdings schon deshalb nicht als bedeutungslos
einstufe, weil sie eben reale Macht darstellt,
insofern sie verknüpft ist mit einer
gesellschaftlichen Institution, darin mit struktureller

Gewalt. Mir bleibt darum mit Marx
die Religionskritik die Voraussetzung aller
Kritik.3

II. Gebrochenheit

Je länger desto mehr beschäftigt mich der
schreiende Gegensatz zwischen dem
Fragmentarischen dieses Jesus von Nazareth,
von dem es hiess: «Die Füchse haben ihren
Bau, und die Vögel ihr Nest; aber der
Menschensohn hat keinen Platz, wo er sich hinlegen

und ausruhen kann» (Mt 8,20), und der
prall-satten Macht etablierter Theologie und
Kirche. Dieser Gegensatz wurde für mich
ein bestimmendes Moment meines Exodus'
aus diesen Institutionen.

Theologie ist der Aberglaube,
den sie bekämpft

Im Theologiestudium faszinierte mich eine
Zeitlang das Problem um den sog. historischen

Jesus. Staunend lernte ich, wie wenige
Sätze im Neuen Testament mit einiger
Wahrscheinlichkeit tatsächlich auf diesen Jesus
rückführbar scheinen. Seither sind mir alle
Theologentricks und kunstvoll-rationalistischen

Argumentationsgebäude höchst
verdächtig, da sie sich auf nichts denn als auf
Phantasien aufbauen. Ich meine das - gerade
als Psychoanalytiker - nicht abwertend. Der
Bereich der Phantasien, des Imaginären
gehört konstitutiv zum Menschsein. Der
entscheidende Punkt ist nur, dass das Imaginäre
nicht zu einem fixierend bestimmbaren Realen

gemacht werden darf- sonst beginnt der
Wahn. Wenn die individuellen und kollektiven

Phantasien über jenen Nazarener zu
etwas überhöht werden, auf dem Berge von
Theologien errichtet werden können, die
allesamt mit dem Anspruch auf Epistemologie

auftreten, so ist mir das heute wahnhaft.

Die Theologie ist der Aberglaube, den sie
bekämpft.

Dabei kann ich nie übergehen, dass diese
seit früher Zeit anschwellenden Theologien
immer verknüpft waren mit institutionalisierter

Macht. Das System eines so immensen

theologischen Opus wie dasjenige Thomas

von Aquins oder Karl Barths ist
historisch-materialistisch zu entschlüsseln, das
eine als Werk eines Mönchs, lebend im
Kloster, unbelastet von der Sorge um das
tägliche Brot, das sich das Kloster von den
Abgaben der einfachen Menschen sicherte,
seine gottbezogenen Gedanken ausspinnend,

dazu Machtpolitik und Ketzerverfolgung

betreibend; das andere als Werk eines
wohlbestallten Theologieprofessors in staatlich

besoldeter Stellung an einer Universität,
die bis dato zu den reaktionärsten Institutionen

zählt, bar jeder echten Mitbestimmung

derer, die man zu freiem Gebrauch des
Wissens anleiten will.

Mitten im Geist haust der Ungeist

Nun, ich kehre noch einmal zurück zum
anfänglichen Zitat, welches Sigmund Freud
wider metaphysische Hybris setzte. Dass
Freud denjenigen, der glaubt, seine Endlichkeit

überhüpfen zu können, mit dem Spott
überzieht, er stopfe «mit seinen Nachtmützen

und Sc/î/o/rockfetzen» «die Lücken des
Weltenbaus», dürfte kaum Zufall sein, insofern

seit Freud für die Psychoanalyse die
Deutung des nächtlichen Traumes die via
regia zum Unbewussten darstellt. Von ihr
ausgehend erkennen wir, welche Fiktion die
Annahme eines kohärenten menschlichen
Bewusstseins ist. Das, was wir unser «Ich»
nennen, zeichnet sich durch und durch als
gebrochen aus. Warum halten wir so unbeirrt
fest an der Fiktion dieses «Ich»? Warum
glauben wir so unbeirrt an «Aufklärung», an
das «Licht» unserer Vernunft? In der Regel
löschen wir jeden Abend das Licht. Das
Dunkel der Nacht und die Tiefe des Schlafes
entrücken uns in ein dem Bewusstsein to-
taliter aliter Entgegengesetztes. Doch wir
verleugnen die Bedeutung der Hälfte unseres

Lebens, verdrängen, was aus ihr kommt.
Aber der Bereich der Phantasien, des
Imaginären ist durchtränkt von der Nachtseite
des Unbewussten, und unser «Ich» ist alles
andere denn «frei». Gerade, wo es am mei-

250



sten bei sich zu sein vermeint, sich am
diszipliniertesten bewusst gebärdet, bricht oft die
Nachtseite am vehementesten durch. Ich
fürchte, die exakteste Naturwissenschaft der
Neuzeit, die Physik, ist mit ihrer Folge, der
Atombombe und Atomenergiegewinnung,
das verheerendste Beispiel dafür.

Mitten im Geist haust der Ungeist. Deshalb

plädiere ich für das, was in Theologie
und Kirche seit je verpönt ist: für Zweifel.
Zweifel gegenüber allem, was sich eindeutig,

sicher und abgehoben darstellt; Skepsis
gegen die Fiktion von Normalität, den
Anspruch auf Sicherheit und Widerspruchslo-
sigkeit. Das Normale ist immer auch der
Wahn-Sinn; es kommt nur auf die Perspektive

an, unter der man es anschaut. Unsere
psychische Gebrochenheit ist konstitutiv,
weshalb das, was wir als Wirklichkeit
definieren, im Innersten zerrissen ist und
fragmentarisch bleibt.

Die Unmöglichkeit von Wissen über Gott,
Freiheit und Unsterblichkeit

Ich habe im Bezug zur Frage nach Gott bzw.
zur Frage nach einem das Leben tragenden
Sinn nur eine theoretisch darstellbare Position

gefunden, welche der unaufhebbaren
Dialektik unserer inneren Gebrochenheit
und der Zerrissenheit dessen, was Menschen
als Wirklichkeit definieren, gerecht wird.
Allerdings bietet diese eben keinen Platz, wo
man sich hinlegen und ausruhen kann:

Ich meine die Position einer
nachmetaphysischen oder aporetischen Agnosis. Sie
geht davon aus, dass die drei traditionellen
metaphysischen Fragen - nämlich diejenigen

nach Gott, Freiheit und Unsterblichkeit
- existentielle, also nicht nur philosophische
Relevanz haben. Zur Agnosis, der Einsicht
in die Unmöglichkeit von Wissen mittels
bestimmender Urteile in bezug auf diese drei
Fragen, gelangt sie nicht a priori, indem sie
wie Wittgenstein sagt: «Wovon man nicht
sprechen kann, darüber muss man schweigen»4,

vielmehr erkennt sie sich als gleichsam

negatives Resultat bisheriger metaphysischer

Bemühungen. Nachmetaphysisch ist
sie, und hier kann ich Freuds Kritik gegenüber

«der» Metaphysik aufnehmen, insofern
sie es nun konsequent ablehnt, doch wieder
irgendeinen archimedischen Punkt zu
postulieren, der aus der Endlichkeit unseres

Wissens springt. Doch gegen Freud wie
praktisch die gesamte neuere Psychoanalyse
lehnt diese Position auch den Atheismus ab,
denn er beansprucht ebenfalls eine Gewissheit

zu einer metaphysischen Frage, welche
die Aporie überspielt.

Weder im Besitz einer positiven
metaphysischen Gewissheit, noch im sicheren
Wissen einer negativen metaphysischen
Wahrheit, gälte es, eine Position offenen
Schwebens auszuhalten. Das ist schon in
theoretischer Hinsicht schwierig, verlangt es
doch erhebliche Denkbemühungen. Diese
zu leisten ist das eine. Deren Ergebnisse
dann zu ertragen ist ein anderes. Es ist eiseskalt

dort, wo uns diejenigen Philosophen
hinführen, welche die nötigen Schritte im
Zeitalter von Nihilismus und Skepsis bewältigen.

Als Psychoanalytiker muss ich anfügen,

dass - abgesehen von der hohen
vorauszusetzenden Intelligenzstufe - eine
seelische Autonomie oder sog. Ich-Stärke zur
Verarbeitung der aporetischen Agnosis
gehört, über welche kaum viele verfügen können.

Ein Blick in Vergangenheit wie Gegenwart

lehrt uns, dass wir Menschen
offenkundig eine Art «Glauben» benötigen, um
lebensfähig zu bleiben. Dagegen anzukämpfen

erachte ich als psychologisch sinnlos.

III. Plädoyer für gebrochene
fragmentarische Utopien

Freuds Wissenschaftsideal war der
naturwissenschaftliche Methodismus. Er hätte
ohne Zweifel dem frühen Wittgenstein
zugestimmt: «Wovon man nicht sprechen kann,
darüber muss man schweigen.» Demgegenüber

möchte ich setzen: Was unser Herz
berührt oder bricht, davon müssen wir reden.

Theologie als symbolisches Denken

Der Vorteil exakter wissenschaftlicher
Denkweise scheint im Bezug zu metaphysischem

Fragen das Anerkennen der
Begrenztheit unseres Verstandes zu sein.
«Scheint» insofern, als ja Freud in
bemerkenswerter Art gerade in Relation zur
Gottesfrage die Grenzen des Wissbaren
überschritten hat. Er zog sich damit den eigenen
Spott über den Metaphysiker zu, was ich
allerdings nur für menschlich halte, für ein
Indiz des Gewichts der Fragestellung.

251



Sich um metaphysische Probleme zu fu-
tieren und die Exaktheit naturwissenschaftlichen

Denkens zu überhöhen, das ist töricht.
Wenn beispielsweise jemand behauptet,
aufgrund empirischer Erkenntnis habe das
Weltall eine Ausdehnung von so und so
vielen Millionen Lichtjahren, so vertritt er
ineins damit die These einer Endlichkeit des
Kosmos. Dies ist sein Glaube. Um eine
eventuelle Endlichkeit des Alls bestimmen
zu können, müsste er der oder das Un-End-
liche sein. Anders gesagt: Um den Begriff
eines Endlichen definieren zu können,
benötigen wir einen Begriffeines Unendlichen

- wir sind mitten drin in metaphysischen
Problemen.

Die Grenze verläuft also nicht derart, dass
wir über gewisse Dinge und Sachverhalte
ein sicheres Wissen erwerben können,
währenddem über anderes nur zu schweigen sei.
Vielmehr haben wir zu unterscheiden
zwischen dem, worüber wir mittels bestimmender

Urteile zu reden vermögen, und dem,
was uns allein in Reflexion mittels
symbolischem Denken zugänglich ist.

Für mein Verständnis sind Theologien
Formen symbolischen Denkens. Als solche
dürfen sie nie Allgemeingültigkeit
beanspruchen. Wenn sie heute die Position apo-
retischer Agnosis übersteigen, so müssten
sie ihre Motive dazu so präzis wie möglich
rational verantworten. In jedem Falle aber
vertreten sie einen fragmentarischen Glauben.

Auf einem Stückhaften lassen sich weder

Dogmen noch Machthierarchien
rechtfertigen. Auch wusste ich nicht, weshalb ein
Glaube irgendeinem anderen etwas voraushaben

sollte.

Die Antwort aufdie Gottesfrage
als vorrationaler Grundentschluss

Damit gelange ich zum Schlussteil meiner
Überlegungen, und darin zum Beginn des
Vortragstitels. Ich hoffe, mein doppeldeutig
lesbarer Satzanfang ist jetzt fassbarer. Er
umreisst zwei der möglichen Ausgänge aus
der Position der aporetischen Agnosis.
Doch ob ich mich zu derAnnahme wende, es
gebe einen Gott, oder ob ich die These
bevorzuge, es gebe keinen, beides beruht auf
einem vorrationalen Grundentschluss. Damit

geht es übrigens um ein Phänomen, das
aus meiner Sicht notwendig psychologi¬

scher oder historisch-materialistischer Kritik

bedarf.
Dass ich den doppeldeutigen

Bedingungssatz an den Beginn gestellt habe, findet

seine Begründung darin, dass es mir
unmöglich ist, die Position aporetischer
Agnosis zu überschreiten. Ich bin mir
darüber im Klaren, dass ich es in existentieller,
praktisch-psychologischer Hinsicht partiell
trotzdem immer wieder tue. Vorderhand
aber möchte ich meine Lage so skizzieren:
Falls es einen Gott gäbe, müsste ich an ihm
verzweifeln. Falls es keinen Gott gäbe, so
müsste ich daran verzweifeln.

Ich spreche mitAbsicht von Verzweiflung.
Verzweiflung ist ein Begriff für etwas, das
ein Stück weit rational darstellbarer
Gedankeninhalt ist. Zugleich ist es etwas, das mit
Gefühl und Affekt zu tun hat. Ein Gefühl ist
ein Stück weit in Worte übersetzbar, aber nur
ein Stück weit. Noch näher der psycho-so-
matischen Grenze ist das Affektive, dessen
Macht sich sprachlichem Zugriff fast ganz
entzieht.

Unfähigkeit zu trauern in Kirche
und Theologie

Freud hat in der Welt des Religiösen früh
Analogien zu Phänomenen zwangsneurotischer

Struktur gefunden. Die Bedeutung
davon ist mir an einer bestimmten Stelle
meines theologischen Werdegangs bewusst
geworden. Meine erste Predigt als Praktikant

löste einen kleinen Sturm im Wasserglas

aus. Auch ich kämpfte mich damals
durch die Werke der gerade aktuellen sog.
Kreuzestheologien, versuchte in der Spur
Eberhard Jüngels «Gott als Geheimnis der
Welt» aufgrund des Geschehens am Kreuze
von Golgatha zu begreifen. Wer dieses Buch
je gelesen hat, weiss wovon ich rede. Es ist
sehr umfangreich, höchst abstrakt und voll
sublimer, sich an Hegel anlehnender Rhetorik.

Heute bezweifle ich, dass es je viele
verstanden. Doch wie dem auch sei, je länger
desto mehr störte mich der krasse Gegensatz
zwischen diffizilem Sprach- und
Argumentationsgewand und der erschreckend simplen

Brutalität jenes Geschehens. Ein
Geschehen? Welche Beschönigung. Da starb
einer, den sie Jesus nannten, in entsetzlichster

Weise. Starb? Welch ein Verleugnen: Er
verreckte. Das war das Wort, welches ich in

252



jener Predigt der offiziellen theologischen
Sprachregelung entgegensetzte. Mit Jesus
verreckten übrigens zwei andere Menschen.
Das war mir wichtiger als der Hegeische
Karfreitag. Meine Predigt löste erhebliche
Affekte aus, was mich heute froh stimmt.

Bezeichnend für eine zwangsneurotische
Struktur ist das Abspalten rationaler
Gedankeninhalte von jeglichem Gefühl und
Affekt; wir nennen das Isolieren. Das Isolieren

der Kreuzestheologien öffnete mir die
Augen. Seither sehe ich, stehe ich in der
Bibliothek der theologischen Fakultät, die
ehrwürdig langen Reihen von Gottesdefinitionen

betrachtend, die Ströme von Blut aus
den trockenen Bänden fliessen, welche das
Isolieren der Gefühle und Affekte mit
heraufbeschwor - die Blutströme derer, welche
im Namen des jeweils gerade als Gott
Bestimmten hingeschlachtet, als Ketzer oder
Hexen verbrannt wurden; oder die Blutströme

derer, welche von ihrem Leben geben
müssten, um den Prunk kirchlicher Macht zu
bauen und zu erhalten. Angesichts dessen
halte ich es heute mit Voltaire: «Ecrasez
l'infâme!» Kirchlicher Prunk und kirchliche
Macht bilden den Boden der Theologie,
nicht umgekehrt. Kirchliche Theologie als
Pseudo-Epistemologie, als objektivierende
Verbalexegese des nie Objektivierbaren ist
Ideologie.

Es braucht angesichts der Realität des
Leidens, angesichts des Meeres von Leid
ungeheuren Mut, noch an Gott zu glauben -
oder ungeheure Dummheit. Ich kann es
nach «Auschwitz» nicht mehr; nicht nur
rational nicht mehr, nein, vor allem auch
emotional nicht mehr. Die Sicherheit und
Unangefochtenheit, die Verdrängungsfähigkeit

seitheriger Theologie und Kirche stösst
mich ab. Allüberall die Unfähigkeit zu
trauern.

Das Problem des Leidens

Falls es einen Gott gäbe, kann er für mich
nichts mehr zu tun haben mit solcher Kirche
und Theologie. Doch falls es einen Gott
gäbe, so zerbricht mir jede Möglichkeit
eines Vertrauens in ihn an dem Problem des
Leidens, das mir zu der Theodizeefrage
wurde, an welcher mir einst die Antworten
jeder Kreuzestheologie zerschellten.
Dostojewskis Iwan Karamasofffasste mir die Em¬

pörung wider jegliche harmonistische, das
Leiden übergreifende, es dadurch aufzuheben

trachtende Theologie endgültig in Worte.

Angesichts des Leidens eines Kindes, das
vor den Augen seiner Mutter zu Tode gehetzt
wird, weigert sich Iwan, an einen Gott als
Garanten des übergreifenden Sinnes zu
glauben, und sagt:

Diese göttlich legitimierte Harmonie ist
nichts wert, «denn diese Kindertränlein sind
ungesühnt geblieben. Sie aber müssen
gesühnt werden, sonst gibt es keine Harmonie.
Aber womit, wodurch kannst Du sie sühnen,
wie sie rächen? Ist das überhaupt möglich?
Was tut es schliesslich, dass sie gerächt
werden? Was tue ich mit der Rache, was nützen
mir die Höllenqualen der Peiniger, was kann
die Hölle hierbei wieder gutmachen, wenn
das Kindchen schon zu Tode gequält ist? Ich
will verzeihen und umarmen und will nicht,
dass noch gelitten werde. Und wenn die
Leiden der Kinder zu jener Summe von
Leid, die zum Kauf der Wahrheit erforderlich

ist, unbedingt hinzukommen müssen, so
behaupte ich im voraus, dass die Wahrheit
diesen Preis nicht wert ist. Ich will nicht,
dass die Mutter den Peiniger ihres Sohnes
umarme! Wie darf sie es wagen, ihm zu
vergeben - mag sie ihm ihr unermessliches
Mutterleid und ihren Schmerz verzeihen;
aber die Leiden ihres von Hunden zerrissenen

Kindes darf sie nicht verzeihen, dazu hat
sie kein Recht, auch dann nicht, wenn ihr
Kind selbst dem Peiniger verziehe! Wenn
das aber so ist, wenn man nicht verzeihen
darf, wo ist dann die Harmonie? Gibt es in
der ganzen Welt ein Wesen, welches das
Recht hätte zu verzeihen? Ich will keine
Harmonie, aus Liebe zur Menschheit will
ich sie nicht. Lieber bleibe ich bei ungesühn-
tem Leiden. Lieber bleibe ich rachelos bei
meinem ungerächten Leiden und in meinem
unstillbaren Zorn, selbst wenn ich nicht im
Recht wäre. Ist doch diese Harmonie gar zu
teuer eingeschätzt! Wenigstens erlaubt es
mein Beutel nicht, so viel für den Eintritt zu
zahlen. Darum aber beeile ich mich, mein
Eintrittsbillett zurückzugeben. Und wenn
ich nur ein ehrlicher Mensch bin, so ist es
meine Pflicht, dies so bald wie möglich zu
tun. Das tue ich denn auch.»5

Falls es keinen Gott gäbe, so erfasst mich
das metaphysische Grauen, wie es Max
Horkheimer beschrieben hat:

253



«Der Gedanke, dass die Gebete der
Verfolgten in höchster Not, dass die der
Unschuldigen, die ohne Aufklärung ihrer Sache
sterben müssen, dass die letzten Hoffnungen
auf eine übermenschliche Instanz kein Ziel
erreichen und dass die Nacht, die kein
menschliches Licht erhellt, auch von keinem
göttlichen durchdrungen wird, ist ungeheuerlich.

Die ewige Wahrheit hat ohne Gott
ebensowenig einen Grund und Halt wie die
unendliche Liebe, ja, sie wird zum undenkbaren

Begriff. Aber ist Ungeheuerlichkeit je
ein stichhaltiges Argument gegen die
Behauptung oder Leugnung eines Sachverhalts
gewesen, enthält die Logik das Gesetz, dass
ein Urteil falsch ist, wenn seine Konsequenz
Verzweiflung wäre?»6

Vertrauen und Glauben angesichts innerer
Zerrissenheit

Müde muss ich zuweilen den Blick abwenden

von den Problemen metaphysischer
Aporien, die so sehr existentiell konkreter
sind, als es viele wahrhaben wollen. Ich
muss - in der Sprache der Psychoanalyse
ausgedrückt - verleugnen. Weil ich sonst
nicht mehr leben kann. Seelsorge und Therapie

Hessen es mir eindrücklich werden, wie
wir Menschen einen Halt brauchen, irgendein

Bild, eine Phantasie von Ganzheit und
tragender Sicherheit. Obwohl eine jede
unserer Liebesbeziehungen unsere tiefstinnere
Zerrissenheit spiegelt, obwohl unser Lieben
nie ohne Hassen ist, benötigen wir Liebe und
den Glauben an sie. Denn nur Liebe und das
Vertrauen auf Zuwendung reissen uns aus
Resignation, aus ambivalentem Verstricktsein

in Zweifel und Verzweiflung, aus den
Verwicklungen des Hasses.

Utopien brauchen wir aus praktisch-psychologischen

Gründen. Ohne sie halten die
meisten Menschen ihr Leben nicht aus. Wir
brauchen Entwürfe von Sinn, Vertrauen und
Glauben an Tragendes. Wir benötigen Utopien

auch existentiell. Utopien verbinden
Menschen. An die Liebe müssen zumindest
zwei miteinander glauben. Auf die Liebe
seiner Erzeuger sollte jedes wehrlose Kind
sich verlassen können. Eine Gemeinschaft
ohne fürsorgliche Utopien verkommt.
Gebrochen müssen unsere Utopien aus praktisch-

psychologischen Gründen darum sein,
weil wir im Innersten zerrissen sind. Ich

halte es für inhuman, in Utopien ein Ideal
unserer selbst und ein Wunschdenken zu
projizieren, dem wir selber nie genügen.
Dann vermeinen wir, wir seien so wie unsere
Ideale. Das entbindet uns von der
Auseinandersetzung mit uns selber, mit dem radikal
Bösen in uns. An solchen Idealen zerbrechen
andere Menschen psychisch; Menschen, die
an ihrer inneren Zerrissenheit leiden, sich
aber von der Fassade täuschen lassen, die
ihnen andere entgegentragen, und die dann
ihre Zerrissenheit als persönliche Schuld
auffassen.

Gebrochen müssen unsere Utopien auch
aus existentiellen Gründen sein. Die Kraft
zu solchen Utopien hängt doch wesentlich
ab von den konkreten Lebensumständen. Es
ist leichter, an die Liebe zu glauben, wenn
man satt und physisch wie psychisch gesund
ist. Unsere individuellen wie gemeinschaftlichen

Utopien können schneller vollständig
zusammenbrechen, als wir in aller Regel
erwarten. Und wir sind auch rascher bereit,
sie zu verraten, als wir es wahrhaben wollen.
Ich halte es für inhuman, Menschen unter
dem Vorzeichen irgendwelcher Utopien von
Sinn, Ganzheit, Liebe zu verurteilen, die an
ihren konkreten Lebensumständen zerbrechen.

Auch wenn es ein gesellschaftliches
sowieso kirchliches und leider auch
psychoanalytisches Tabu ist: Der Freitod ist eine
mit Respekt anzuerkennende Wahl
angesichts der Bedingungen menschlichen
Daseins.

Fragmentarisch jedoch müssen meiner
Überzeugung nach unsere Utopien in
theoretischer Hinsicht sein. Damit meine
ich, dass ich jede Utopie als inhuman
ablehne, die über den Bereich relativer
persönlicher Entscheidung hinaus einen Glauben

absolut setzt, der die Probleme als
definitiv gelöst ausgibt, welche sich heute in
den metaphysischen Aporien der Agnosis
stellen. Was ich sehen kann, ist dies: Jede

Theologie, jede Glaubensgemeinschaft,
jede säkulare Ideologie und deren Trägergruppe

enden in Unterdrückung, Verfolgung,

Ausschaltung Andersgesinnter. Mir ist
es deshalb das Gebot des Humanismus, zu
der theoretischen Fragmentiertheit der eigenen

Utopien zu stehen, sie konsequent jeder
Kritik auszusetzen und aus der theoretischen
Gebrochenheit die praktischen Folgerungen
zu ziehen.

254



1 S.Freud, Neue Folge der Vorlesungen zur Einfüh- 4 L. Wittgenstein, Schlussatz des «Tractates logico-
rung in die Psychoanalyse (1932), GW XV, S. 173. philosophicus», Frankfurt am Main 1960.
2 E. Käsemann, Begründet der ntl. Kanon die Ein- 5 F. M. Dostojewski, Die Brüder Karamasoff,
heit der Kirche? in: Ders., Exegetische Versuche und Darmstadt 1968, S. 398f.
Besinnungen, Erster Band, S. 214-223. 6 M. Horkheimer, Kritische Theorie I, Frankfurt am
3 K. Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilo- Main 1968, S. 372.
sophie (1844), MEW I, S. 378.

Zu Rolf Germann-Gehrets Religionskritik

Auf Rolf Germann-Gehrets Religionskritik antworten heisst sich die eigene Religiosität
bewusst machen. Dass diese Religiosität nichts Einheitliches ist oder gar sein soll, auch nicht
unter religiös-sozialistischen Genossinnen und Genossen bzw. Mitgliedern der Redaktionskommission

der Neuen Wege, zeigen die hier vereinigten Reaktionen: Hans-Adam Ritter,
Pfarrer in Basel, klopft energisch aufden Tisch, aus Empfindlichkeit, wie er weiss, die aber
auch mit persönlicher Entwicklung, anderer Erfahrung und Lektüre, zu tun hat. Leni
Altwegg, Pfarrerin in Adliswil (ZH) und dem Autor als einstige Praktikums-Leiterin
freundschaftlich verbunden, hinterfragt die dogmatische Gottesvorstellung seiner Religionskritik.
«Als Frau, die mehr dem Boden verhaftet ist als dem Schweben», sucht sie Gott in Beziehung
zu erfahren. Ein ebenso faszinierter wie irritierter Freund des Autors ist Manfred Züfle, der
in vielen Gedichten ganz unbefangen so etwas wie eine lyrische Theodizee vorträgt: von
Gott, dem immer kleiner werdenden. Es ist auch bei Züfle die andere Erfahrung und
Biographie, die ihn hoffen lässt, die seit Pascal offene Wette nicht zu verlieren. Als
Psychologin macht Yvonne Haeberli in unserer Gesellschaft existentielle Defizite aus, die den
Kirchen die Chance eröffnen könnten, Orte neuer Erfahrungen zu werden, wenn, ja wenn
«Gotteshäuser» zu «Menschenhäusern» würden. Ein weiterer Theologe, AI Imfeld, befasst
sich mit Religion jenseits von Fundamentalismen, denen nicht nur Gläubige, sondern auch
Agnostiker aufsitzen. AufErfahrungen des Vertrauens und der Hoffnung, der Liebe und des
politischen Engagements beruft sich Hansjörg Braunschweig, nicht um eine theoretische
Gegenposition zu entwerfen, sondern um seine eigene, persönliche wie politische Spiritualität

zu bezeugen. Red.

Kurzes Ausrufen eines gewöhnlichen Pfarrers über
einen ungewöhnlichen Religionskritiker

Lieber Herr Germann, es ist interessant und Ich will gegen die Vergangenheit
bewegend, pauschal und hochtrabend, was nicht nur anschreien,
Sie geschrieben haben. Am Ende sagen Sie sondern auch von ihr leben
mit Voltaire: Ecrasez l'infâme! Das klingt
auf französisch scharf und gut, auf deutsch Wenn Sie so feurig die Psychoanalyse
belautet es: Merzt die Abscheuliche aus! Bitte, treiben (sympathischerweise auch ein
bissverstehen Sie, dass mich das als gewöhnli- chen Marxismus immer noch) und kurz und
chen Theologen, der seine Zweifel kennt bündig erklären, dass kirchlicher Prunk und
und auch etwas weiss von der Gewaltge- kirchliche Macht den Boden der Theologie
schichte der Kirche - vergeistert, so dass ich bildeten und vielleicht nichts sonst
profiausrufen und ein bisschen auf den Tisch tieren Sie da nicht zu rücksichtslos von der
klopfen muss. Gnade der späten Geburt - nicht Ihrer Per-

255


	Falls es (k)einen Gott gäbe : Anmerkungen eines weder gläubigen noch ungläubigen Psychoanalytikers

