
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 7-8

Artikel: Die Herausforderung muss bleiben : Ragaz, der Religiöse Sozialismus
und Israel - im Blick auf die Gegenwart

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Die Herausforderung muss bleiben
Ragaz, der Religiöse Sozialismus und Israel - im Blick auf
die Gegenwart

Das zweite Referat der Tagung «Ansätze zum christlich-jüdischen Gespräch bei Leonhard
Ragaz», das hier in leicht überarbeiteter und ergänzter Fassung veröffentlicht wird, sollte
das Ragazsche Erbe «im Blick auf die Gegenwart» aktualisieren. Mit der Botschaft des
Reiches Gottes im «weltlichen» Verständnis des Religiösen Sozialbmus schlägt Ragaz eine
Brücke vom Christentum zum Judentum, wie es vor ihm kein reformierter Theologe getan hat,
von den katholischen Theologen ganz zu schweigen. Trägt diese Brücke noch heute? Bevor
so gefragt werden kann, muss Vergangenheit aufgearbeitet werden. Sonstwird der «Blick auf
die Gegenwart» nichtfrei, gibt es keinen echten christlich-jüdischen Dialog und auch keine
ethisch verantwortbare Annäherung an das heutige Israel. W. Sp.

Gemeinsamer Glaube an das Zion Gottes

Als Leonhard Ragaz 70 Jahre alt wurde,
erhielt er eine Gabe aus Jerusalem, die ihn
besonders freute. Es waren einundzwanzig,
zu einer kleinen Festschrift vereinigte Briefe.

Zu den Autoren gehörte auch Martin
Buber, der grosse jüdische Freund des Geehrten.

Die Gabe enthielt die Erklärung, dass
Israel Leonhard Ragaz als einen «Gerechten
unter den Völkern» betrachte. Zu seinen
Ehren sei ein Baum im Herzl-Wald gepflanzt
worden.1 Die Auszeichnung krönte ein
Lebenswerk, das wie kein anderes seiner Zeit
der christlich-jüdischen Ökumene diente.

Leonhard Ragaz ist der erste christliche
Theologe, der von «Judenmission» dezidiert
nichts wissen will. Von ihm erscheint 1922
die bedeutende, für die damalige Theologie
revolutionäre Schrift «Judentum und
Christentum»2. Sie gibt ein Referat wieder, das
im Winter 1921 vor der «Vereinigung für
soziale und kulturelle Arbeit im Judentum»
in Zürich gehalten wurde. Darin bekennt
Ragaz, ihm sei die «Frage des Judentums...
immer mehr zu einer Mittelpunktsfrage
geworden». Ja, «die Sache des Judentums» sei
«nicht eine fremde, sondern die eigene, weil
ein Teil der Sache Gottes und des Menschen
überhaupt». Aber wer so rede, «stehe
jenseits von Kirche und offiziellem christlichem

Wesen».3 Ich fürchte, dass diese Ein-

212

Schätzung noch heute zutrifft, zumindest in
der Praxis der real existierenden Christentümer.

Ragaz erkennt, dass die gemeinsame
Sache, um die es Judentum und Christentum
geht, das Zion Gottes oder das Reich Gottes
für diese Erde ist. Gemeinsam ist Judentum
und Christentum aber auch, dass diese Sache
noch aussteht. Für das Christentum ist das
Reich Gottes mit dem Messias Jesus zwar
«genaht», wie es im Matthäus-Evangelium
(3,2) heisst, aber noch nicht wirklich da. Für
das Judentum kann das Zion Gottes noch
nicht dasein, weil auch der Messias noch
nicht gekommen ist.

Gegenüber einem jenseitshäretisch
gewordenen Christentum vertritt das Judentum
den Messianismus des Reiches Gottes mit
dem Ziel der sozialen Befreiung der
Menschen. «Die Seele des Judentums», sagt
Ragaz, «ist der Messianismus, das heisst, die
Hoffnung auf die Gottesherrschaft auf
Erden, welche Gerechtigkeit, Frieden und
Güte bringt und die Erlösung aller Kreatur
schafft.»4 So vertritt «das Judentum das
Reich Gottes, aber ohne Christus, das
Christentum aber Christus ohne das Reich
Gottes».5 Oft will mir scheinen, der Jesus der
christologischen Karrieren habe unserer
Welt weniger zu sagen als der Jude Jesus, der
in Erwartung des Reiches Gottes lebt, hofft,
kämpft und Niederlagen erleidet.



Religiöser Sozialismus als Brücke

Nach Ragaz' Vortrag von 1921 sind Judentum

und Christentum «zwei Strömungen in
einer Bewegung, zwei Stämme aus einer
Wurzel»6. Ein anderes Bild folgt 1942 im
Vortrag «Israel, Judentum, Christentum»:
«Judentum und Christentum sind die beiden
Stämme, in welche der Baum, der Israel
heisst, sich gespalten hat.»7 Es ist der
gemeinsame Glaube an das verheissene Reich
Gottes für diese Erde, der sich in den Bildern
von der einen «Bewegung», der einen «Wurzel»

oder dem einen «Baum Israel»
ausdrückt. Aus dem gemeinsamen Glauben
folgen aber auch gemeinsame Vorstellungen
von Gerechtigkeit und Menschenwürde, von
Demokratie und Sozialismus:

1. Reich Gottes ist eine Verheissung für
diese Erde, nicht erst für das Jenseits. Der
Gott Abrahams und Jesu ist ein lebendiger,
in der Welt wirkender Gott. Darin
unterscheidet er sich von einem ruhenden Gott,
sei es als Natur, sei es als Idee, sei es als
Mythos, wie ihn das Heidentum kennt.
Anders als dieser geschichtslose Gott, ist der
jüdisch-christliche Gott «das vorwärts
drängende, allen Widerstand, alle Starrheit, alles
Schicksal, allen Tod überwindende Leben»,
«die ewige Revolution der Welt»8. Das
Reich Gottes steht darum auch im Kampf
mit dem Weltreich, seinem Gegentypus,
angefangen von der Pax Romana bis zur Pax
Americana, dem einzigen nach dem Untergang

der Sowjetunion noch verbliebenen
Imperialismus.

Reich Gottes will also die Welt verändern,
die Weltreiche überwinden. Das vergisst das
traditionelle, auf Jenseits und private
Innerlichkeit reduzierte Christentum. Es betet
nicht wirklich: «Dein Reich komme!»,
sondern: «Nimm uns auf in Dein Reich!» Diese
Jenseitshäresie, die - wie Bloch sagt - «im
Drüben zu fischen»9 sucht, um hienieden
alles beim alten bleiben zu lassen, dieses
«Opium des Volkes» lässt die Welt «im
argen» und legitimiert damit die bestehenden
Zustände.

Wir können das Reich Gottes zwar nicht
selber «machen». «Aber», sagt Ragaz, «wir
können es annehmen oder verwerfen, können

dafür einstehen oder ihm widerstreben.»10

Das Reich Gottes verhält sich nicht
neutral zu den Welthandelspreisen. Es gibt

uns eine Richtschnur, um Recht von Unrecht
zu unterscheiden und nach dieser
Unterscheidung auch zu handeln.

2. Reich Gottes aufErden meint auch eine
politische Sache: ein Reich des Friedens, der
Gerechtigkeit, der bewahrten, ja erneuerten
Schöpfung, eine Gemeinschaft aller
Menschen, eine solidarische Welt und darum das
Gegenteil einer jenseitsbezogenen Religion.
«Israel hofft auf eine Erlösung der Welt
durch Gott. Es denkt sich diese Erlösung
vorwiegend in politischer und sozialer
Gestalt; das ist sein Messianismus... Das
Christentum brachte der Welt den Messias,
vergass aber nach und nach den Messianismus,

das heisst, die Hoffnung aufdie
Gottesherrschaft über die Erde... An die Stelle des
Reiches Gottes tritt die Person Jesu.» An die
Stelle des Reiches Gottes tritt aber auch die
Kirche. In ihr hat die alte Jesus- und Reich-
gottes-Bewegung nicht mehr Platz. Sie wird
Ketzerbewegung, «von den Montanisten bis
zu den religiösen Sozialisten»", wie Ragaz
sagt, indem er sich gleichzeitig in dieser
Ketzer-Tradition sieht und zu ihr sich
bekennt.

3. Reich Gottes als politische Sache hat
eine Tendenz zu Demokratie und Sozialismus.

Diese beiden politischen Leitideen
werden von der Würde des Menschen her
gedacht. Am Ursprung Israels wie des
Christentums steht die «Einzigkeit» Gottes. Aus
ihr geht die Einzigartigkeit des Menschen
als des Abbildes Gottes hervor, und zwar
die Einzigartigkeit nicht einer abstrakten
menschlichen Natur, sondern des
Einzelmenschen, der individuellen Persönlichkeit.
«Hier bekommt von dem einen und persönlichen

Gott her der Mensch seinen persönlichen

Wert.» Dieser menschliche Selbstwert

hat politische Konsequenzen: «Hier
wachsen erst wahre Demokratie und wahrer
Sozialismus.»12

Unter «Sozialismus» versteht Ragaz nie
das, was unter diesem Namen als «real
existierend» behauptet wurde, also nie
Staatssozialismus, schon gar nicht Diktatur. Sozialismus

meint vielmehrein Projekt, das bis heute
unabgegolten aussteht: das Projekt eines
genossenschaftlichen Sozialismus, einer
demokratisch selbstverwalteten Wirtschaft und
Gesellschaft. In dieser fundamentaldemokratischen

Zielsetzung wusste sich der
christliche Sozialist Ragaz auch mit dem jü-

213



dischen Sozialisten Buber einig, wie die
Begegnung der beiden an der religiös-sozialen
Heppenheimer Tagung von 1928 zeigte.13

Die jüdisch-christliche Übereinstimmung
im Glauben an das Reich Gottes ist deckungsgleich

mit der Quintessenz des Religiösen
Sozialismus. Mit «Religion» freilich hat dieser

«religiöse» Sozialismus nichts zu tun,
sofern unter ihr ein System von Glaubenssätzen,

festen Institutionen, von hierarchischem

Priestertum, Kult und Tempeldienst
verstanden wird. Insofern ist auch der Begriff
«Religiöser Sozialismus» unglücklich
gewählt, ein Zufallsbegriff, der eines nicht sein
soll: ein aufsolche Religion zurückgehender,
gar kirchlich legitimierter Sozialismus, eine
Art Konstantinismus von links.

«Religiös» wurde dieser Sozialismus
genannt, weil er ein Reich-Gottes-Sozialismus
sein wollte, zu dem auch die jüdischen
Genossinnen und Genossen gehörten. Hätte die
religiös-soziale Bewegung sich auf einen
«christlichen» Sozialismus beschränkt, so
wäre der jüdische Stamm verleugnet, von
der gemeinsamen Sache ausgeschlossen
worden. Religiöser Sozialismus ohne den
jüdischen Beitrag ist unvollständig,
fragmentarisch, eine Verarmung. Ich bedaure,
dass es in der heutigen Religiös-sozialistischen

Vereinigung keine Jüdinnen und
Juden mehr gibt. Woran das liegt, kann ich
nicht sagen. Oft habe ich den Eindruck, auf
jüdischer Seite seien die Linken nicht mehr
«religiös» und die Gläubigen nicht mehr
«links». Die zeichenhafte Freundschaft
zwischen Martin Buber und Leonhard
Ragaz hat keine Fortsetzung gefunden, keinen

Bund unter den Nachfolgerinnen und
Nachfolgern der beiden prophetischen
Gestalten hinterlassen. Der Religiöse Sozialismus

bringt sich so um die Pionierrolle, die er
für die jüdisch-christliche Ökumene
übernehmen könnte.

Vor dem Blick in die Gegenwart
ein Blick zurück in die Geschichte
(des Unheils)

Trotz der - vom Religiösen Sozialismus
wiederentdeckten - Übereinstimmung von
Judentum und Christentum sieht die
Geschichte jüdischer Diaspora in sog. christlicher

Gesellschaft ganz anders aus, ist für das
Judentum die Kirchengeschichte eine Ge¬

schichte des Unheils. Dabei kann die Schuld
nicht gleichmässig verteilt werden, wie es in
der innerchristlichen Ökumene zwischen
den beiden Hauptkonfessionen vielleicht
möglich ist, wenn es um die Ursachen der
Trennung in der Reformationszeit geht.
Nein, diese Schuld kann sehr eindeutig und
einseitig dem Christentum, dem organisierten,

Religion gewordenen Christentum
zugeordnet werden: von der Frühkirche bis zur
«Genesis des österreichischen Katholiken
Adolf Hitler», wie Friedrich Heer sein Werk
«Gottes erste Liebe» untertitelt.14

Das alles muss ich hier nicht rekapitulieren.
Nur eines wundert mich: Dass zwar die

Kirchen wenigstens zögerlich beginnen, den
Antijudaismus ihrer Vergangenheit aufzuarbeiten;

dass aber die «christlichen» Staaten,
die eine solche Vergangenheit ebenfalls
aufzuarbeiten hätten, dies mit erschütternder
Gleichgültigkeit unterlassen. «Unfähigkeit
zu trauern» gibt es auch in der Schweiz. In
Ralph Weingartens Beitrag zur Festschrift
für Sigi Feigel15 habe ich erstmals zur
Kenntnis genommen, wie sehr der
Antisemitismus während Jahrhunderten zum
Selbstverständnis der Schweizerischen
Eidgenossenschaft gehörte. Das war Apartheid
in Reinkultur, wenn die Juden und Jüdinnen
nicht überhaupt verfolgt, des Landes
verwiesen oder umgebracht wurden - etwa mit
der Begründung, sie hätten Ritualmorde
begangen, Brunnen und Quellen vergiftet
oder die Pest verbreitet. Noch die
Bundesverfassung von 1848 gewährleistet
Niederlassungsfreiheit, Kultusfreiheit und
Rechtsgleichheit nur den Schweizer Bürgern
christlicher Konfession. Angst vor «Ver-
judung» der Schweiz steht hinter der
verbrecherischen Flüchtlingspolitik im Zweiten
Weltkrieg. Ich habe keinen Hinweis gefunden,

dass die Schweiz das von ihr erfundene
Jubiläumsjahr 1991 zum Anlass genommen
hätte, sich dieser Vergangenheit zu stellen.
Statt dessen sucht sie unter den
Asylsuchenden nach neuen «Juden», die sie zu
Feinden unserer Gesellschaft stempeln,
marginalisieren, ausschaffen kann. Dieses
«niemals vergessen» angesichts eines noch
lange nicht überwundenen, teils latenten,
teils offenen Antisemitismus wäre wichtig
für die Zukunft dieses Landes, sofern es
denn eine menschenwürdige Zukunft sein
soll.

214



Ich habe nicht einfach gut reden als einer,
der in diese Vergangenheit nicht involviert
ist. Anders als jener «christliche» Politiker,
der in Israel von der «Gnade der späten
Geburt» daherredete, hat der deutsche
Bundespräsident Richard v. Weizsäcker in seiner
Rede zum 8. Mai 1985 die Dinge auf den
Punkt gebracht: «Die Jungen sind nicht
verantwortlich für das, was damals geschah.
Aber sie sind verantwortlich für das, was in
der Geschichte daraus wird.» Als einer, der
sich mitverantwortlich hält für das, was in
der Geschichte aus kirchlicher wie staatlicher

Diskriminierung, Verfolgung und
Vernichtung von Jüdinnen und Juden wird, rede
ich weiter. Und zwar über Israel.

Gesprächsverweigerung über Israel?

Aber nun beginnen für mich die eigentlichen
Schwierigkeiten. Es ist so einfach, die
Ragazsche Übereinstimmung von Judentum
und Christentum darzustellen und dem
Gründer des Religiösen Sozialismus in der
Schweiz für seine Pionierrolle in der
jüdisch-christlichen Ökumene dankbar zu
sein. Es ist hingegen eine schwierige, ja
quälende Aufgabe geworden, diese Position
im Umgang mit dem heutigen Staat Israel zu
aktualisieren. Die Last der Vergangenheit,
die ich im Sinne von Weizsäckers als Aufgabe

für die Zukunft empfinde, macht es
unmöglich, Israel wie jeden andern Staat zu
beurteilen. Auferlegt mir diese Vergangenheit

also Grenzen der Kritik? Was die Sache
zusätzlich belastet, ist der Verdacht des
Antisemitismus, wenn harsche Kritik an
der Politik Israels von «christlicher» Seite
kommt.

Ich besinne mich, bevor ich Kritik übe,
auf meine Herkunft. Dass das katholische
Milieu, dem ich entstamme, antisemitisch
war, dass dieser Antisemitismus auch mich
geprägt hat, ist mir nur zu bewusst. Habe ich
überhaupt das Recht, recht zu haben? Aber
habe ich überhaupt recht? Da Antisemitismus

zwangsläufig auch gegen Israel
gerichtet ist, in Israel den «Juden der Völker»
sieht, kann - per Umkehrschluss - alles, was
Israel kritisiert, auch diesem Verdacht
ausgesetzt sein, selbst wenn der Kritiker sich
völlig frei von Antisemitismus wähnt.

Lassen wir es also lieber bleiben? Was
soll ich mit einer Kritik, die ja doch nichts

verändert, Menschen verletzen, die in Israel
die Heimstätte gegenüber einer
jahrhundertealten Verfolgung gefunden haben oder
im schlimmsten, nie mehr ganz auszu-
schliessenden Fall zu finden hoffen? So habe
ich in den Neuen Wegen fast immer nur
geschwiegen, wenn ich eigentlich hätte
reden, vielleicht schreien müssen. Auch und
gerade in der Tradition eines Leonhard
Ragaz. So weichen noch viele andere unter
meinen Freundinnen und Freunden dieser
Auseinandersetzung aus. Ernst Ludwig Ehrlich

hat mich gefragt, warum so wenige von
uns an dieser Bolderntagung teilnehmen. Ich
fürchte, dass in solcher Bewusstseins- oder
Gemütslage die tiefere Ursache dafür liegen
dürfte. Und das müssten wir, glaube ich,
ernst, sehr ernst nehmen.

Gesprächsverweigerung liegt auch in der
wechselseitigen Pathologbierung, die ich
mit zunehmender Sorge beobachte. Linke
Christinnen und Christen werfen jüdischen
Genossinnen und Genossen, wie auch den
Israelis generell vor, an einer «Sicherheitsneurose»

zu leiden, weshalb mit ihnen ein
sinnvolles Gespräch nicht mehr möglich sei.
Emanuel Hurwitz, der sich dagegen zu Recht
verwahrt, holt seinerseits zu einer nicht
weniger drastischen Pathologisierung christlicher

Israelkritik aus: «Offenbar ist das

Schuldgefühl ein immanenter Bestandteil
der christlichen Botschaft und quält die
Menschen so furchtbar, dass sie nicht anders
damit fertigwerden als auf Kosten immer
gleicher Projektionsfiguren.»16 Der Christ
würde so sehr vor dem Anspruch seiner
Religion versagen, dass er den Juden als
Sündenbock brauche, um sich zu entlasten.
Auch in diesem Fall bleibt kein Raum mehr
für den Dialog. Wir beginnen uns aus dem
Weg zu gehen.

«Die Herausforderung muss bleiben»,
lautet der Titel meines Referates. Sie darf
vor allem nicht der Gesprächsverweigerung
weichen. Also versuche ich mich auch der
Herausforderung zu stellen, die der Staat
«Israel» bedeutet, mit Ragaz und «im Blick
auf die Gegenwart», wie es im Untertitel
heisst.

Das Existenzrecht Israels

Um Missverständnisse gar nicht erst
aufkommen zu lassen: Das Existenzrecht Isra-

215



els ist keine Frage, die zu diskutieren wäre.
Und dies aus drei Gründen:

1. Allein das Faktum, dass heute ein Volk,
nämlich das jüdische, hier lebt, begründet
sein Recht, hier zu leben, sein Existenzrecht,
das anders als in der politischen Form eines
eigenen Staates nicht gesichert werden kann.

2. Der Staat Israel wurde von der UNO
gegründet, die mit dieser Staatsgründung
einen «peaceful change» im Nahen Osten
einzuleiten versuchte. Eine bessere rechtliche
Legitimation als diese, die im Namen der
Völkergemeinschaft ergangen ist, könnte
ich mir gar nicht vorstellen.

3. Zur völkerrechtlichen Legitimation
hinzu kommt die moralische nach dem
Genozid am jüdischen Volk. Dass die Shoah
allein schon genügen müsste, um Israel als

staatgewordenes Notwehrrecht zu begründen,

steht für mich ausser Frage.
Für Ragaz - wie auch für Buber - war das

vor der Gründung des Judenstaates anders.
Im Vortrag von 1921 sagt Ragaz: «Es ist
Israels alte Meinung, dass es mit seiner
eigenen Erfüllung sich in die Welt auflöse.
Zion ist das Zeichen der Einigung aller
Völker in der Herrschaft Gottes, die die
Erlösung bedeutet. Dieser Universalismus ist
Israel eingestiftet. Es ist von vornherein
nicht bloss ein Volk, sondern das Volk der
Völker. Es hat einen Beruf für die Menschheit,

es ist in seinem Kern und Grundsinn die
aus Gott und in Gott geeinigte Menschheit.
Darum hat Israel keinen rechten Staat
bilden, darum nicht ein Volk wie andere
Völker, nicht erdgebunden und eingegrenzt
wie diese sein dürfen.» Von daher will Ragaz
«auch dem Zionismus nur bedingungsweise
zustimmen», sodass zwar «dem Judentum
die Heimstätte in Palästina endgültig
werde»17, aber eben nur als Heimstätte, nicht
als Staat.

Noch in seinem Todesjahr 1945 hat das
Thema «Palästina» Ragaz keine Ruhe
gelassen. An Buber schreibt er im Oktober:
«An den <Judenstaat> freilich glaube ich
nach wie vor nicht- es ist nicht das, was Gott
mit Israel will -, aber ich glaube unerschütterlich

daran, dass Gott im Erez Israel Zion
neu aufrichten will.»18 Ähnlich heisst es im
Juniheft desselben Jahres: «Der Zionismus
als blosser jüdischer Nationalismus wird vor
der arabischen Flut nicht bestehen können.
Einem Judentum, welches das nicht ver¬

steht, droht eine neue schwere Katastrophe.
Aber das Zion der Propheten taucht
gerade im Angesicht der Weltlage erst
recht mächtig über der Völkerwelt auf» (NW
1945, S. 318). Die letzte Auseinandersetzung

mit dem Thema entnehmen wir dem
Novemberheft: «Ein nationaler und
nationalistischer <Judenstaat> scheint mir nicht nur
praktisch unmöglich zu sein - er würde
schwerlich lange dauern und könnte nur
durch die Waffengewalt einer grossen
Schutzmacht gehalten werden -, sondern
auch gegen den Sinn Israels zu Verstössen,
der viel weiter und höher zielt. Er wäre bloss
eine neue Form der Versuchung für Israel, zu
sein <wie die Völker>. Nicht ein Judenstaat,
sondern bloss eine Heimstätte ist gut und
nötig» (S. 596). Ragaz sah für diese Heimstätte

einen autonomen Status unter der
Schirmherrschaft der UNO vor. Und: «Den
Arabern wird und darf dabei kein Unrecht
geschehen» (S. 597).

Ein Staat wie jeder andere?

Nun ist Israel geworden «wie die Völker», in
einem Staat wie andere Staaten und «gehalten

durch die Waffengewalt einer grossen
Schutzmacht». Die Kritiker Israels werden
höflich, aber bestimmt ersucht, an diesen
Staat keine anderen Massstäbe anzulegen
als an jeden andern Staat. Genau das hat
Ragaz jedoch nicht getan. Er hat vom
jüdischen Volk mehr erwartet als von andern
Völkern. In «Judentum und Christentum»
heisst es weiter: «Das Judentum ist immer
vornean gestanden, wo es galt, gegen
Nationalismus, Militarismus, Imperialismus,
gegen die ganze Herrschaft des Gewaltsystems

der Weltreiche zu kämpfen und an
dessen Stelle die Herrschaft des Rechtes zu
setzen. Es liefert je und je dem Pazifismus
Streiter ersten Ranges. Es vertritt den
Universalismus, der ihm eingestiftet ist, den
Internationalismus des sittlichen Geistes. Damit

erfüllt es seinen alten Beruf, das Volk
unter den Völkern zu sein, die Völkerwelt
zusammenzuhalten durch das Reich Gottes.
Darum hat es selbst keinen Staat und
keine nationale Erde, damit es alles staatliche

und nationale Wesen überbiete durch
den Gedanken der in Gott einigen Menschheit.»19

Wer heute so reden würde, wer also
die moralische Messlatte für Israels Politik

216



höher legen würde als für andere Staaten und
wer damit seine Kritik an dieser Politik
begründen wollte, bekäme zu hören, das sei
enttäuschter Philosemitismus und dieser
auch nur eine Variante des Antisemitismus.

Aber stimmt das wirklich? Um mit
Gegenbeispielen zu beginnen: Wenn eine
sozialistische Partei irgendwo Regierungsverantwortung

übernimmt, ist meine Messlatte
doch auch höher, als wenn eine bürgerliche
Partei an der Macht ist. Oder wenn einer
behauptet, «christliche Politik» zu betreiben,

muss er sich doch auch an diesem
Massstab messen lassen, ausser er halte
«hohes C» zum vornherein für eine
Leerformel, wie das in «christlichen» Parteien
zynischerweise immer mehr der Fall ist.
Oder wenn ein Staat «demokratischer
Rechtsstaat» sein will, setzt er sich selbst
einen andern Massstab als der Polizeistaat
oder die Diktatur.

Auch Ragaz verfolgt alle politischen
Bewegungen, in denen er das Reich Gottes am
Werk sieht, mit besonders hohen Erwartungen,

im Falle des Versagens aber auch mit
besonderer Kritik. Das könnte im einzelnen
am Beispiel des Sozialismus aufgezeigt werden.

Eine schärfere Abrechnung mit Lenin
und dem Bolschewismus als die bereits 1919
erschienene Kampfschrift «Sozialismus und
Gewalt» ist ja nun wohl kaum denkbar.
Möglich war sie in dieser Schärfe aber nur
angesichts der Nähe, die Ragaz zum
Kommunismus spürte, soweit dieser
«Unbedingtheit» und «revolutionären Geist»
verkörperte, eine Grundhaltung, die den
Kommunismus positiv von der Sozialdemokratie
unterschied, aber durch Gewalt wieder
zunichte gemacht, in sein perverses Gegenteil
verkehrt wurde: «Wenn der Kapitalismus
sich mit der Gewalt verbindet, so entspricht
dies seinem Wesen, aber wenn der Sozialismus

es tut, so ist es Abfall von sich selbst...
Sozialistischer Mörtel, der mit Gewalt
angerührt wird, hält schlecht.»20

Die Analogie von Sozialismus und Judentum

drängt sich in der Gewaltfrage insofern
ganz besonders auf, als Ragaz Judentum
sowohl auf der echten, der gewaltfreien Seite
des Sozialismus, als auch auf der falschen,
der gewaltsamen Seite des Sozialismus
ausmacht. Zur echten Seite gehören «Männer
wie Gustav Landauer und Martin Buber; die
einen staatsfreien und gewaltlosen Sozialis¬

mus im Sinne einer auf Liebe gebauten
wirklichen Gemeinschaft der Menschen verkündigen»,

auf der andern Seite muss Ragaz
«Radek, Sinoviev, Trotzky und Bela Kun
nennen und mit ihnen den Bolschewismus,
dessen Träger tatsächlich auch wieder zum
grossen Teil Israeliten sind». Im
«Gewaltsozialismus» sieht Ragaz den «Ausbruch

eines falschen, eines unerlösten
Messianismus»21.

«Israel und Gewalt»

Gewaltlosigkeit und Antimilitarismus sind
nach Ragaz die Konsequenz «der Ehrfucht
vor der Würde und Heiligkeit des Menschen
und des Glaubens an ein Reich der Gerechtigkeit

und Menschlichkeit, zu dem der
Friede gehört»(NW 1933, S. 450). Nicht nur
«Sozialismus und Gewalt», sondern auch
«Israel und Gewalt» wären heute zu einem
drängenden Problem für Ragaz geworden.
Er würde den Staat Israel allerdings nicht auf
einen Pazifismus verpflichten wollen. Dass
Staaten sich entwaffnen, auf den Schutz von
Recht und Gerechtigkeit vertrauen und so
der Völkergemeinschaft vorangehen könnten,

das ist zwar Ragaz' Hoffnung, die er
zum Beispiel mit der «Mission der Schweiz»
verbindet22; aber dass die meisten Völker
soweit nicht sind, ist auch für Ragaz die
Realität. In seiner Autobiographie lesen wir:
«Das Ideal ist ein Volk, das auf Grund eines
starken und alle Glieder umfassenden Glaubens

an Gott und Christus ohne Schwert
kämpft, so wie das Indien Gandhis. Wo diese
Voraussetzung nicht vorhanden ist, soll
Verteidigung mit den Waffen ihr Recht
haben, aber mit dem Bewusstsein der dämonischen

Gefahr, die mit der Gewalt und
besonders mit dem Schwerte verbunden ist.»23
Ich selbst habe im Fall der Sowjetunion
immer um Verständnis dafür geworben, dass
ein Volk, das im Zweiten Weltkrieg 20
Millionen Tote zu beklagen hatte, sein
Sicherheitsbedürfnis nur allzu leicht militärisch
überkompensiere. Darf ich ein Volk, das
durch die Shoah ging, anders beurteilen?

Wer von uns hätte die israelische
Bevölkerung nicht schützen wollen, als sie im
Golfkrieg durch irakische Scud-Raketen
bedroht wurde? Aber gab es dafür wirklich nur
noch den militärischen Weg, nur noch die
amerikanischen «Patriot»-Raketen? Ragaz

217



konnte in solchen Fällen auch sehr
undogmatisch reagieren. Als Nazideutschland die
KP zu liquidieren begann, empörte er sich
über die Untätigkeit der Sowjetunion: «Wo
blieb vollends die Rote Armee? Wir verlassen

uns nicht auf Armeen, seien's rote oder
andere, aber wenn man einmal solche hat, sie
pflegt, sie feiert, dann sollen sie auch zeigen,
dass sie da sind, wenn's ernst gilt, sonst ist ja
der Betrug doppelt»( NW 1933, S. 187).

Allein, Ragaz hätte in dieser Situation
auch mit seiner Prophezeiung recht gehabt,
dass der Judenstaat «nur durch die Waffengewalt

einer grossen Schutzmacht gehalten
werden» könnte. Und in dieser Schutzmacht
müsste Ragaz ein Weltreich erkennen, von
dessen scheinbarer Grösse heute viele
fasziniert sind, von dem aber das Wort aus dem
Bibelwerk gelten würde: «Gott duldet solche

Grössen nicht.»24 In der Tat bietet diese
Macht nicht nur Schutz, sie führt auch in
moralische Verstrickung. Israel muss sich
fast bis zur Selbstaufgabe an dieses Weltreich

anlehnen, ihm zum Beispiel die
schmutzige Arbeit abnehmen, wenn es darum

geht, mit Waffenexporten und militärischen

Instruktoren US-freundliche Diktaturen

wie einst das Somoza-Regime in Nicaragua,

den Schah des Iran oder die für ihre
Massaker berüchtigten Militärs in Guatemala

zu unterstützen.
Besonders schwierig wird die

Auseinandersetzung mit Israel angesichts der legitimen

Rechte des palästinensischen Volkes,
wozu ich auch das Recht auf Selbstbestimmung

und auf einen eigenen Staat zähle. Ich
erinnere mich an den Abschiedsbrief, den
Henryk M. Broder vor 10 Jahren an die
Linken in Deutschland geschrieben hat,
bevor er nach Israel auswanderte: «Euer
Interesse an den Palästinensern hat nur einen
einzigen vitalen Grund, dass es Juden sind,
von denen sie unterdrückt werden... Es ist
das alte Spiel, das Ihr mit immer neuen
Varianten aufführt: Juden wird weniger erlaubt
als anderen, aber es wird ihnen mehr
zugemutet»(Die Zeit, 27.2.81). Mich macht
solche Kritik betroffen, da sie ja durchaus
stimmen kann, ich mich also hinterfragen
muss, ob meine Solidarität mit dem
palästinensischen Volk denn so lauter sei, wie ich
meine. Kein Motiv ist jemals nur rein. Also
bleibt ein Rest von Verunsicherung. Das
kann wütend machen. Auf wen?

Aber darf ich denAufstand der Schwarzen
in Südafrika, den Widerstand der türkischen
Kurdinnen und Kurden oder den
Befreiungskampf des salvadorianischen Volkes
gutheissen und zur Intifada schweigen?
Oder vergleiche ich einmal mehr
Unvergleichbares? Soll ich lieber auf eine
Stellungnahme verzichten? Das kann ich nicht,
denn dieser Verzicht wäre auch eine
Stellungnahme. Sowohl das israelische als auch
das palästinensische Volk erwarten unsere
Solidarität. Es gibt aber nur informierte und
engagierte Solidarität. Diese muss Kritik
implizieren. Eine unkritische Solidarität, wo
Kritik sein müsste, wäre Komplicenschaft,
jedenfalls nicht das, worauf die beiden Völker

Anspruch haben.
Sumaya Farhat-Naser, eine Palästinenserin,

die selbst in der heutigen schwierigen
Situation ihres Volkes für Gewaltfreiheit
eintritt, bittet in den Neuen Wegen um Hilfe
und Ermutigung. Für sie ist das Leben in den
besetzten Gebieten unerträglich geworden.
Sie sagt uns: «Alles, was wir brauchen, ist
eine Ermutigung von aussen, von Europa,
von Amerika, von der Welt, dass uns gesagt
wird: <Macht weiter, wir unterstützen Euch!
Wir teilen Eure Auffassung von gewaltlosem

Weg und von der gegenseitigen
Anerkennung derselben Rechte>» (NW 1991, S.

114). Würden wir schweigen, so würden wir
auch Stellung nehmen - gegen die Bitte
unserer Freundin.

«Auserwählt», aber wozu?

Ein Letztes: Ragaz hat den jüdischen
Anspruch, «auserwähltes Volk» zu sein,
anerkannt, aber gleichzeitig davor gewarnt, ihn
mit politischen Ansprüchen auf Land, auf
Eroberung und Annexion zu vermengen. Er
sah eine Gefahr, dass dieses «Mittelpunktsvolk

der Geschichte» seinen Anspruch nicht
so sehr als Verpflichtung für die anderen
Völker sehen, sondern «diese Mission
selbstisch wenden, sie zu einer Art Nationalismus

umgestalten» würde.25
Dass es Kräfte in Israel gibt, die diese

gefährliche Richtung einschlagen, ist wohl
kaum zu bestreiten. Nur sollte die noch so
berechtigte Kritik an solchen Fehlentwicklungen

sich immer bewusst bleiben, dass die
Vermengung von Religion und Machtpolitik
nichts dem Judentum oder Israel Spezifi-

218



sches wäre. Auch der politische Katholizismus

hat in der Vergangenheit ganz ähnlich
wie ein gewisser politischer Zionismus aus
religiösem Ausschliesslichkeitsdenken sehr
weltliche Herrschaftsansprüche abgeleitet,
dann allerdings unvergleichlich brutaler
durchgesetzt, nicht zuletzt in der Form des

Antijudaismus.
Papst Pius VII. z.B. schreibt 1814 dem

Bischof von Troyes: «On confond la vérité
avec l'erreur, et l'on met au rang des sectes
hérétiques et même de la perfidie judaïque,
l'épouse sainte et immaculée du Christ hors
de laquelle il ne peut y avoir de salut.»26 Die
Kirche, vor allem die katholische, hat immer
wieder die Tendenz, sich als Selbstzweck
und nicht als Mittel im Dienste des Reiches
Gottes zu sehen, sich dogmatisch dagegen
abzusichern, dass auch der Fall eintreten
kann, dass Gott die Kirche verwerfen muss.
Dasselbe gilt für jenes «Israel», von dem
Ragaz sagt, dass es «nicht eine an sich wichtige

Sache, sondern bloss ein Werkzeug ist»,
das auch versagen, seine Mission verlieren
kann, vor allem «wenn es sein
Auserwähltsein im Dienste eines nationalistischen
Egoismus versteht»27.

«Die Herausforderung muss bleiben». Ich
hoffe, dass der Religiöse Sozialismus einen
Beitrag leisten kann, um ihr gerecht zu werden.

Mit Ragaz bin ich der Meinung, «dass
Judentum und Christentum jedes eine Wahrheit

vertreten, die nur beide vereinigt die
ganze Wahrheit bilden»28. Das wäre auch zu
bedenken, wenn wir in diesen schwierigen
Fragen den längst fälligen Dialog endlich
aufnehmen.

14 Vgl. Friedrich Heer, Gottes erste Liebe. 2000 Jahre
Judentum und Christentum. Genesis des österreichischen

Katholiken Adolf Hitler, München 1967.
15 Ralph Weingarten, Geschichte des Antisemitismus
in der Schweiz, in: Ernst Braunschweig (Hg.),
Antisemitismus - Umgang mit einer Herausforderung.
Festschrift zum 70. Geburtstag von Sigi Feigel, Zürich
1991, S. 29ff.
16 Emanuel Hurwitz, Christen und Juden. Tagebuch
eines Missverständnisses, Zürich 1991, S. 50, 57.
17 Judentum und Christentum, S. 25.
18 Leonhard Ragaz in seinen Briefen. 3. Band: 1933—

45, hg. von Hans Ulrich Jäger, Markus Mattmüller,
Arthur Rieh, Zürich 1992, Nr. 514, S. 388.
19 Judentum und Christentum, S. 39.
20 Sozialismus und Gewalt, Olten 1919, S. 20.
21 Judentum und Christentum, S. 41, 43.
22 Vgl. Die Abrüstung als Mission der Schweiz,
Zürich 1924.
23 Mein Weg, Band II, S. 281.
24 Die Bibel - Eine Deutung, Band I: Die Ur-
Geschichte, Zürich 1947, S. 177.
25 Judentum und Christentum, S. 58.
26 «Man verwechselt die Wahrheit mit dem Irrtum und
stellt die häretischen Sekten, ja selbst die jüdische
Treulosigkeit auf dieselbe Stufe wie die heilige und
unbefleckte Braut Christi, ausserhalb derer es kein Heil
geben kann» (fanzösischer Text nach: Jacques
Leclercq, Leçons de droit naturel, II, Namur 1958,
p. 76).
27 Israel, Judentum, Christentum, S. 16.
28 Judentum und Christentum, S. 64.

1 Herbert Hug, Leonhard Ragaz als Brückenbauer
zwischen Juden und Christen, in: NW 1968, S. 207.
2 Leonhard Ragaz, Judentum und Christentum,
Erlenbach-Zürich, 1922.
3 A.a.O., S. 5.
4 A.a.O., S. 38.
5 Ragaz, Mein Weg, Band II, Zürich 1952, S. 294.
6 Judentum und Christentum, S. 8.
7 Ragaz, Israel, Judentum und Christentum, Zürich
1942, S. 7.
8 Judentum und Christentum, S. 12.
9 Ernst Bloch, Atheismus im Christentum, Frankfurt
am Main 1968, S. 20.
10 Israel, Judentum und Christentum, S. 36.
11 Judentum und Christentum, S. 28, 31f., 34, 35.
12 A.a.O., S. lOf.
13 Vgl. das Votum von Buber, in: Sozialismus aus dem
Glauben, Verhandlungen der sozialistischen Tagung in
Heppenheim a.B., Pfingstwoche 1928, S. 90ff.

219


	Die Herausforderung muss bleiben : Ragaz, der Religiöse Sozialismus und Israel - im Blick auf die Gegenwart

