
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 7-8

Artikel: Gottes Reich und seine Gerechtigkeit für die Erde : zur
Geschichtstheologie von Leonhard Ragaz

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ekkehard W. Stegemann

Gottes Reich und seine Gerechtigkeit
für die Erde
Zur Geschichtstheologie von Leonhard Ragaz

Claudia Nauerth in
freundschaftlicher Verbundenheit

«Ansätze zum christlich-jüdischen Gespräch bei Leonhard Ragaz» hiess eine Veranstaltung
des Tagungszentrums Boldern und der Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft der
Schweiz vom 30. August bis 1. September 1991. Wir veröffentlichen die beiden schriftlich
vorliegenden Tagungsreferate, hier zunächst dasjenige von Ekkehard W. Stegemann, Professor

für Neues Testament an der Universität Basel. Es zeigt auf, wie Ragaz das Weltgeschehen
von der einen grossen Verheissung des Reiches Gottes und seiner Gerechtigkeitfür die Erde
her deutet. Ebendiese Verheissung verbindet Judentum und Christentum, während der
Glaube an Christus sie trennt. Stegemann geht Ragaz' theologischer Entwicklung nach, die
anfänglich den ethischen wie technologischen Fortschrittsoptimismus des letzten Jahrhunderts

widerspiegelt, dann aber in der Geschichte immer mehr den Ort des Ringens zwischen
Reich Gottes und Weltreich, also auch den Ort furchtbarer Katastrophen, erkennt,
wenngleich der bergeversetzende Glaube an die biblischen Verheissungen die Kontinuität dieses
Denkens kennzeichnet. Der Autor fragt sich am Schluss, ob eine solche Geschichtsauffassung

«nach Auschwitz» noch wiederholbar sei. Mit Horkheimer möchte er sagen, «dass das
Grauen nicht das letzte Wort haben darf» freilich ohne die Gewissheit, dass es das letzte Wort
nicht doch haben wird. Damit ist die Frage gestellt, ob Reich Gottes auch scheitern kann.

Red.

Missbrauch der Bibel
im Dienst der Herrschenden

Von Walter Benjamin stammt die nüchterne
Einsicht, dass jedes Dokument der Kultur
zugleich eines der Barbarei sei.1 Der Sache
nach ist diese Erkenntnis auch ein Bestandteil

von Leonhard Ragaz' biblischer Hermeneutik.

Denn wie kaum ein anderer in seiner
Zeit hat er die breite Spur der Gewalt und des
Bösen, die das Christentum in der
Geschichte auch hinterlassen und nicht selten
mit der Bibel gerechtfertigt hat, beim Namen
genannt. Allerdings ist es für Ragaz die
Auslegungsgeschichte und nicht die Bibel
selbst, die für diese barbarische Unterseite
des Christentums verantwortlich ist. Und
umgekehrt sieht er den wahren, unverzerrten
Inhalt des Buchs der Bücher überall dort am

Werk, wo die Barbarei kritisiert wird und die
Weltgeschichte einen Schritt zum Guten hin
tut. So lesen wir in der programmatischen
Schrift zur Bibelauslegung:

«Wo je in der Geschichte etwas Böses
geschehen ist, da ist sicher auch die
missbrauchte Bibel dabei gewesen; aber wo in
der Geschichte Riesengewalten des Bösen
angegriffen, entlarvt, gestürzt worden sind,
da ist die Kraft dafür von der recht verstandenen

Bibel ausgegangen, da war es von
vornherein von ihr aus gerichtet. Und das ist
das Entscheidende.»2

Ragaz hat bekanntlich den Missbrauch
der Bibel im wesentlichen in der religiösen
Zementierung und Sanktionierung der
schlechten Wirklichkeit gesehen, darin also,
dass sie - und zwar «im Riesenmass» - als
«Opium für das Volk» von «Pfaffen»3 aus-

201



genutzt wurde. Insbesondere war ihm dabei
die Vertröstung auf ein Jenseits und die
individualistische Privatisierung der
biblischen Erlösungshoffnung bei gleichzeitiger
Staatshörigkeit und Anpassung an das
jeweils Herrschende vor Augen. Insofern hat
er sich die marxistische Christentums- bzw.
Religionskritik zu eigen gemacht. Doch
zugleich und vor allem hat er die messianischen

und prophetischen Linien der Bibel, in
denen er deren «Grundsinn» sah, herausgestellt.

Gerade darin meinte er übrigens auch
dem Grundsinn des Marxismus zu entsprechen.

Denn der ist für Ragaz «ein
Aufschäumen aus dem Feuerstrom des Messianismus,

der die Botschaft der Propheten und
Jesu Christi von der Gerechtigkeit für alle,
besonders aber die Entrechteten, bedeutet»4.
Nur begreift der Marxismus das nach Ragaz
selbst nicht, sondern hält sich im paradoxen
bürgerlich-szientistischen Selbstmissverständnis

für etwas ausschliesslich
Wissenschaftliches.5

Bemerkenswert und ausserordentlich
typisch für Ragaz ist, dass er den Marxismus
von dem Ursinn der Bibel, der Reichgottes-
Hoffnung, getragen sieht. Ja, der Marxismus
nahm nach Ragaz dieses dynamisch-revolutionäre

Element der biblischen Tradition
wahr, als das Christentum ihn aufgegeben
hatte. Nur ist er eben «ein Messianismus
ohne Messias», während und «weil die
Christenheit den Messias haben wollte ohne
den Messianismus»6. Ganz ähnlich
bestimmt Ragaz übrigens das «konfessionelle»
Verhältnis von Judentum und Christentum,
die für ihn zwei Zweige am Baume Israel
sind.7

Durchbruch zum Reich Gottes
in Christus

Die positive Formel für den Hauptinhalt
oder Grundsinn der Bibel lautet bei Ragaz:
Gottes Reich und seine (d.h. Gottes) Gerechtigkeit

für die Erde.13 Sie klingt deutlich an
den bekannten Vers aus der Bergpredigt an:
«Trachtet aber zuerst nach dem Reich und
seiner (d.h. Gottes) Gerechtigkeit, und das
alles wird euch hinzugegeben werden» (Mt
6,33). In der zum Bibelwerk, näherhin zum
sogenannten Bibelkatechismus9 gehörenden
Auslegung der Bergpredigt heisst es, dass
dieser Vers alle Worte Jesu überrage, ja, dass

er «die über aller Wahrheit Gottes leuchtende,

überall und in allem den Weg weisende
Losung»10 sei. Dabei liegt ihm nicht nur
daran, dass das Gottesreich in Gerechtigkeit
besteht, sondern vor allem auch daran, dass
diese auf der Erde geschieht, also eine
konkrete soziale und politische Realität werden
will und wird.

Es fällt auf, dass Ragaz den Inhalt der
ganzen Bibel zwar mit einem Hauptwort
Jesu zusammenfassen kann, aber zugleich
nicht eng chrbtologisch formuliert. Das
liegt nicht an einem Desinteresse an der
Christologie. Für Ragaz ist Christus
vielmehr ganz traditionell die entscheidende
Offenbarung Gottes. Er ist nicht nur der
exemplarische Mensch und Prediger des
Evangeliums11, sondern entsprechend dem
altkirchlichen Dogma eben auch wahrer
Gott. Übrigens kommt es Ragaz in seinem
Jesus-Buch im Bibelwerk darauf an, dass
Jesus ein Jude ist und der exemplarische
Mensch also im Volk Israel zur Welt
kommt.12 Vor allem der späte Ragaz legt aber
auch auf die Gottheit Christi wert, und zwar,
wie ich meine, ganz ähnlich wie Barth und
die Bekennende Kirche mit ihrer christozen-
trischen Barmer Erklärung in Abwehr der
nationalsozialistischen Ideologie. So kann
Ragaz gegen die Götzen «Mammon und
Gewalt», aber auch und insbesondere gegen
die nationalsozialistischen Götter «Führer,
Volk, Blut und Boden» das Dogma von der
Gottheit Christi ausdrücklich bejahen und
einschärfen:

«Das Dogma ist als solches wahr. Die
Gottheit Christi ist das Fundament und der
Eckstein des christlichen Glaubens Sie
bedeutet, dass Gott so ist, wie er uns in Jesus
Christus entgegentritt, dass so sein Wesen
ist, so sein Wille mit uns, so sein Herz gegen
uns, so sein Plan, so der Sinn seiner Macht,
so seine Herrlichkeit. In Christus tritt uns
unser Gott entgegen. So ist Gott. Das wird
behauptet gegen alles Heidentum, gegen alle
Götzen, gegen die Vergottung von Natur und
Kultur, gegen Baal, den Herrn von Blut und
Boden, gegen Cäsar, den Herrn des absoluten

Staates, gegen alle Absolutheiten, die
nicht Er sind. Damit bekennen wir ihn als
Herrn gegen alle andern, angemassten
Herren.»13

Und Ragaz fügt in dieser Auslegung des
Glaubensbekenntnisses ausdrücklich hinzu,

202



dass das Bekenntnis zur Gottheit Christi das

Einzige sei, was Judentum und Christentum
trenne.

Allein es ist ebendieses Dogma nach
Ragaz nicht als abstrakte Spekulation und
Christus nicht «an und für sich» als göttlich
zu verstehen, sondern «im Zusammenhang
des Reiches, wie es von Moses über die
Propheten zu ihm aufsteigt und von ihm aus
weitergeht und worin der lebendige Gott in
die Geschichte eingeht»14. Als die authentische

Offenbarung Gottes ist Christus ein
Teil der Geschichte und nicht zuletzt eben
der Heilsgeschichte, d.h. der Geschichte
von Gottes Reich und seiner Gerechtigkeit
für die Erde. So deutlich schon Mose und
die Propheten die Botschaft vom Reich
Gottes bringen, so deutlich ist sie aber erst
mit Jesus zur Vollendung und in ihrer Fülle
gekommen. In ihm, dem Erben Moses und
der Propheten, erfolgt der entscheidende
Durchbruch zum Reich Gottes, vor dem und
nach dem es aber immer wieder «Durchbrüche»

gab und gibt.

Die Bibel als Schlüssel zur Dynamik
der Weltgeschichte

Die Botschaft vom Reiche Gottes und seiner
Gerechtigkeit für die Erde ist, wie sich schon
andeutete, für Ragaz nicht nur der herme-
neutische Schlüssel für die Bibel. Er sieht
vielmehr darin zugleich die Dynamik der
Weltgeschichte zwischen Schöpfung und
Erlösung sich ausdrücken. Was Ragaz im
Bibelwerk15, und zwar insbesondere in der
siebenbändigen Bibeldeutung, auslegt, ist
darum nicht nur die Entfaltung der Botschaft
vom Reiche Gottes von der Genesis bis zur
Apokalypse, sondern zugleich und mehr
noch eine Reflexion «über den Gang des
Reiches Gottes in der Geschichte»16. Markus
Mattmüller hat uns eindrucksvoll vor Augen
gestellt, «wie sich der Christ Leonhard
Ragaz für sich und seine Gruppe in einer
dramatischen Stunde der europäischen
Geschichte auf die Bibel wirft und in ihr Hilfe
und Stärkung sucht gegen die Anfechtung
einer bösen Weltlage und Zeitgeschichte»17.
Die Bibel mit ihrem Zeugnis vom Reich
Gottes und seiner Geschichte ist für Ragaz
ein «Trostbuch» im Augenblick der grössten
Katastrophe der Menschheitsgeschichte. In
dem Moment, da das Weltreich in seiner

dämonischsten Gestalt zu obsiegen scheint,
hilft die Bibel nicht nur zur Orientierung,
sondern auch zur Festigung des Glaubens,
dass auch diese Satané am Ende nicht
triumphieren werden.

Es ist dann auch nur folgerichtig, wenn
Ragaz seiner Bibeldeutung eine «Geschichte

der Sache Christi» hinzufügt, in der er
«zeigen will, dass die Botschaft vom Reiche
Gottes, welche den Inhalt der Bibel und in
Vollendung den des Evangeliums Christi
bildet, nicht ein Wort ist, das innerhalb des
biblischen Berichtes verklungen wäre,
sondern, trotz allen Hemmungen und Entartungen

dennoch die grosse und entscheidende
Revolution der Welt geworden ist»18.

Denn die ganze Geschichte zwischen
Schöpfung und Erlösung ist der Kampfplatz
für die Durchsetzung des Reiches Gottes
und seiner Gerechtigkeit für die Erde. Die
von der Bibel bezeugte Geschichte ist nur
ein, wenn auch sehr gewichtiger Teil davon.

Der Fortschrittsoptimismus des frühen
Ragaz oder «Die Dampfmaschine als
Apostel des Gottesreiches»

Ragaz teilte zunächst den Fortschrittsoptimismus,

der nebst seinen theologischen
Lehrern sowohl den Liberalismus als auch
den Sozialismus und überhaupt das
Geschichtsverständnis am Ende des 19.
Jahrhunderts prägte. Der Fortschrittsgedanke hat
bekanntlich in der Neuzeit, vermittelt zumal
durch die Physikotheologen, gewissermassen

als säkularisierte Form christlicher
Eschatologie die apokalyptische und
verfallsgeschichtliche Perspektive des
ausgehenden Mittelalters und insbesondere des
17. Jahrhunderts abgelöst.19 Verbindet er
sich in der Aufklärung mit dem Gedanken
eines Fortschrittes der Menschheit als Gattung

in politisch-moralischer Perspektive,
so gerät er im Laufe des 19. Jahrhunderts in
den Sog der industriellen und technischen
Revolution. In der theologischen Begleitmusik

von Ritschi bis Harnack kann das
dann so klingen:

«Ungeheure Wandlungen hat unsere
Welterkenntnis erfahren -jedes Jahrhundert
seit der Reformation bedeutet einen
Fortschritt, den wichtigsten die beiden letzten -,
aber die Kräfte und Prinzipien der Reformation

sind, religiös und ethisch betrachtet,

203



nicht überholt und abgelöst worden Und
wenn wir dann auf den Gang der Geschichte
der Menschheit blicken, ihre aufwärts sich
bewegende Entwicklung verfolgen und
strebend und dienend die Gemeinschaft der
Geister in ihr aufsuchen - so werden wir
nicht in Überdruss und Kleinmut versinken,
sondern wir werden Gottes gewiss werden,
des Gottes, den Jesus Christus seinen Vater
genannt hat und der auch unser Vater ist.»20

Was hier in den letzten Sätzen von
Harnacks Säkularschrift «Das Wesen des
Christentums» an der Wende vom 19. zum 20.
Jahrhundert anklingt, das bestimmte nicht
nur die liberalen, sondern auch die positiven
Theologen21, auch wenn sie ihren Optimismus

mehr in biblisch-heilsgeschichtlicher
Terminologie artikulieren und ausdrücklicher

auf Gott als den Urheber dieser
Entwicklung hinweisen. Insbesondere hat dabei
Christoph Blumhardt (d.J.) den Fortschritt
in der Geschichte als des lebendigen Gottes
Walten gefeiert, und er hat auch so profane
Vorgänge wie die Französische Revolution
dazugerechnet.

Ragaz teilte, wie gesagt, die zeitgenössische

Fortschrittsgläubigkeit. Noch 1902, in
seiner Antrittspredigt im Basler Münster,
formuliert er, dass «die geschichtliche
Entwicklung der Menschheit ihre grosse
Bestimmung und eine führende Hand
offenbart»22. Und dieser emphatische Geschichtsoptimismus

verbindet sich bei Ragaz nicht
nur mit dem ethischen Idealismus auf der
Linie Kants und seiner theologischen Erben
von Ritschi bis Harnack, sondern auch mit
einer grossen Hoffnung auf die
humanisierende Wirkung der technischen Entwicklung.

Dabei zeigt sich für Ragaz schon 1903
der Fortschritt auch und gerade in der
sozialen, der Arbeiterbewegung. Sie bedeutet
ihm «einen Riesenschritt vorwärts in der
Menschwerdung des Menschen» und
«zugleich eine neue Offenbarung Gottes»23. Wie
in der Arbeiterbewegung selbst sieht er aber
auch, wie gesagt, vor allem in der Technik
einen entscheidenden Verbündeten in dieser
Entwicklung. In einer Predigt am Missionssonntag

im Jahr 1907 ruft Ragaz enthusiastisch

aus:
«Wer sähe es der Dampfmaschine an, dass

sie ein Apostel des Gottesreiches ist? Und
doch ist sie's und die Kohle, ihre Dienerin,
mit ihr. Denn sie hat den Weltverkehr ge¬

schaffen. Sie wird die Welt erlösen helfen.
Wer wird - um nur eines zu nennen -Afrika
retten von der Qual, die jetzt noch auf ihm
lastet? Die Lokomotive. Wenn einmal ihr
Pfiff ertönt in den Urwäldern, da jetzt der
Sklavenjäger haust und der Hunger, der
Aberglaube, kurz, aller Jammer und Fluch,
die das Herz ausdenken kann, dann wird es

Tag werden. Dann werden die Dämonen
fliehen müssen. Denn dann kann das Gewissen

des Abendlandes sich auch dort geltend
machen.»24

Und wenig später heisst es in derselben
Predigt: Christus «siegt, weil es einen
Fortschritt der Menschheit gibt»25. Es ist schon
bewegend zu sehen, mit welchem Vertrauen
Ragaz auf das Abendland blickte. Dass dieses

sich dann als völlig gewissenlos erwiesen

hat, und zwar nicht nurAfrika, aber nicht
zuletzt auch ihm gegenüber, ist zuletzt
Ragaz anzulasten.

Die Weltgeschichte als Weltgericht

Freilich hatte Ragaz schon 1902 angesichts
des Burenkrieges mit erheblichen ge-
schichtstheologischen Zweifeln zu kämpfen.

Sieht er in den Anfangserfolgen der
Buren Gottes Finger am Werk, so erfährt er
in der Niederlage der Buren eine «Katastrophe

(seines) Vorsehungsglaubens»: «Man
möchte an Gottes Weltregierung verzweifeln»26,

schreibt er. Dieses weltpolitische
Ereignis stellte allerdings nicht einfach den
an der Technikentwicklung orientierten
Fortschrittsglauben von Ragaz in Frage, wie
wir gerade an der noch Jahre später gehaltenen

Missionssonntagspredigt gesehen
haben, allerdings aber den an die Gerechtigkeit
Gottes in der Weltgeschichte. Denn
Entwicklung, Fortschritt in der Menschheit, das
kann es nach Ragaz nur geben, wenn dabei
auch die Sittlichkeit fortschreitet. Geschichte

betrachtet er mit Lessing al s Erziehung des

Menschengeschlechtes und zitiert gern die
Zeile aus Schillers Gedicht «Resignation»:
«Die Weltgeschichte ist das Weltgericht».
Darum fragt er sich: «Wenn wir der Jugend
künftig zeigen wollen, dass die
Weltgeschichte das Weltgericht sei, lesen wir nicht
aus ihren Augen die Frage: Aber die
Buren?»27

Die Krise, die diese geschichtliche Erfahrung

für Ragaz' anfänglichen Geschiehts-

204



Optimismus bedeutete, wird in der Autobiographie

«Mein Weg», aber auch in der von
Markus Mattmüller publizierten Niederschrift

«Meine geistige Entwicklung» von
Ragaz selbst schonungslos dargelegt.28 Ihre
existentielle Überwindung ereignet sich,
ausgelöst durch ein Erlebnis mit einem
Berner Kaufmann, der sich während einer
Bahnfahrt der Verführung einer jungen
Bündnerin rühmte, wie eine Bekehrung. Am
2. Februar 1902 notiert Ragaz im Tagebuch:

«Ich habe erlebt, was meinem Leben eine
Wendung geben kann. So ist mir die
Bestialität noch nie entgegengetreten! Nun
ist mir ein neues soziales Christentum
aufgegangen Unser Kaufmannsstand ist reif
zum Untergang. Er ist der schmutzigste von
allen, der Herd des praktischen Materialismus.

Die soziale Entwicklung repräsentiert
hier das Weltgericht.»29

Hier ist es also wieder das Schillersche
Wort, nun aber positiv angewendet: Die
soziale Entwicklung bringt die Gerechtigkeit,
das Gericht in die Weltgeschichte; in ihr ist
der lebendige Gott am Werk. Diese Entdek-
kung bedeutet für Ragaz den Ausweg aus der
Krise seiner Geschichtstheologie. Gottes
Reich wird nicht von den grossen, auf der
geschichtlichen Bühne agierenden Mächten
gebaut, sondern von den Armen im Geist. So
notiert er am 21. Februar 1903 ins Tagebuch:

«Die Heilsarmee, die Methodisten, die
Sektierer und die rabiaten Sozialisten - das
sind die Menschen, die nach der Zukunft
weisen. Aus diesen Ebionim wird das Reich
Gottes hervorgehen.»30

Und die grosse Geschichte? Sie ist schon
auch der Ort des göttlichen Waltens, aber als
der Kampfplatz, auf dem Gott sein Reich
gegen das Weltreich durchsetzt, auf dem
Gott aber auch Gericht hält und aufräumt,
um die neue Welt, deren Protagonisten jene
Aussenseiter sind, endgültig zu schaffen.
Die Geschichte ist der Kampf- und
Gerichtsplatz für Gottes Reich und seine
Gerechtigkeit für die Erde, welches er, wenn
nötig, d.h. wenn die Menschen nicht hören
wollen, oder besser: wenn sie nicht aufhören
wollen auf ihren Wegen des Bösen und der
Gewalt, auch durch eine Katastrophe
heraufführt. Aber am Ende wird das Reich Gottes

siegen.
Bekanntlich ist es diese Erkenntnis, dass

«die soziale Bewegung sich (enthüllt) als der

wahre Weg zu Gott für unser Geschlecht»31,
welche der Anlass zur religiös-sozialen
Bewegung wurde. Sie prägt nun auch die
Vorstellung, dass sich Gottes Reich nur im
Kampf durchsetzen könne und diese Dynamik

auch das eigene Leben bestimmen
werde. Es ist dieses kämpferische Element,
das Ragaz dann seiner Geschichtstheologie
mit der Erfahrung des Ersten Weltkrieges
endgültig hinzufügt. So deutet er anfänglich
das Kriegsgeschehen als ein Sichaustoben
des Bösen, durch das hindurch als Gericht
Gottes dann Christus seinen Sieg erringen
werde, als Geburtswehen des Messias also.32

Nachdem jedoch 1918 die neue Welt nicht
gekommen war, nachdem nur die katastrophale

Seite der Apokalypse - die Offenbarung

wird für ihn jetzt übrigens ein wichtiges
Buch33 - sich realisierte, umfängt ihn doch
ein «tiefes Erschrecken über die abgründige
Macht des Bösen»34. Aber er interpretiert das
«Versagen der Geburt einer neuen Erde»35

nun so, dass die Revolution des Reiches
Gottes nicht nur die Verhältnisse, sondern
auch die Herzen erfassen müsse; und dies
erfordere eine religiöse Revolution:

«Es ist heute der Welt etwas viel Grösseres

verheissen als eine blosse politischsoziale

Umwälzung, die die Macht in
andere Hände bringt und im übrigen die alten
Weltgewalten im Regimente lässt, nur
unter etwas veränderten Namen Jene
andere Revolution, die Revolution des Geistes,

der Liebe, der Freiheit, die Revolution
Christi, ist dem Wesen nach ungleich
radikaler, wälzt die vorhandene Welt viel tiefer
um.»36

Andreas Lindt charakterisiert Ragaz'
Geschichtstheologie jener Zeit trefflich, wenn
er schreibt:

«Der Glaube an Gottes Walten in der
Geschichte ist ihm nie wankend geworden.
Aber jetzt ist ihm dieser Weg Gottes durch
die Geschichte nicht mehr ein gradliniges

Vorwärtsschreiten, sondern ein harter
Kampf. Dieser Kampf ist das eigentliche
Thema der Weltgeschichte. In diesen Kampf
weiss er sich hineingestellt. Dass Gottes
Sache den Sieg behalten muss, ist ihm in allem
Kampf und Sturm unerschütterlicher Glaube.

Aber die Macht des Bösen sieht er so real
am Werke, dass seine Geschichtsbetrachtung

immer mehr ausgesprochen dualistische

Aspekte erhält.»37

205



Wendung zu einer apokalyptischen
Geschichtsauffassung

Diese deutliche Wendung zu einer
dualistischen, ja geradezu apokalyptischen
Geschichtsauffassung, in der die Weltgeschichte

zu einem einzigen dramatischen Kampf
zwischen Christus und dem Antichristen
wird38, erfährt im Zweiten Weltkrieg und in
der Bibeldeutung, näherhin in der Auslegung

der Johannesoffenbarung, eine letzte
Zuspitzung. Doch ist das gesamte späte
Auslegungswerk ein Zeugnis des
ungebrochen emphatischen Geschichtsverständnisses

von Ragaz. In der «Urgeschichte» tritt
nach Ragaz zur Natur die Geschichte hinzu
«und ist wichtiger als sie»39. Ja, Ragaz nennt
die Geschichte «die Tochter Gottes». Dabei
unterscheidet er den Glauben Israels vom
Heidentum so, dass eben nur in Israel der
Glaube an den einen, heiligen und lebendigen

Gott im Altertum da ist und nur dieser im
Unterschied zum heidnischen Naturalismus
und Fatalismus, zur ewigen Wiederkehr des
Gleichen, die Vorstellung einer progressiven
und intentionalen, nämlich auf Gottes
Herrschaft gerichteten wirklichen Welt- und
Menschheitsgeschichte begründet. Impliziert

dieser Glaube die Einheit der Menschheit,

so weist er in den Genealogien der
Urgeschichte «auf den Zusammenhang des
menschlichen, und nicht nur des menschlichen,

sondern auch des natürlichen und alles
kosmischen Geschehens hin» (1,72). Dabei
ist es der Kampf zwischen Gut und Böse,
welcher die Geschichte hervortreibt, ihr
Wesen bildet.

Ragaz gibt zwar zu, dass auch bei Herodot
etwa «ein umfassender Sinn der Geschichte
auftaucht, indem der Kampf zwischen den
Persern und den Griechen zu einem
zwischen Asien und Europa wird, der seinen
letzten Grund im Kampf der Götter hat».
Allein letztlich behalte die Geschichte hier
«die nationale Schranke» und werde «nie
wirkliche Weltgeschichte» (1,70). Deshalb
ist für ihn die Bibel das «Buch der
Geschichte» (1,72) schlechthin. Denn ihr gilt
die Geschichte als Ort der Offenbarung,
eben als «Tochter Gottes».

Wichtig ist, dass Ragaz in seiner Darstellung

nicht von einer kontinuierlichen
Entwicklung ausgeht, zumal nicht von einer, die
gleichsam religionsgeschichtlich immer hö¬

her führt. Es gibt für ihn nicht nur eine
aufsteigende Linie von Mose zu den
Propheten und schliesslich zu Christus, sondern
auch eine, die von den Propheten z.B.
zu Mose zurückweist. Kontinuität und
Durchbruch, aber vor allem auch Abfall
und Versagen des Gottesvolkes bestimmen
das Geschehen. Und mancher Durchbruch,

wie z.B. der bei Mose, überragt die
folgende Geschichte, so dass eben die
Propheten, so unendlich wichtig sie sind, vor
allem auch auf Mose hinweisen. Deshalb
kann Ragaz sagen: «Vor Christus ist Moses
der Grösste»40; und zugleich: «Im Mittelpunkt

der Geschichte Israels steht der
Prophet. Er ist ihr Höhepunkt.»41 Warum? Nun,
antwortet Ragaz, weil Mose der Urtypus des
Gottesmannes, also auch des Propheten, und
der des Mittlers zwischen Gott und Mensch
und damit Christi ist. Ihm hat Gott sich nicht
nur mit seinem Namen am Horeb als der
lebendige, als der Gott der Geschichte
offenbart, der ein Ziel mit seinem Volk und
der Menschheit hat, sondern auch am Sinai
mit seinem Gesetz als der heilige Gott, der
einen Anspruch auf Israel und die Welt hat.

Die Propheten als Verkündiger
von Gericht und Verheissung

So sind es für Ragaz auch die Propheten, in
denen und durch die als Gottes Beauftragte
das Recht Gottes und eine neue Gerechtigkeit

eingefordert, also Gottes Wille neu
formuliert und so revolutionär Gottes
Geschichte vorangetrieben werden. Es ist der
Prophet als Verkündiger von Gericht und
Verheissung, durch den die Geschichte
vollmächtig gedeutet wird als Geschichte des
Reiches Gottes und seiner Gerechtigkeit für
die Erde. Dabei sind es die grossen Krisen-,
die Katastrophenzeiten, in denen die
Propheten auftreten und deuten und nach
vorwärts weisen. Sie sind für ihn die «Verkündiger

der Hoffnung und des Sieges, des
Trostes und der Aufrichtung, der Erneuerung

und Wiederbringung aller Dinge», mithin

Verkündiger nicht nur des Zornes Gottes
und Bussprediger, sondern - und das letztlich

und entscheidend - «Verkündiger der
Gnade» (IV,85).

Nicht zufällig sieht Ragaz darum in
Deuterojesaja und zumal in Jes 53 die tiefste
Geschichts- und Gotteserkenntnis aufleuch-

206



ten: Israel bringt als Gottesknecht Gott zu
den Völkern und muss für sie unschuldig
leiden (vgl. IV,86). Ragaz hat nicht nur den
exegetischen Anstand, diese ja am nächsten
liegende Deutung des leidenden
Gottesknechtes auf Israel zu vollziehen, sondern
auch die - damals jedenfalls ungewöhnliche
- theologische Sensibilität, das gegenwärtige

Schicksal Israels dadurch «beleuchtet»
zu sehen.

Doch sind die Propheten für Ragaz auch
deshalb von so grosser Bedeutung, weil sie
«eine gewaltige Erweiterung der Gotteser-
kenntnis und der Gottesherrschaft» bringen.
Denn sie lehren erkennen, dass Gott in der
Geschichte auch ausserhalb seines Volkes
zugunsten seines Reiches handelt, «und
zwar im positiven Sinne» (IV,79), d.h. nicht
nur durch Gericht und Katastrophe. Wiederum

ist es für Ragaz Deuterojesaja, und zwar
insbesondere seine Kennzeichnung des
Perserkönigs Kyrus als des Gesalbten Gottes,
durch den dieser Höhepunkt prophetischer
Entwicklung markiert wird (vgl. IV,78ff.).

Der Weltkrieg als Katastrophe
der christusfeindlichen Mächte

Doch so wichtig die Propheten für die
Geschichte des Gottesreiches sind, so gewiss
greift die Prophétie in ihrer letzten Vision bei
Daniel auf den «Menschensohn» aus (vgl.
IV,104; V,9), in dem nun die Geschichte des
Gottesreiches und seiner Gerechtigkeit für
die Erde ihre Fleischwerdung und das Weltreich

in Gestalt des Imperium Romanum die
Offenbarung seines letzten und entscheidenden

Überwinders erfahren. Jesus hat dabei
für Ragaz das Gottesreich nicht nur
verkündigt, er hat es auch - wie partiell immer -
gebracht in seinem Leben, Leiden, Sterben
und Auferstehen. Die Gewissheit dieses
Sieges, der sich in derApostelzeit fortgesetzt
hat, wird in der Offenbarung des Johannes
als Grundlage der Deutung der folgenden
Weltgeschichte genommen, wie unheimlich
und abgründig das Böse in ihr auch walte.
Das Untier aus dem Abgrund, der ganze to-
talitaristisch-militaristisch-imperialistische
Katastrophenzusammenhang der Geschichte

bis hin zum «Götzenzauber des Faschismus

und Nazismus»42 mit deren «Entfesselung

der Blutozeane des Weltkrieges,
der Hinschlachtung der Juden, Tschechen,

Polen, der Geiselerschiessungen, der Verfolgung

und Tötung der <Heiligen und Prophe-
ten>» (VII,231) - all das kann letztlich nur
bestätigen, dass das Lamm siegen wird. In
einer nahezu unheimlich anmutenden
Gewissheit beschwört Ragaz 1943, mitten in
der grössten Gottesfinsternis, gegen allen
Augenschein den Glauben daran, dass Gott
im Regimente sitzt. Hitler - das bestialische
Untier aus dem Abgrund - wird trotz der
scheinbar überwältigenden Siege letztlich
nicht siegen:

«Es gibt ein Endgericht über die
Geschichte. Ihre volle Wahrheit wird hervortreten.

Die ganze Vergangenheit wird mit ihrem
Recht und Unrecht in das Licht Gottes
gestellt werden. Die Weltgeschichte ist das
Weltgericht» (VII,246).

Hier begegnet uns das Schillerzitat also
wieder. Das Gericht, das in der Katastrophe
des Zweiten Weltkrieges ergehr, ist für Ragaz
das «Zurechtrichten» der durch Abfall,
Bosheit und Gewalt zutiefst verdorbenen
Welt. In ihr wird «aufgeräumt», der Weg für
Gottes Reich freigemacht, das mit dem
durch die Katastrophe hindurchgeretteten
«Rest» gebaut werden wird43:

«(Die Katastrophe) ist es vor allem, die
das Gericht vollzieht, aber auch die Verheissung

erfüllt. Sie stürzt, was Gott im Wege
steht, und öffnet den Weg in das Neuland
Gottes Die Krise der Welt wird zum
Hervortreten Gottes» (VII,207).

Gewiss, es gibt dabei Opfer, schrecklich
viele und unschuldige, zumal Israel ist das
Opfer. Dieses unschuldige Leiden der
Gerechten ist aber, wie es in der schon
erwähnten Auslegung von Jes 53 heisst, die
«rettende Ordnung» (IV,87). Vor allem aber
folgt dem Nein Gottes das Ja, der Zerstörung

des Weltreiches des Antichrist der
Aufbau des Reiches Christi. Denn «es gibt
in der Geschichte des Reiches Gottes nicht
nur Niederlagen, sondern auch Siege»
(VII,243); und noch das Böse muss
schliesslich dem Sieg des Guten dienen.

Ragaz bekräftigt diese Geschichtstheologie
1945 in seiner «Geschichte der Sache

Christi»:
«(Die) Weltkatastrophe, welche sich im

Weltkrieg ihren sichtbarsten Ausdruck gibt,
ist in erster Linie die Katastrophe jener

christusfeindlichen Mächte (Nationalismus,
Imperialismus, Mammonismus, der Baal

207



und der Cäsar), in denen die Götter des
Heidentums verstärkt wiedergekehrt waren
In ihnen hat es wohl nach Gottes Zulassung

diejenige Welt, die gegen Christus ist,
noch einmal versuchen dürfen. Sie hat dafür
die Freiheit bekommen. Und nun hat die
Welt gesehen, was das bedeutet. Man hat
gesehen, wohin es auf diesem Wege kommt.
Nun hat sie an seinem Gegenteil erkannt,
was Christus ist. Nun ist sie für Christus
offen. Auch dieser Prozess hat schon mächtig

eingesetzt. Es müsste durch die
Katastrophe eine ganze Welt gestürzt werden,
welche Christus im Wege stand (Doch)
Christus ist Sieger - das ist das letzte Wort
der Geschichte der Sache Christi, wie das
der Geschichte überhaupt.»44

Dass auch dieses Mal, wie nach dem
Ersten Weltkrieg, die Hoffnung auf das
Näherkommen des Gottesreiches enttäuscht
wurde, müsste Ragaz nicht mehr erleben.

Jüdisch-christliche Gewissheit
vom Sieg des Gottesreiches

Ragaz' Geschichtstheologie ist durch die
Erfahrung der Weltkriege apokalyptisiert
worden. Der dualistische Grundzug, aber
auch die Mischung von Elementen des
Grauens und des Trostes, die die jüdische
Apokalyptik bzw. apokalyptische Messia-
nologie45 und nicht zuletzt die des Neuen
Testamentes auszeichnen, treten deutlich
hervor. Insofern bleibt das Prinzip des

Ragazschen Geschichtsbegriffs Fortschritt
oder Veränderung, ja, auch Katastrophe,
aber keineswegs Stillstand. Das Stationäre
ist für Ragaz das Andere der Geschichte,
jedenfalls der des Gottesreiches. Aber dieser
Fortschritt ist kein geradliniger mehr,
sondern ein durch entsetzliche Katastrophen,
durch «Blutozeane», also durch die Finsternis

des Gerichtes und des Leidens sich
vollziehender. Doch so furchtbar dieser Gang
der Weltgeschichte als Weltgericht ist, so
fest hält Ragaz daran, dass letztlich darin
Gott am Werk ist und sein Reich bzw. Christus

siegen wird. So unabweisbar es ist, dass
das Böse regiert, so sicher ist, dass Gottes
Reich sich am Ende durchsetzen und die
Gerechtigkeit auf der Erde schliesslich
aufgerichtet wird. Ragaz drückt das immer wieder

mit Blumhardts Worten aus: Christus ist
Sieger. Insofern - auch insofern - ist seine

Geschichtstheologie nicht nur zutiefst
apokalyptisch, sondern auch urchristlich, nämlich

von der christlichen Apokalyptik, wie
sie zumal in der Offenbarung des Johannes
Gestalt gewonnen hat, geprägt. Allein, sie
führt damit, wie ich meine, nur etwas weiter,
was in der jüdisch-christlichen
Geschichtsbetrachtung überhaupt zentral ist, nämlich
dass das Böse, die Ungerechtigkeit und auch
das Grauen, nicht das letzte Wort haben
werden.

Diese Linie jüdisch-christlicher
Geschichtsdeutung führt nachbiblisch etwa von
Rabbi Akiva bis Rav Kook und von Augustin

eben auch zu Ragaz. Ich kann das nicht
vertiefen. Doch erlaube ich mir, wenigstens
ein paar Andeutungen zu machen:

Von Rabbi Akiva, dem «Vater des
rabbinischen Judentums» (L. Ginzberg), gibt es

jene Geschichte46, wonach er mit anderen
Weisen einmal nach Jerusalem hinaufzog
und sie den zerstörten Tempel sahen. Als ein
Fuchs aus dem Allerheiligsten des Tempels
herauskam, weinten die Begleiter Rabbi
Akivas, er aber lachte. Sie fragten ihn, warum

er lache, und er antwortete: Wenn schon
die Weissagung des Gerichts mit der
Zerstörung Jerusalems eingetroffen ist, dann
wird auch die seiner zukünftigen Wiederherstellung

wahr werden.
Ein ähnlich unerschütterliches Vertrauen

in Gottes Wort und in die endlich kommende
Gerechtigkeit hatte auch Rav Kook 1865 bis
1935), der erste aschkenasische Oberrabbiner

des Landes Israel. Ja, bei ihm finden
wir - worauf schon Rivka Schatz-Uffen-
heimer aufmerksam gemacht hat47 - der
Konzeption von Ragaz sehr verwandte
Elemente. Denn «was die Kabbala uns mit Hilfe
des Mythos über die Zerstörung und
Wiederherstellung der Welten lehrte, kleidete sich
in Rav Kooks Geschichtsphilosophie in die
Metapher der Zerstörung um des Aufbaus
willen ein, das heisst die Engagierung von
frischen Kräften, von Ungläubigen, die ihr
Werk in der Profanität ausführen, um das
Gebäude der Heiligkeit aufzurichten»48.

In der Tat eint die Vorstellung, dass Gott
sein (messianisches) Reich auch trotz des
scheinbar unerschütterbaren Triumphes des
Bösen am Ende doch heraufführt, jüdische
und christliche Geschichtsauffassung.
Anders gesagt: Die Gewissheit vom Sieg des
Gottesreiches wird gerade im Augenblick

208



grösster Gefahr entwickelt, als «Dennoch»
des Glaubens in der Krise der Welt. Die
Katastrophe ist der «Sitz im Leben» zumindest

apokalyptischer Geschichtsinterpretation;
und sie wiederum ist nur die Anwendung

biblischer Geschichtstheologie unter
den Bedingungen der Katastrophe. Dies
wird übrigens auch bei Augustin, der ja als
der eigentliche Schöpfer christlicher
Geschichtsphilosophie gilt, deutlich. Denn er
entfaltet seinen geschichtstheologischen
Entwurf in «De civitate Dei» als Reaktion
auf die Zerstörung Roms durch Alarich im
Jahre 410, also im Augenblick höchster
Gefahr für das junge Christentum, und unter
offenkundigem Rückgriff auf den apokalyptischen

Dualismus der christlichen Bibel.
Christliche Geschichtstheologie ist seither
letztlich immer auch der Versuch, die zum
gerechten Regiment Gottes im Widerspruch
stehende Weltgeschichte mit ihren Schrek-
ken nicht als das letzte Wort stehen lassen zu
müssen.

Das Vertrauen auf eine kommende
Gerechtigkeit kann dabei, wie im Falle von
Ragaz, von der Gewissheit zehren, dass
Gottes Reich nicht nur Utopie, sondern in
Jesus Christus - wie partiell immer - auch
Fleisch geworden ist. Ja, es scheint mir
gerade der Gedanke der Fleischwerdung - in
den übrigens durchaus Mose und die
Propheten einbezogen werden - im Spätwerk
von Ragaz auch diese Funktion der Stärkung
der Gewissheit zu haben: Gottes Reich ist
nicht bloss ein Gedanke oder eine Idee bzw.
ein Mythos; es ist Ereignis geworden, es ist
in die Geschichte eingetreten (vgl. VII,36f.).
Zugleich und mehr noch beharrt Ragaz
damit darauf, dass Gott erkennbar, dass er ein
«deus revelatus» ist und nicht ein «deus
absconditus», ein verborgener Gott. Mit
Nachdruck verwirft Ragaz darum die Lehre
Luthers vom «deus absconditus». In ihr sieht
er, zumal wenn diesem verborgenen Gott
noch wie im Luthertum die Welt übergeben
wird, jener so fatalen Vorstellung von einer
«Eigengesetzlichkeit» der Welt den Weg
bereitet, die in der nazistischen Ideologie, in
der Vergötzung von Blut und Boden und des
Volkstums kulminierte (vgl. VII,43). Deshalb

hat Ragaz in seinem Spätwerk Luthers
Zwei-Reiche-Lehre scharf verurteilt. Ihr
wirft er vor, Despotismus und Totalitarismus
Vorschub zu leisten; ja, er erklärt, dass von

Luther ein Weg zu Hitler führe, so dass man
sagen könne, Luther sei der «Urvater des
Dritten Reiches»49. Umgekehrt lobt er den
Katholizismus dafür, dass er den
«sakramentalen» Anspruch auf die konkrete
Wirklichkeit nicht aufgegeben habe.50 Denn Gott
wird nicht nur in Christus offenbart als der,
der er ist, er kommt in ihm als die ewige
Revolution zur Welt (vgl. VII,44).

Es ist deutlich, dass Ragaz' biblische
Geschichtsdeutung keine doktrinäre Theologie

der Geschichte oder gar eine spekulative

Geschichtsphilosophie ist. Ragaz geht
es nicht um den Nachweis der Vernünftigkeit
des Gangs der Weltgeschichte bzw. um eine
Theodizee, d.h. um eine Erklärung des
Bösen, des Leidens und der Übel aus der
göttlichen Gerechtigkeit. Insofern ist er eher
Kantianer51 als Hegelianer. Aber es ist für
Ragaz zugleich der Horizont der Geschichte
letztlich nicht offen: Das Gottesreich wird
siegen. Dieses Vertrauen ist geschichtsphi-
losophisch nicht einholbar, sondern letztlich
Ausdruck eines bergeversetzenden Glaubens

und eines Urvertrauens in das biblische

Zeugnis und sein Versprechen.

Geschichtstheologie nach Auschwitz?

Ist eine solche Geschichtsauffassung heute
wiederholbar? Ist nicht das Vertrauen, dass
das messianische Reich letztlich siegen
wird, in Auschwitz epochal, d.h. für immer
vernichtet? Ist nicht das Netz der Hoffnung
und der Kraft zum Widerstehen, in das der
biblische Glaube an das Kommen des
Reiches die Leidenden bergen konnte, zerrissen
worden? Hat angesichts der unaufzählbaren
Opfer und ihrer namenlosen Pein die
Vorstellung, ihr Leiden und Sterben habe
irgendwie Sinn gehabt, noch Bestand? Dies
sind Fragen, die nicht leicht von der Hand zu
weisen und die noch schwerer zu beantworten

sind. Denn ganz ohne Zweifel ist der
Gedanke, dass dieses abscheuliche Geschehen

Teil einer endlich doch zum Gottesreich
führenden Geschichte sei, unerträglich. Der
Glaube an den erlösenden Gott, an den Sieg
des messianischen Reiches, so deutlich er
immer eine «Hoffnung wider Hoffnung»
war, hat nach Auschwitz auch den Frommen
den Zweifel noch tiefer eingeschrieben als je
zuvor. Irving Greenberg hat deshalb von
«Augenblicken des Glaubens»52 gespro-

209



chen; und Martin Buber kennzeichnete die
Shoah als die Zeit der «Gottesfinsternis»53.
Diesen Gedanken nahm mit der biblischen
Metapher vom «Hester Panim», von Gottes
Verbergen seines Antlitzes (vgl. Jes 45,15;
Dtn 31,17f), Elieser Berkovits auf.54 Für ihn
kommt es darauf an, dass der Glaube an
Gottes Walten in der Geschichte nicht
aufgegeben, aber auch nicht diese abscheulichen
Geschehnisse aus der göttlichen Gerechtigkeit

erklärt werden.55 Aber auch für Berkovits

ist gewiss: «(Es) wird das Böse letztlich
nicht triumphieren; deshalb besteht für den
Menschen Grund zur Hoffnung.»56

Lässt sich ohne diese Hoffnung auf eine
verheissungsvolle Zukunft eine Geschichtstheologie

begründen? Das hat jedenfalls
angesichts der nazistischen Katastrophe
Walter Benjamin in einer Korrespondenz mit
Max Horkheimer versucht.57 Er hat eine
Erlösung von den Opfern her postuliert. Nicht
weil das messianische Reich verheissen,
sondern weil das Unabgegoltene des
Leidens der Opfer nach einer Aufhebung der
Endgültigkeit ihres Schicksals schreit, kann
Benjamin Geschichte nicht un theologisch
betrachten. Dies ist schon eine Antwort auf
eine Anfrage von Max Horkheimer, ob dies
nicht «idealistisch» und letztlich «theologisch»

sei, wenn anders doch festzustellen
ist, dass die Erschlagenen wirklich erschlagen

sind. Das «Gefühl der grenzenlosen
Verlassenheit des Menschen»58, das
Horkheimer schon 1936 illusionslos benannt hat,
kann einen wahrlich nach 1945 ebenso be-
schleichen. Und dennoch ist zugleich mit
Horkheimer zu sagen, dass das Grauen nicht
das letzte Wort haben darf. Allerdings sage
ich mit ihm «darf» und nicht «wird», d.h. ich
postuliere nur und spekuliere nicht.

Das Paradox dieser Hoffnung, die ihr
Gescheitertsein nicht verleugnet, hat auch
Ingeborg Bachmann in Worte gebracht.
Ingeborg Bachmann hat in ihrem Werk immer
wieder an die Opfer der Gewalt erinnert, in
eindrucksvoller Weise in dem Gedicht
«Reigen», in dem die Zeile steht: «Wir
haben die toten Augen gesehen und vergessen
nie.» Den Opfern der Gewalt, die auch nach
der Shoah andauert, hat sie in ihrem Romanzyklus

«Todesarten»59, an dessen Vollendung

sie ihr eigener grausamer Tod hinderte,
gerecht zu werden versucht. Am Beginn des
Romans «Malina» dieses Zyklus eröffnet sie

die Hoffnung mit dem Satz «Ein Tag wird
kommen», um ihn dann am Ende durch den
anderen zurückzunehmen: «Kein Tag wird
kommen». In einem Interview hat sie dazu
erklärt:

«Man hat mich schon manchmal gefragt,
warum ich einen Gedanken habe oder eine
Vorstellung von einem utopischen Land,
einer utopischen Welt, in der alles gut sein
wird, in der wir alle gut sein werden. Darauf
zu antworten, wenn man dauernd konfrontiert

wird mit der Abscheulichkeit dieses
Alltags, kann es ein Paradox sein, denn was
wir haben, ist nichts. Reich ist man, wenn
man etwas hat, das mehr ist als materielle
Dinge. Und ich glaube nicht an diesen
Materialismus, an diese Konsumgesellschaft,
an diesen Kapitalismus, an diese
Ungeheuerlichkeit, die hier stattfindet, an diese
Bereicherung der Leute, die kein Recht haben,
sich an uns zu bereichern. Ich glaube wirklich

an etwas, und das nenne ich <ein Tag
wird kommen>. Und eines Tages wird es
kommen. Ja, wahrscheinlich wird es nicht
kommen, denn man hat es uns ja immer
zerstört, seit so vielen tausend Jahren hat
man es immer zerstört. Es wird nicht kommen,

und trotzdem glaube ich daran. Denn
wenn ich nicht mehr glauben kann, kann ich
auch nicht mehr schreiben.»60

1 W. Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, in:
Gesammelte Schriften 1.2, hg. von R. Tiedemann und
H. Schweppenhäuser, Frankfurt 1978 (2. Aufl.), S. 691-
704: 696.
2 Sollen und können wir die Bibel lesen und wie?,
Zürich 1948 (2. Aufl.), S. 26.
3 Ebd.
4 Die religiös-soziale Botschaft, in: O. Bauer und L.
Ragaz, Neuer Himmel und Neue Erde! Ein religiössozialer

Aufruf, Zürich 1938, S. 12; vgl. dazuM. Böhm,
Gottes Reich und Gesellschaftsveränderung. Traditionen

einer befreienden Theologie im Spätwerk von
Leonhard Ragaz, Münster 1988, S. 176; zur
Geschichtstheologie von L. Ragaz vgl. vor allem A. Lindt,
Leonhard Ragaz. Eine Studie zur Geschichte und
Theologie des religiösen Sozialismus, Zürich 1956.
5 Vgl. dazu M. Böhm, a.a.O., S. 175ff.
6 L. Ragaz, Neuer Himmel, S. 12.
7 Vgl. L. Ragaz, Judentum und Christentum. Ein Wort
zur Verständigung, Zürich 1922; Israel - Judentum -
Christentum, Zürich 1942.

210



8 Zum Gottesreich-Begriff bei Ragaz vgl. zuletzt
D. Rostig, Bergpredigt und Politik. Zur Struktur und
Funktion des Reiches Gottes bei Leonhard Ragaz, Bern
1991; ferner M.J. Stähli, Reich Gottes und Revolution,
Hamburg 1976.
9 Vgl. dazu M. Mattmüller, Die Bibel als politisches
Buch-das Bibelwerk des späten Ragaz, in: KBRS 141

(1985), S. 370-379; ders. in: E. Buess u. M. Mattmüller,
Prophetischer Sozialismus. Fribourg 1986, S. 189ff.
10 L. Ragaz, Die Bergpredigt Jesu (1945), Gütersloh
1983, S. 145.
11 Vgl. M. Böhm, a.a.O., S. 127.
12 Vgl. L. Ragaz, Die Bibel - Eine Deutung, Band V,
Zürich 1949, S. 19lf.
13 L. Ragaz, Das Glaubensbekenntnis, Zürich 1942,
S. 13.
14 L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes, Bern
1942, S. 180; vgl. A. Lindt, a.a.O., S. 170.
15 Zum Ausdruck vgl. M. Mattmüller (s. Anm. 9).
16 M. Mattmüller, KBRS, S. 371.
17 Ebd.
18 L. Ragaz, Die Geschichte der Sache Christi, Bern
1946, S. 10.
19 Vgl. U. Krolzik, Zeitverständnis im Spiegel der
Natur, in: G. Figal und R.P. Sieferle, Selbstverständnisse

der Moderne, Stuttgart 1991, S. 42-66.
20 A. von Harnack, Das Wesen des Christentums, 1900
(1. Aufl.), S. 177f. (TB-Ausgabe).
21 Vgl. dazu A. Lindt, a.a.O., S. 103ff.
22 Zitiert nach A. Lindt, a.a.O., S. 120.
23 Zitiert nach A. Lindt, a.a.O., S. 120f.
24 L. Ragaz, Dein Reich komme, Predigten, Basel
1922 (3. Aufl.), 2. Band, S. 255.
25 A.a.O., S. 257.
26 Zitiert nach M. Mattmüller, Leonhard Ragaz und
der religiöse Sozialismus. Eine Biographie, Zürich
1957, Bd. I, S. 81; vgl. noch A. Lindt, a.a.O., S. 120f.
27 M. Mattmüller, ebd.
28 Vgl. Mattmüller I, S. 81 f., 242f.
29 Zitiert nach M. Mattmüller I, S. 82 (Hervorhebung
von mir, E.St.).
30 Zitiert nach M. Mattmüller I, S. 83.
31 Das Evangelium und der soziale Kampf der Gegenwart,

Basel 1906.
32 Vgl. A. Lindt, a.a.O., S. 128.
33 Vgl. A. Lindt, ebd.
34 A. Lindt, a.a.O., S. 131.
35 Zitiert nach M. Mattmüller, Leonhard Ragaz und
der religiöse Sozialismus. Eine Biographie, Band II,
Zürich 1968, S. 552.
36 Zitiert nach M. Mattmüller II, S. 553.
37 Ebd.
38 Vgl.dazu Mattmüller IL, S. 554.
39 L. Ragaz, Die Bibel - Eine Deutung, Band I,
Zürich 1947, S. 67.
40 L. Ragaz, Die Bibel - Eine Deutung, Band II,
Zürich 1947, S. 186.
41 L. Ragaz, Die Bibel - Eine Deutung, Band IV,
Zürich 1949, S. 107.
42 L. Ragaz Die Bibel - Eine Deutung, Band VII,
Zürich 1950, S. 230.
43 Vgl. dazu M. Mattmüller, KBRS, S. 376ff.
44 L. Ragaz, Geschichte der Sache Christi, S. 152,153,
154.
45 Vgl. die bekannte Definition bei G. Scholem, Die
messianische Idee im Judentum, in: ders., Judaica I,
Frankfurt 1963, S. 7-74: 24.

46 Vgl. babylonischer Talmud Makkot, 24a-b.
47 Vgl. R. Schatz-Uffenheimer, Messianismus und
Utopie bei Abraham I. Kook, dem bedeutendsten
Vertreter moderner jüdischer Mystik, in: C. Thoma (Hg.),
Zukunft in der Gegenwart, Bern 1975, S. 188-205:
bes. 201.
48 R. Schatz-Uffenheimer, a.a.O., S. 202.
49 Vgl. L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes,
S. 291 und dazu M. Böhm, a.a.O., S. 122f.
50 Vgl. dazu M. Böhm, a.a.O., S. 158f.
51 Vgl. I. Kant, Über das Misslingen aller philosophischen

Versuche in der Theodizee, 1791.
52 I. Greenberg, Augenblicke des Glaubens, in: M.
Brocke und H. Jochum (Hg.), Wolkensäule und
Feuerschein. Jüdische Theologie des Holocaust, München
1982, S. 136-177:137.
53 M. Buber, Gottesfinstemis, Zürich 1953.
54 E. Berkovits, Das Verbergen Gottes, in: Wolkensäule

und Feuerschein, S. 43-72.
55 Verborgenheit des Antlitzes bedeutet für Berkovits
natürlich nicht, dass die Welt einer «Eigengesetzlichkeit»

übergeben wäre. Vielmehr hat Gott dem
Menschen gesagt, was gut sei; am Sinai hat er seinen Willen
verkündet. Aber er hat dem Menschen auch die Freiheit
des Handelns gegeben und ist so ein Risiko
eingegangen.
56 A.a.O., S. 66.
57 Vgl. dazu H. Peukert, Wissenschaftstheorie -
Handlungstheorie - Fundamentale Theologie. Analyse zu
Ansatz und Status theologischer Theoriebildung,
Frankfurt 1978, S. 305ff.; E. Angehrn, Geschichtsphilosophie,

Stuttgart 1991, S. 169ff.
58 Vgl. M. Horkheimer, Kritische Theorie, Frankfurt
1968, Bd. I, S. 372; aber auch die Meditation zu Psalm
91 von 1968, in: Horkheimer, Gesammelte Schriften,
Band 7, Frankfurt 1985, S. 205-212.
59 Vgl. A. Välyi Nagy, Theologie und Literatur:
Ansätze zu einer negativen Theologie und zu einer literarischen

via negativa Ingeborg Bachmanns (Akzessarbeit
an der Theologischen Fakultät Basel), 1989.
60 I. Bachmann, Wir müssen wahre Sätze finden.
Gespräche und Interviews, hg. v. Chr. Koschel und I. von
Weidenbaum, München 1991, S. 144f.; vgl. auch M.
Horkheimer, Schriften 7, S. 209: «Für den Widerspruch
zum bon sens, zum Plausiblen, weiss ich als Erklärung
nur die Ohnmacht, mit dem furchtbaren Bestehenden,
dem Irrsinn der Realität anders sich abzufinden als
durch die Flucht in das auf eigene Kompetenz verzichtende

Vertrauen zu einem unbedingten Anderen, zu
einem Guten trotz alledem.»

211


	Gottes Reich und seine Gerechtigkeit für die Erde : zur Geschichtstheologie von Leonhard Ragaz

