Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 7-8

Artikel: Gottes Reich und seine Gerechtigkeit fiir die Erde : zur
Geschichtstheologie von Leonhard Ragaz

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143703

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ekkehard W. Stegemann

Gottes Reich und seine Gerechtigkeit
fir die Erde

Zur Geschichtstheologie von Leonhard Ragaz

Claudia Nauerth in
freundschaftlicher Verbundenhelt

«Ansdtze zum christlich-jiidischen Gesprdch bei Leonhard Ragaz» hiess eine Veranstaltung
des Tagungszentrums Boldern und der Christlich-Jiidischen Arbeitsgemeinschaft der
Schweiz vom 30. August bis 1. September 1991. Wir verdffentlichen die beiden schriftlich
vorliegenden Tagungsreferate, hier zundchst dasjenige von Ekkehard W. Stegemann, Profes-
sor fiir Neues Testament an der Universitdt Basel. Es zeigt auf, wie Ragaz das Weltgeschehen
von der einen grossen Verheissung des Reiches Gottes und seiner Gerechtigkeit fiir die Erde
her deutet. Ebendiese Verheissung verbindet Judentum und Christentum, wdhrend der
Glaube an Christus sie trennt. Stegemann geht Ragaz’ theologischer Entwicklung nach, die
anfdnglich den ethischen wie technologischen Fortschrittsoptimismus des letzten Jahrhun-
derts widerspiegelt, dann aber in der Geschichte immer mehr den Ort des Ringens zwischen
Reich Gottes und Weltreich, also auch den Ort furchtbarer Katastrophen, erkennt, wenn-
gleich der bergeversetzende Glaube an die biblischen Verheissungen die Kontinuitdt dieses
Denkens kennzeichnet. Der Autor fragt sich am Schluss, ob eine solche Geschichtsauffas-
sung «nach Auschwitz» noch wiederholbar sei. Mit Horkheimer mdochte er sagen, «dass das
Grauen nicht das letzte Wort haben darf», freilich ohne die Gewissheit, dass es das letzte Wort
nicht doch haben wird. Damit ist die Frage gestellt, ob Reich Gottes auch scheitern kann.

Red.

Missbrauch der Bibel
im Dienst der Herrschenden

Werk, wo die Barbarei kritisiert wird und die
Weltgeschichte einen Schritt zum Guten hin
tut. So lesen wir in der programmatischen

Von Walter Benjamin stammt die niichterne
Einsicht, dass jedes Dokument der Kultur
zugleich eines der Barbarei sei.'! Der Sache
nach ist diese Erkenntnis auch ein Bestand-
teil von Leonhard Ragaz’ biblischer Herme-
neutik. Denn wie kaum ein anderer in seiner
Zeit hat er die breite Spur der Gewalt und des
Bosen, die das Christentum in der Ge-
schichte auch hinterlassen und nicht selten
mit der Bibel gerechtfertigt hat, beim Namen
genannt. Allerdings ist es fiir Ragaz die
Auslegungsgeschichte und nicht die Bibel
selbst, die fiir diese barbarische Unterseite
des Christentums verantwortlich ist. Und
umgekehrt sieht er den wahren, unverzerrten
Inhalt des Buchs der Biicher iiberall dort am

Schrift zur Bibelauslegung:

«Wo je in der Geschichte etwas Boses
geschehen ist, da ist sicher auch die miss-
brauchte Bibel dabei gewesen; aber wo in
der Geschichte Riesengewalten des Bdsen
angegriffen, entlarvt, gestiirzt worden sind,
da ist die Kraft dafiir von der recht verstan-
denen Bibel ausgegangen, da war es von
vornherein von ihr aus gerichtet. Und das ist
das Entscheidende.»’

Ragaz hat bekanntlich den Missbrauch
der Bibel im wesentlichen in der religidsen
Zementierung und Sanktionierung der
schlechten Wirklichkeit gesehen, darin also,
dass sie — und zwar «im Riesenmass» — als
«Opium fiir das Volk» von «Pfaffen»® aus-

201



genutzt wurde. Insbesondere war ihm dabei
die Vertrostung auf ein Jenseits und die in-
dividualistische Privatisierung der bibli-
schen Erlésungshoffnung bei gleichzeitiger
Staatshorigkeit und Anpassung an das je-
weils Herrschende vor Augen. Insofern hat
er sich die marxistische Christentums- bzw.
Religionskritik zu eigen gemacht. Doch zu-
gleich und vor allem hat er die messiani-
schen und prophetischen Linien der Bibel, in
denen er deren «Grundsinn» sah, herausge-
stellt. Gerade darin meinte er iibrigens auch
dem Grundsinn des Marxismus zu entspre-
chen. Denn der ist fiir Ragaz «ein Auf-
schdumen aus dem Feuerstrom des Messia-
nismus, der die Botschaft der Propheten und
Jesu Christi von der Gerechtigkeit fiir alle,
besonders aber die Entrechteten, bedeutet»*.
Nur begreift der Marxismus das nach Ragaz
selbst nicht, sondern hilt sich im paradoxen
biirgerlich-szientistischen  Selbstmissver-
standnis fiir etwas ausschliesslich Wissen-
schaftliches.’ ,

Bemerkenswert und ausserordentlich ty-
pisch fiir Ragaz ist, dass er den Marxismus
von dem Ursinn der Bibel, der Reichgottes-
Hoffnung, getragen sieht. Ja, der Marxismus
nahm nach Ragaz dieses dynamisch-revolu-
tiondre Element der biblischen Tradition
wahr, als das Christentum ihn aufgegeben
hatte. Nur ist er eben «ein Messianismus
ohne Messias», wihrend und «weil die
Christenheit den Messias haben wollte ohne
den Messianismus»®. Ganz dhnlich be-
stimmt Ragaz iibrigens das «konfessionelle»
Verhiltnis von Judentum und Christentum,
die fiir ihn zwei Zweige am Baume Israel
sind.’

Durchbruch zum Reich Gottes
in Christus

Die positive Formel fiir den Hauptinhalt
oder Grundsinn der Bibel lautet bei Ragaz:
Gottes Reich und seine (d.h. Gottes) Gerech-
tigkeit fiir die Erde.® Sie klingt deutlich an
den bekannten Vers aus der Bergpredigt an:
«Trachtet aber zuerst nach dem Reich und
seiner (d.h. Gottes) Gerechtigkeit, und das
alles wird euch hinzugegeben werden» (Mt
6,33). In der zum Bibelwerk, niherhin zum
sogenannten Bibelkatechismus® gehérenden
Auslegung der Bergpredigt heisst es, dass
dieser Vers alle Worte Jesu iiberrage, ja, dass

202

er «die {iber aller Wahrheit Gottes leuchten-
de, iiberall und in allem den Weg weisende
Losung»'® sei. Dabei liegt ihm nicht nur
daran, dass das Gottesreich in Gerechtigkeit
besteht, sondern vor allem auch daran, dass
diese auf der Erde geschieht, also eine kon-
krete soziale und politische Realitdt werden
will und wird.

Es fillt auf, dass Ragaz den Inhalt der
ganzen Bibel zwar mit einem Hauptwort
Jesu zusammenfassen kann, aber zugleich
nicht eng christologisch formuliert. Das
liegt nicht an einem Desinteresse an der
Christologie. Fiir Ragaz ist Christus viel-
mehr ganz traditionell die entscheidende
Offenbarung Gottes. Er ist nicht nur der
exemplarische Mensch und Prediger des
Evangeliums'', sondern entsprechend dem
altkirchlichen Dogma eben auch wahrer
Gott. Ubrigens kommt es Ragaz in seinem
Jesus-Buch im Bibelwerk darauf an, dass
Jesus ein Jude ist und der exemplarische
Mensch also im Volk Israel zur Welt
kommt.'? Vor allem der spite Ragaz legt aber
auch auf die Gottheit Christi wert, und zwar,
wie ich meine, ganz dhnlich wie Barth und
die Bekennende Kirche mit ihrer christozen-
trischen Barmer Erkldrung in Abwehr der
nationalsozialistischen Ideologie. So kann
Ragaz gegen die Gotzen «Mammon und
Gewalt», aber auch und insbesondere gegen
die nationalsozialistischen Gotter «Fiihrer,
Volk, Blut und Boden» das Dogma von der
Gottheit Christi ausdriicklich bejahen und
einscharfen:

«Das Dogma ist als solches wahr. Die
Gottheit Christi ist das Fundament und der
Eckstein des christlichen Glaubens ... Sie
bedeutet, dass Gott so ist, wie er uns in Jesus
Christus entgegentritt, dass so sein Wesen
ist, so sein Wille mit uns, so sein Herz gegen
uns, so sein Plan, so der Sinn seiner Macht,
so seine Herrlichkeit. In Christus tritt uns
unser Gott entgegen. So ist Gott. Das wird
behauptet gegen alles Heidentum, gegen alle
(Gotzen, gegen die Vergottung von Natur und
Kultur, gegen Baal, den Herrn von Blut und
Boden, gegen César, den Herrn des absolu-
ten Staates, gegen alle Absolutheiten, die
nicht Er sind. Damit bekennen wir ihn als
Herrn gegen alle andern, angemassten Her-
ren.»"

Und Ragaz fiigt in dieser Auslegung des
Glaubensbekenntnisses ausdriicklich hinzu,



dass das Bekenntnis zur Gottheit Christi das
Einzige sei, was Judentum und Christentum
trenne.

Allein es ist ebendieses Dogma nach
Ragaz nicht als abstrakte Spekulation und
Christus nicht «an und fiir sich» als gottlich
zu verstehen, sondern «im Zusammenhang
des Reiches, wie es von Moses iiber die
Propheten zu thm aufsteigt und von thm aus
weitergeht und worin der lebendige Gott in
die Geschichte eingeht»'. Als die authen-
tische Offenbarung Gottes ist Christus ein
Teil der Geschichte und nicht zuletzt eben
der Heilsgeschichte, d.h. der Geschichte
von Gottes Reich und seiner Gerechtigkeit
fiir die Erde. So deutlich schon Mose und
die Propheten die Botschaft vom Reich
Gottes bringen, so deutlich ist sie aber erst
mit Jesus zur Vollendung und in ihrer Fiille
gekommen. In ithm, dem Erben Moses und
der Propheten, erfolgt der entscheidende
Durchbruch zum Reich Gottes, vor dem und
nach dem es aber immer wieder «Durch-
briiche» gab und gibt.

Die Bibel als Schliissel zur Dynamik
der Weltgeschichte

Die Botschaft vom Reiche Gottes und seiner
Gerechtigkeit fiir die Erde ist, wie sich schon
andeutete, fiir Ragaz nicht nur der herme-
neutische Schliissel fiir die Bibel. Er sieht
vielmehr darin zugleich die Dynamik der
Weltgeschichte zwischen Schopfung und
Erlosung sich ausdriicken. Was Ragaz im
Bibelwerk!®, und zwar insbesondere in der
siebenbéndigen Bibeldeutung, auslegt, ist
darum nicht nur die Entfaltung der Botschaft
vom Reiche Gottes von der Genesis bis zur
Apokalypse, sondern zugleich und mehr
noch eine Reflexion «iiber den Gang des
Reiches Gottes in der Geschichte»'®. Markus
Mattmiiller hat uns eindrucksvoll vor Augen
gestellt, «wie sich der Christ Leonhard
Ragaz fiir sich und seine Gruppe in einer
dramatischen Stunde der européischen Ge-
schichte auf die Bibel wirft und in ihr Hilfe
und Stirkung sucht gegen die Anfechtung
einer bosen Weltlage und Zeitgeschichte»'’.
Die Bibel mit threm Zeugnis vom Reich
Gottes und seiner Geschichte ist fiir Ragaz
ein «Trostbuch» im Augenblick der grossten
Katastrophe der Menschheitsgeschichte. In
dem Moment, da das Weltreich in seiner

damonischsten Gestalt zu obsiegen scheint,
hilft die Bibel nicht nur zur Orientierung,
sondern auch zur Festigung des Glaubens,
dass auch diese Satane am Ende nicht
triumphieren werden.

Es ist dann auch nur folgerichtig, wenn
Ragaz seiner Bibeldeutung eine «Geschich-
te der Sache Christi» hinzufiigt, in der er
«zeigen will, dass die Botschatt vom Reiche
Gottes, welche den Inhalt der Bibel und in
Vollendung den des Evangeliums Christi

~ bildet, nicht ein Wort ist, das innerhalb des

biblischen Berichtes verklungen wire, son-
dern, trotz allen Hemmungen und Entartun-
gen ... dennoch die grosse und entscheiden-
de Revolution der Welt geworden ist»'®,
Denn die ganze Geschichte zwischen
Schopfung und Erlésung ist der Kampfplatz
fiir die Durchsetzung des Reiches Gottes
und seiner Gerechtigkeit fiir die Erde. Die
von der Bibel bezeugte Geschichte ist nur
ein, wenn auch sehr gewichtiger Teil davon.

Der Fortschrittsoptimismus des frithen
Ragaz oder «Die Dampfmaschine als
Apostel des Gottesreiches»

Ragaz teilte zunidchst den Fortschrittsopti-
mismus, der nebst seinen theologischen
Lehrern sowohl den Liberalismus als auch
den Sozialismus und iiberhaupt das Ge-
schichtsverstiindnis am Ende des 19. Jahr-
hunderts prigte. Der Fortschrittsgedanke hat
bekanntlich in der Neuzeit, vermittelt zumal
durch die Physikotheologen, gewissermas-
sen als sdkularisierte Form christlicher
Eschatologie die apokalyptische und ver-
fallsgeschichtliche Perspektive des ausge-
henden Mittelalters und insbesondere des
17. Jahrhunderts abgelost.'” Verbindet er
sich in der Aufkldrung mit dem Gedanken
eines Fortschrittes der Menschheit als Gat-
tung in politisch-moralischer Perspektive,
so gerit er im Laufe des 19. Jahrhunderts in
den Sog der industriellen und technischen
Revolution. In der theologischen Begleit-
musik von Ritschl bis Harnack kann das
dann so klingen:

«Ungeheure Wandlungen hat unsere
Welterkenntnis erfahren — jedes Jahrhundert
seit der Reformation bedeutet einen Fort-
schritt, den wichtigsten die beiden letzten —,
aber die Krifte und Prinzipien der Reforma-
tion sind, religios und ethisch betrachtet,

203



nicht liberholt und abgelost worden ... Und
wenn wir dann auf den Gang der Geschichte
der Menschheit blicken, ihre aufwirts sich
bewegende Entwicklung verfolgen und
strebend und dienend die Gemeinschaft der
Geister in ihr aufsuchen — so werden wir
nicht in Uberdruss und Kleinmut versinken,
sondern wir werden Gottes gewiss werden,
des Gottes, den Jesus Christus seinen Vater
genannt hat und der auch unser Vater ist.»*°

Was hier in den letzten Sétzen von Har-
nacks Sakularschrift «Das Wesen des Chri-
stentums» an der Wende vom 19. zum 20.
Jahrhundert anklingt, das bestimmte nicht
nur die liberalen, sondern auch die positiven
Theologen?', auch wenn sie ihren Optimis-
mus mehr in biblisch-heilsgeschichtlicher
Terminologie artikulieren und ausdriickli-
cher auf Gott als den Urheber dieser Ent-
wicklung hinweisen. Insbesondere hat dabei
Christoph Blumhardt (d.J.) den Fortschritt
in der Geschichte als des lebendigen Gottes
Walten gefeiert, und er hat auch so profane
Vorginge wie die Franzdsische Revolution
dazugerechnet.

Ragaz teilte, wie gesagt, die zeitgenossi-
sche Fortschrittsgldaubigkeit. Noch 1902, in
seiner Antrittspredigt im Basler Miinster,
formuliert er, dass «die geschichtliche Ent-
wicklung der Menschheit ithre grosse Be-
stimmung und eine fiihrende Hand offen-
bart»**. Und dieser emphatische Geschichts-
optimismus verbindet sich bei Ragaz nicht
nur mit dem ethischen Idealismus auf der
Linie Kants und seiner theologischen Erben
von Ritschl bis Harnack, sondern auch mit
einer grossen Hoffnung auf die humani-
sierende Wirkung der technischen Entwick-
lung. Dabei zeigt sich fiir Ragaz schon 1903
der Fortschritt auch und gerade in der so-
zialen, der Arbeiterbewegung. Sie bedeutet
ihm «einen Riesenschritt vorwirts in der
Menschwerdung des Menschen» und «zu-
gleich eine neue Offenbarung Gottes»*. Wie
in der Arbeiterbewegung selbst sieht er aber
auch, wie gesagt, vor allem in der Technik
einen entscheidenden Verbiindeten in dieser
Entwicklung. In einer Predigt am Missions-
sonntag im Jahr 1907 ruft Ragaz enthusia-
stisch aus:

«Wer sihe es der Dampfmaschine an, dass
sie ein Apostel des Gottesreiches ist? Und
doch ist sie’s und die Kohle, ihre Dienerin,
mit 1thr. Denn sie hat den Weltverkehr ge-

204

schaffen. Sie wird die Welt erlosen helfen.
Wer wird — um nur eines zu nennen — Afrika
retten von der Qual, die jetzt noch auf ihm
lastet? Die Lokomotive. Wenn einmal ihr
Pfiff ertont in den Urwildern, da jetzt der
Sklavenjiger haust und der Hunger, der
Aberglaube, kurz, aller Jammer und Fluch,
die das Herz ausdenken kann, dann wird es
Tag werden. Dann werden die Ddmonen
fliehen miissen. Denn dann kann das Gewis-
sen des Abendlandes sich auch dort geltend
machen.»**

Und wenig spiter heisst es in derselben
Predigt: Christus «siegt, weil es einen Fort-
schritt der Menschheit gibt»*. Es ist schon
bewegend zu sehen, mit welchem Vertrauen
Ragaz auf das Abendland blickte. Dass die-
ses sich dann als vollig gewissenlos erwie-
sen hat, und zwar nicht nur Afrika, aber nicht
zuletzt auch ithm gegeniiber, ist zuletzt
Ragaz anzulasten.

Die Weltgeschichte als Weltgericht

Freilich hatte Ragaz schon 1902 angesichts
des Burenkrieges mit erheblichen ge-
schichtstheologischen Zweifeln zu kdamp-
fen. Sieht er in den Anfangserfolgen der
Buren Gottes Finger am Werk, so erfahrt er
in der Niederlage der Buren eine «Katastro-
phe (seines) Vorsehungsglaubens»: «Man
mochte an Gottes Weltregierung verzwei-
feln»2, schreibt er. Dieses weltpolitische
Ereignis stellte allerdings nicht einfach den
an der Technikentwicklung orientierten
Fortschrittsglauben von Ragaz in Frage, wie
wir gerade an der noch Jahre spiter gehalte-
nen Missionssonntagspredigt gesehen ha-
ben, allerdings aber den an die Gerechtigkeit
Gottes in der Weltgeschichte. Denn Ent-
wicklung, Fortschritt in der Menschheit, das
kann es nach Ragaz nur geben, wenn dabei
auch die Sittlichkeit fortschreitet. Geschich-
te betrachtet er mit Lessing als Erziehung des
Menschengeschlechtes und zitiert gern die
Zeile aus Schillers Gedicht «Resignation»:
«Die Weltgeschichte ist das Weltgericht».
Darum fragt er sich: «Wenn wir der Jugend
kiinftig zeigen wollen, dass die Weltge-
schichte das Weltgericht sei, lesen wir nicht
aus thren Augen die Frage: Aber die Bu-
ren?»*’

Die Krise, die diese geschichtliche Erfah-
rung fiir Ragaz’ anfénglichen Geschichts-



optimismus bedeutete, wird in der Autobio-
graphie «Mein Weg», aber auch in der von
Markus Mattmiiller publizierten Nieder-
schrift «Meine geistige Entwicklung» von
Ragaz selbst schonungslos dargelegt.?® Ihre
existentielle Uberwindung ereignet sich,
ausgelost durch ein Erlebnis mit einem
Berner Kaufmann, der sich wihrend einer
Bahnfahrt der Verfiihrung einer jungen
Biindnerin rithmte, wie eine Bekehrung. Am
2. Februar 1902 notiert Ragaz im Tagebuch:

«Ich habe erlebt, was meinem Leben eine
Wendung geben kann. So ist mir die Be-
stialitdt noch nie entgegengetreten! ... Nun
ist mir ein neues soziales Christentum auf-
gegangen ... Unser Kaufmannsstand ist reif
zum Untergang. Er ist der schmutzigste von
allen, der Herd des praktischen Materialis-
mus. Die soziale Entwicklung reprdsentiert
hier das Weltgericht. »*

Hier ist es also wieder das Schillersche
Wort, nun aber positiv angewendet: Die so-
ziale Entwicklung bringt die Gerechtigkeit,
das Gericht in die Weltgeschichte; in ihr ist
der lebendige Gott am Werk. Diese Entdek-
kung bedeutet fiir Ragaz den Ausweg aus der
Krise seiner Geschichtstheologie. Gottes
Reich wird nicht von den grossen, auf der
geschichtlichen Biihne agierenden Michten
gebaut, sondern von den Armen im Geist. So
notiert er am 21. Februar 1903 ins Tagebuch:

«Die Heilsarmee, die Methodisten, die
Sektierer und die rabiaten Sozialisten — das
sind die Menschen, die nach der Zukunft
weisen. Aus diesen Ebionim wird das Reich
Gottes hervorgehen.»*

Und die grosse Geschichte? Sie ist schon
auch der Ort des gottlichen Waltens, aber als
der Kampfplatz, auf dem Gott sein Reich
gegen das Weltreich durchsetzt, auf dem
Gott aber auch Gericht hilt und aufraumt,
um die neue Welt, deren Protagonisten jene
Aussenseiter sind, endgiiltig zu schaffen.
Die Geschichte ist der Kampf- und Ge-
richtsplatz fiir Gottes Reich und seine Ge-
rechtigkeit fiir die Erde, welches er, wenn
notig, d.h. wenn die Menschen nicht horen
wollen, oder besser: wenn sie nicht aufhoren
wollen auf ihren Wegen des Bosen und der
Gewalt, auch durch eine Karastrophe her-
auffiihrt. Aber am Ende wird das Reich Got-
tes siegen.

Bekanntlich ist es diese Erkenntnis, dass
«die soziale Bewegung sich (enthiillt) als der

wahre Weg zu Gott fiir unser Geschlecht»*!,
welche der Anlass zur religios-sozialen Be-
wegung wurde. Sie pragt nun auch die Vor-
stellung, dass sich Gottes Reich nur im
Kampf durchsetzen konne und diese Dyna-
mik auch das eigene Leben bestimmen
werde. Es ist dieses kdimpferische Element,
das Ragaz dann seiner Geschichtstheologie
mit der Erfahrung des Ersten Weltkrieges
endgiiltig hinzufiigt. So deutet er anfianglich
das Kriegsgeschehen als ein Sichaustoben
des Bosen, durch das hindurch als Gericht
Gottes dann Christus seinen Sieg erringen
werde, als Geburtswehen des Messias also.*?
Nachdem jedoch 1918 die neue Welt nicht
gekommen war, nachdem nur die katastro-
phale Seite der Apokalypse — die Offenba-
rung wird fiir ihn jetzt librigens ein wichtiges
Buch* — sich realisierte, umfiangt ihn doch
ein «tiefes Erschrecken liber die abgriindige
Macht des Bosen»*. Aber er interpretiert das
«Versagen der Geburt einer neuen Erde»*
nun so, dass die Revolution des Reiches
Gottes nicht nur die Verhiltnisse, sondern
auch die Herzen erfassen miisse; und dies
erfordere eine religiése Revolution:

«Es ist heute der Welt etwas viel Gros-
seres verheissen als eine blosse politisch-
soziale Umwilzung, die die Macht in an-
dere Hénde bringt und im iibrigen die alten
Weltgewalten im Regimente ldsst, nur
unter etwas veranderten Namen ... Jene
andere Revolution, die Revolution des Gei-
stes, der Liebe, der Freiheit, die Revolution
Christi, 1st dem Wesen nach ungleich radi-
kaler, wilzt die vorhandene Welt viel tiefer
um.»*¢

Andreas Lindt charakterisiert Ragaz’ Ge-
schichtstheologie jener Zeit trefflich, wenn
er schreibt:

«Der Glaube an Gottes Walten in der Ge-
schichte ist ihm nie wankend geworden.
Aber jetzt ist ihm dieser Weg Gottes durch
die Geschichte nicht mehr ein gradlini-
ges Vorwirtsschreiten, sondern ein harter
Kampf. Dieser Kampf ist das eigentliche
Thema der Weltgeschichte. In diesen Kampf
weiss er sich hineingestellt. Dass Gottes Sa-
che den Sieg behalten muss, ist ihm in allem
Kampf und Sturm unerschiitterlicher Glau-
be. Aber die Macht des Bosen sieht er so real
am Werke, dass seine Geschichtsbetrach-
tung immer mehr ausgesprochen dualisti-
sche Aspekte erhilt.»*

205



Wendung zu einer apokalyptischen
Geschichtsauffassung

Diese deutliche Wendung zu einer duali-
stischen, ja geradezu apokalyptischen Ge-
schichtsauffassung, in der die Weltgeschich-
te zu einem einzigen dramatischen Kampf
zwischen Christus und dem Antichristen
wird®, erfihrt im Zweiten Weltkrieg und in
der Bibeldeutung, nidherhin in der Ausle-
gung der Johannesoffenbarung, eine letzte
Zuspitzung. Doch ist das gesamte spite
Auslegungswerk ein Zeugnis des unge-
brochen emphatischen Geschichtsverstind-
nisses von Ragaz. In der «Urgeschichte» tritt
nach Ragaz zur Natur die Geschichte hinzu
«und ist wichtiger als sie»**, Ja, Ragaz nennt
die Geschichte «die Tochter Gottes». Dabei
unterscheidet er den Glauben Israels vom
Heidentum so, dass eben nur in Israel der
Glaube an den einen, heiligen und lebendi-
gen Gott im Altertum da ist und nur dieser im
Unterschied zum heidnischen Naturalismus
und Fatalismus, zur ewigen Wiederkehr des
Gleichen, die Vorstellung einer progressiven
und intentionalen, ndmlich auf Gottes Herr-
schaft gerichteten wirklichen Welt- und
Menschheitsgeschichte begriindet. Impli-
ziert dieser Glaube die Einheit der Mensch-
heit, so weist er in den Genealogien der
Urgeschichte «auf den Zusammenhang des
menschlichen, und nicht nur des menschli-
chen, sondern auch des natiirlichen und alles
kosmischen Geschehens hin» (I1,72). Dabel
ist es der Kampf zwischen Gut und Bése,
welcher die Geschichte hervortreibt, ihr
Wesen bildet.

Ragaz gibt zwar zu, dass auch bei Herodot
etwa «ein umfassender Sinn der Geschichte
auftaucht, indem der Kampf zwischen den
Persern und den Griechen zu einem zwi-
schen Asien und Europa wird, der seinen
letzten Grund im Kampf der Gotter hat».
Allein letztlich behalte die Geschichte hier
«die nationale Schranke» und werde «nie
wirkliche Weltgeschichte» (I,70). Deshalb
ist fiir thn die Bibel das «Buch der Ge-
schichte» (1,72) schlechthin. Denn ihr gilt
die Geschichte als Ort der Offenbarung,
eben als «Tochter Gottes».

Wichtig ist, dass Ragaz in seiner Darstel-
lung nicht von einer kontinuierlichen Ent-
wicklung ausgeht, zumal nicht von einer, die
gleichsam religionsgeschichtlich immer ho-

206

her fiihrt. Es gibt fiir ihn nicht nur eine
aufsteigende Linie von Mose zu den Pro-
pheten und schliesslich zu Christus, sondern
auch eine, die von den Propheten z.B.
zu Mose zuriickweist. Kontinuitdt und
Durchbruch, aber vor allem auch Abfall
und Versagen des Gottesvolkes bestimmen
das Geschehen. Und mancher Durch-
bruch, wie z.B. der bei Mose, iiberragt die
folgende Geschichte, so dass eben die Pro-
pheten, so unendlich wichtig sie sind, vor
allem auch auf Mose hinweisen. Deshalb
kann Ragaz sagen: «Vor Christus ist Moses
der Grosste»*’; und zugleich: «Im Mittel-
punkt der Geschichte Israels steht der Pro-
phet. Er ist ihr Hohepunkt.»*' Warum? Nun,
antwortet Ragaz, weil Mose der Urtypus des
Gottesmannes, also auch des Propheten, und
der des Mittlers zwischen Gott und Mensch
und damit Christi ist. IThm hat Gott sich nicht
nur mit seinem Namen am Horeb als der
lebendige, als der Gott der Geschichte
offenbart, der ein Ziel mit seinem Volk und
der Menschheit hat, sondern auch am Sinai
mit seinem Gesetz als der heilige Gott, der
einen Anspruch auf Israel und die Welt hat.

Die Propheten als Verkiindiger
von Gericht und Verheissung

So sind es fiir Ragaz auch die Propheten, in
denen und durch die als Gottes Beauftragte
das Recht Gottes und eine neue Gerechtig-
keit eingefordert, also Gottes Wille neu
formuliert und so revolutiondr Gottes Ge-
schichte vorangetrieben werden. Es ist der
Prophet als Verkiindiger von Gericht und
Verheissung, durch den die Geschichte voll-
michtig gedeutet wird als Geschichte des
Reiches Gottes und seiner Gerechtigkeit fiir
die Erde. Dabei sind es die grossen Krisen-,
die Katastrophenzeiten, in denen die Pro-
pheten auftreten und deuten und nach vor-
wirts weisen. Sie sind fiir ihn die «Verkiin-
diger der Hoffnung und des Sieges, des
Trostes und der Aufrichtung, der Erneue-
rung und Wiederbringung aller Dinge», mit-
hin Verkiindiger nicht nur des Zornes Gottes
und Bussprediger, sondern — und das letzt-
lich und entscheidend — «Verkiindiger der
Gnade» (IV,85).

Nicht zuféllig sieht Ragaz darum in Deu-
terojesaja und zumal in Jes 53 die tiefste
Geschichts- und Gotteserkenntnis aufleuch-



ten: Israel bringt als Gottesknecht Gott zu
den Volkern und muss fiir sie unschuldig
leiden (vgl. IV,86). Ragaz hat nicht nur den
exegetischen Anstand, diese ja am nidchsten
liegende Deutung des leidenden Gottes-
knechtes auf Israel zu vollziehen, sondern
auch die — damals jedenfalls ungewohnliche
— theologische Sensibilitdt, das gegenwér-
tige Schicksal Israels dadurch «beleuchtet»
zu sehen.

Doch sind die Propheten fiir Ragaz auch
deshalb von so grosser Bedeutung, weil sie
«eine gewaltige Erweiterung der Gotteser-
kenntnis und der Gottesherrschaft» bringen.
Denn sie lehren erkennen, dass Gott in der
Geschichte auch ausserhalb seines Volkes
zugunsten seines Reiches handelt, «und
zwar im positiven Sinne» (IV,79), d.h. nicht
nur durch Gericht und Katastrophe. Wieder-
um ist es fiir Ragaz Deuterojesaja, und zwar
insbesondere seine Kennzeichnung des Per-
serkonigs Kyrus als des Gesalbten Gottes,
durch den dieser Hohepunkt prophetischer
Entwicklung markiert wird (vgl. IV,781f.).

Der Weltkrieg als Katastrophe
der christusfeindlichen Miichte

Doch so wichtig die Propheten fiir die Ge-
schichte des Gottesreiches sind, so gewiss
greift die Prophetie in ihrer letzten Vision bei
Daniel auf den «Menschensohn» aus (vgl.
IV,104; V,9), in dem nun die Geschichte des
Gottesreiches und seiner Gerechtigkeit fiir
die Erde ihre Fleischwerdung und das Welt-
reich in Gestalt des Imperium Romanum die
Offenbarung seines letzten und entscheiden-
den Uberwinders erfahren. Jesus hat dabei
fiir Ragaz das Gottesreich nicht nur ver-
kiindigt, er hat es auch — wie partiell immer —
gebracht in seinem Leben, Leiden, Sterben
und Auferstehen. Die Gewissheit dieses
Sieges, der sich in der Apostelzeit fortgesetzt
hat, wird in der Offenbarung des Johannes
als Grundlage der Deutung der folgenden
Weltgeschichte genommen, wie unheimlich
und abgriindig das Bose in ihr auch walte.
Das Untier aus dem Abgrund, der ganze to-
talitaristisch-militaristisch-imperialistische
Katastrophenzusammenhang der Geschich-
te bis hin zum «Gotzenzauber des Faschis-
mus und Nazismus»* mit deren «Entfes-
selung der Blutozeane des Weltkrieges,
der Hinschlachtung der Juden, Tschechen,

Polen, der Geiselerschiessungen, der Verfol-
gung und T6tung der <Heiligen und Prophe-
ten>» (VII,231) — all das kann letztlich nur
bestitigen, dass das Lamm siegen wird. In
einer nahezu unheimlich anmutenden Ge-
wissheit beschwort Ragaz 1943, mitten in
der grossten Gottesfinsternis, gegen allen
Augenschein den Glauben daran, dass Gott
im Regimente sitzt. Hitler — das bestialische
Untier aus dem Abgrund — wird trotz der
scheinbar iiberwiltigenden Siege letztlich
nicht siegen:

«Es gibt ein Endgericht iiber die Ge-
schichte. Ihre volle Wahrheit wird hervortre-
ten. Die ganze Vergangenheit wird mitithrem
Recht und Unrecht in das Licht Gottes ge-
stellt werden. Die Weltgeschichte ist das
Weltgericht» (VI11,246).

Hier begegnet uns das Schillerzitat also
wieder. Das Gericht, das in der Katastrophe
des Zweiten Weltkrieges ergeht; ist fiir Ragaz
das «Zurechtrichten» der durch Abfall,
Bosheit und Gewalt zutiefst verdorbenen
Welt. In ihr wird «aufgerdumt», der Weg fiir
Gottes Reich freigemacht, das mit dem
durch die Katastrophe hindurchgeretteten
«Rest» gebaut werden wird*:

«(Die Katastrophe) ist es vor allem, die
das Gericht vollzieht, aber auch die Verheis-
sung erfiillt. Sie stiirzt, was Gott im Wege
steht, und offnet den Weg in das Neuland
Gottes ... Die Krise der Welt wird zum
Hervortreten Gottes» (VII,207).

Gewiss, es gibt dabei Opfer, schrecklich
viele und unschuldige, zumal Israel ist das
Opfer. Dieses unschuldige Leiden der Ge-
rechten ist aber, wie es in der schon er-
wihnten Auslegung von Jes 53 heisst, die
«rettende Ordnung» (IV,87). Vor allem aber
folgt dem Nein Gottes das Ja,der Zersto-
rung des Weltreiches des Antichrist der
Aufbau des Reiches Christi. Denn «es gibt
in der Geschichte des Reiches Gottes nicht
nur Niederlagen, sondern auch Siege»
(VIL,243); und noch das Bose muss
schliesslich dem Sieg des Guten dienen.

Ragaz bekriftigt diese Geschichtstheolo-
gie 1945 in seiner «Geschichte der Sache
Christi»:

«(Die) Weltkatastrophe, welche sich im
Weltkrieg ihren sichtbarsten Ausdruck gibt,
... ist in erster Linie die Katastrophe jener
christusfeindlichen Miachte (Nationalismus,
Imperialismus, Mammonismus, der Baal

207



und der Cisar), in denen die Gétter des Hei-
dentums verstdarkt wiedergekehrt waren ...
In ihnen hat es ... wohl nach Gottes Zulas-
sung diejenige Welt, die gegen Christus ist,
noch einmal versuchen diirfen. Sie hat dafiir
die Freiheit bekommen. Und nun hat die
Welt gesehen, was das bedeutet. Man hat
gesehen, wohin es auf diesem Wege kommt.
Nun hat sie an seinem Gegenteil erkannt,
was Christus ist. Nun ist sie fiir Christus
offen. Auch dieser Prozess hat schon méach-
tig eingesetzt. ... Es musste durch die Ka-
tastrophe eine ganze Welt gestiirzt werden,
welche Christus im Wege stand ... (Doch)
Christus ist Sieger — das ist das letzte Wort
der Geschichte der Sache Christi, wie das
der Geschichte iiberhaupt.»*

Dass auch dieses Mal, wie nach dem
Ersten Weltkrieg, die Hoffnung auf das
Niherkommen des Gottesreiches enttduscht
wurde, musste Ragaz nicht mehr erleben.

Judisch-christliche Gewissheit
vom Sieg des Gottesreiches

Ragaz’ Geschichtstheologie ist durch die
Erfahrung der Weltkriege apokalyptisiert
worden. Der dualistische Grundzug, aber
auch die Mischung von Elementen des
Grauens und des Trostes, die die jiidische
Apokalyptik bzw. apokalyptische Messia-
nologie® und nicht zuletzt die des Neuen
Testamentes auszeichnen, treten deutlich
hervor. Insofern bleibt das Prinzip des
Ragazschen Geschichtsbegriffs Fortschritt
oder Veridnderung, ja, auch Katastrophe,
aber keineswegs Stillstand. Das Stationidre
ist fiir Ragaz das Andere der Geschichte,
jedenfalls der des Gottesreiches. Aber dieser
Fortschritt ist kein geradliniger mehr, son-
dern ein durch entsetzliche Katastrophen,
durch «Blutozeane», also durch die Finster-
nis des Gerichtes und des Leidens sich voll-
ziehender. Doch so furchtbar dieser Gang
der Weltgeschichte als Weltgericht ist, so
fest hilt Ragaz daran, dass letztlich darin
Gott am Werk ist und sein Reich bzw. Chri-
stus siegen wird. So unabweisbar es ist, dass
das Bose regiert, so sicher ist, dass Gottes
Reich sich am Ende durchsetzen und die
Gerechtigkeit auf der Erde schliesslich auf-
gerichtet wird. Ragaz driickt das immer wie-
der mit Blumhardts Worten aus: Christus ist
Sieger. Insofern — auch insofern — ist seine

208

Geschichtstheologie nicht nur zutiefst apo-
kalyptisch, sondern auch urchristlich, nim-
lich von der christlichen Apokalyptik, wie
sie zumal in der Offenbarung des Johannes
Gestalt gewonnen hat, geprédgt. Allein, sie
fiihrt damit, wie ich meine, nur etwas weiter,
was in der jiidisch-christlichen Geschichts-
betrachtung iiberhaupt zentral ist, namlich
dass das Bose, die Ungerechtigkeit und auch
das Grauen, nicht das letzte Wort haben
werden.

Diese Linie jiidisch-christlicher Ge-
schichtsdeutung fiihrt nachbiblisch etwa von
Rabbi Akiva bis Rav Kook und von Augu-
stin eben auch zu Ragaz. Ich kann das nicht
vertiefen. Doch erlaube ich mir, wenigstens
ein paar Andeutungen zu machen:

Von Rabbi Akiva, dem «Vater des rabbi-
nischen Judentums» (L. Ginzberg), gibt es
jene Geschichte*®, wonach er mit anderen
Weisen einmal nach Jerusalem hinaufzog
und sie den zerstorten Tempel sahen. Als ein
Fuchs aus dem Allerheiligsten des Tempels
herauskam, weinten die Begleiter Rabbi
Akivas, er aber lachte. Sie fragten ihn, war-
um er lache, und er antwortete: Wenn schon
die Weissagung des Gerichts mit der Zer-
storung Jerusalems eingetroffen ist, dann
wird auch die seiner zukiinftigen Wiederher-
stellung wahr werden.

Ein dhnlich unerschiitterliches Vertrauen
in Gottes Wort und in die endlich kommende
Gerechtigkeit hatte auch Rav Kook (1865 bis
1935), der erste aschkenasische Oberrabbi-
ner des Landes Israel. Ja, bei ihm finden
wir — worauf schon Rivka Schatz-Uffen-
heimer aufmerksam gemacht hat'’ — der
Konzeption von Ragaz sehr verwandte Ele-
mente. Denn «was die Kabbala uns mit Hilfe
des Mythos iiber die Zerstorung und Wieder-
herstellung der Welten lehrte, kleidete sich
in Rav Kooks Geschichtsphilosophie 1n die
Metapher der Zerstorung um des Aufbaus
willen ein, das heisst die Engagierung von
frischen Kriften, von Ungldubigen, die ihr
Werk in der Profanitdt ausfithren, um das
Gebiude der Heiligkeit aufzurichten»*,

In der Tat eint die Vorstellung, dass Gott
sein (messianisches) Reich auch trotz des
scheinbar unerschiitterbaren Triumphes des
Bosen am Ende doch herauffiihrt, jiidische
und christliche Geschichtsauffassung. An-
ders gesagt: Die Gewissheit vom Sieg des
Gottesreiches wird gerade im Augenblick



grosster Gefahr entwickelt, als «Dennoch»
des Glaubens in der Krise der Welt. Die
Katastrophe ist der «Sitz im Leben» zumin-
dest apokalyptischer Geschichtsinterpreta-
tion; und sie wiederum ist nur die Anwen-
dung biblischer Geschichtstheologie unter
den Bedingungen der Katastrophe. Dies
wird iibrigens auch bei Augustin, der ja als
der eigentliche Schopfer christlicher Ge-
schichtsphilosophie gilt, deutlich. Denn er
entfaltet seinen geschichtstheologischen
Entwurf in «De civitate Dei» als Reaktion
auf die Zerstorung Roms durch Alarich im
Jahre 410, also im Augenblick hochster Ge-
fahr fiir das junge Christentum, und unter
offenkundigem Riickgriff auf den apokalyp-
tischen Dualismus der christlichen Bibel.
Christliche Geschichtstheologie ist seither
letztlich immer auch der Versuch, die zum
gerechten Regiment Gottes im Widerspruch
stehende Weltgeschichte mit ihren Schrek-
ken nicht als das letzte Wort stehen lassen zu
miissen.

Das Vertrauen auf eine kommende Ge-
rechtigkeit kann dabei, wie im Falle von
Ragaz, von der Gewissheit zehren, dass
Gottes Reich nicht nur Utopie, sondern in
Jesus Christus — wie partiell immer — auch
Fleisch geworden ist. Ja, es scheint mir ge—
rade der Gedanke der Fleischwerdung —
den iibrigens durchaus Mose und die Pro-
pheten einbezogen werden — im Spitwerk
von Ragaz auch diese Funktion der Stiarkung
der Gewissheit zu haben: Gottes Reich ist
nicht bloss ein Gedanke oder eine Idee bzw.
ein Mythos; es ist Ereignis geworden, es ist
in die Geschichte eingetreten (vgl. VII,36f.).
Zugleich und mehr noch beharrt Ragaz da-
mit darauf, dass Gott erkennbar, dass er ein
«deus revelatus» ist und nicht ein «deus
absconditus», ein verborgener Gott. Mit
Nachdruck verwirft Ragaz darum die Lehre
Luthers vom «deus absconditus». In ihr sieht
er, zumal wenn diesem verborgenen Gott
noch wie im Luthertum die Welt iibergeben
wird, jener so fatalen Vorstellung von einer
«Eigengesetzlichkeit» der Welt den Weg be-
reitet, die in der nazistischen Ideologie, in
der Verg6tzung von Blut und Boden und des
Volkstums kulminierte (vgl. VII[,43). Des-
halb hat Ragaz in seinem Spitwerk Luthers
Zwei-Reiche-Lehre scharf verurteilt. Thr
wirft er vor, Despotismus und Totalitarismus
Vorschub zu leisten; ja, er erklirt, dass von

Luther ein Weg zu Hitler fiihre, so dass man
sagen konne, Luther sei der «Urvater des
Dritten Reiches»*. Umgekehrt lobt er den
Katholizismus dafiir, dass er den «sakra-
mentalen» Anspruch auf die konkrete Wirk-
lichkeit nicht aufgegeben habe.*® Denn Gott
wird nicht nur in Christus offenbart als der,
der er ist, er kommt in ihm als die ewige
Revolution zur Welt (vgl. VIIL,44).

Es ist deutlich, dass Ragaz’ biblische
Geschichtsdeutung keine doktrindre Theo-
logie der Geschichte oder gar eine spekula-
tive Geschichtsphilosophie ist. Ragaz geht
esnichtum den Nachweis der Verniinftigkeit
des Gangs der Weltgeschichte bzw. um eine
Theodizee, d.h. um eine Erklidrung des Bo-
sen, des Leidens und der Ubel aus der gott-
lichen Gerechtigkeit. Insofern ist er eher
Kantianer®' als Hegelianer. Aber es ist fiir
Ragaz zugleich der Horizont der Geschichte
letztlich nicht offen: Das Gottesreich wird
siegen. Dieses Vertrauen ist geschichtsphi-
losophisch nicht einholbar, sondern letztlich
Ausdruck eines bergeversetzenden Glau-
bens und eines Urvertrauens in das bibli-
sche Zeugnis und sein Versprechen.

Geschichtstheologie nach Auschwitz?

Ist eine solche Geschichtsauffassung heute
wiederholbar? Ist nicht das Vertrauen, dass
das messianische Reich letztlich siegen
wird, in Auschwitz epochal, d.h. fiir immer
vernichtet? Ist nicht das Netz der Hoffnung
und der Kraft zum Widerstehen, in das der
biblische Glaube an das Kommen des Rei-
ches die Leidenden bergen konnte, zerrissen
worden? Hat angesichts der unaufziahlbaren
Opfer und ihrer namenlosen Pein die Vor-
stellung, ihr Leiden und Sterben habe ir-
gendwie Sinn gehabt, noch Bestand? Dies
sind Fragen, die nicht leicht von der Hand zu
weisen und die noch schwerer zu beantwor-
ten sind. Denn ganz ohne Zweifel ist der
Gedanke, dass dieses abscheuliche Gesche-
hen Teil einer endlich doch zum Gottesreich
fiihrenden Geschichte sei, unertrédglich. Der
Glaube an den erlosenden Gott, an den Sieg
des messianischen Reiches, so deutlich er
immer eine «Hoffnung wider Hoffnung»
war, hat nach Auschwitz auch den Frommen
den Zweifel noch tiefer eingeschrieben als je
zuvor. Irving Greenberg hat deshalb von
«Augenblicken des Glaubens»’? gespro-

209



chen; und Martin Buber kennzeichnete die
Shoah als die Zeit der «Gottesfinsternis»>>.
Diesen Gedanken nahm mit der biblischen
Metapher vom «Hester Panim», von Gottes
Verbergen seines Antlitzes (vgl. Jes 45,15;
Dtn 31,17f), Elieser Berkovits auf.> Fiir ihn
kommt es darauf an, dass der Glaube an
Gottes Walten in der Geschichte nicht aufge-
geben, aber auch nicht diese abscheulichen
Geschehnisse aus der gottlichen Gerechtig-
keit erkldart werden.> Aber auch fiir Berko-
vits ist gewiss: «(Es) wird das Bose letztlich
nicht triumphieren; deshalb besteht fiir den
Menschen Grund zur Hoffnung.»®

Lisst sich ohne diese Hoffnung auf eine
verheissungsvolle Zukunft eine Geschichts-
theologie begriinden? Das hat jedenfalls
angesichts der nazistischen Katastrophe
Walter Benjamin in einer Korrespondenz mit
Max Horkheimer versucht.”” Er hat eine Er-
losung von den Opfern her postuliert. Nicht
weil das messianische Reich verheissen,
sondern weil das Unabgegoltene des Lei-
dens der Opfer nach einer Aufthebung der
Endgiiltigkeit ihres Schicksals schreit, kann
Benjamin Geschichte nicht untheologisch
betrachten. Dies ist schon eine Antwort auf
eine Anfrage von Max Horkheimer, ob dies
nicht «idealistisch» und letztlich «theolo-
gisch» sei, wenn anders doch festzustellen
ist, dass die Erschlagenen wirklich erschla-
gen sind. Das «Gefiihl der grenzenlosen
Verlassenheit des Menschen»®®, das Hork-
heimer schon 1936 illusionslos benannt hat,
kann einen wahrlich nach 1945 ebenso be-
schleichen. Und dennoch ist zugleich mit
Horkheimer zu sagen, dass das Grauen nicht
das letzte Wort haben darf. Allerdings sage
ich mit ihm «darf» und nicht «wird», d.h. ich
postuliere nur und spekuliere nicht.

Das Paradox dieser Hoffnung, die ihr
Gescheitertsein nicht verleugnet, hat auch
Ingeborg Bachmann in Worte gebracht. In-
geborg Bachmann hat in ihrem Werk immer
wieder an die Opfer der Gewalt erinnert, in
eindrucksvoller Weise in dem Gedicht
«Reigen», in dem die Zeile steht: «Wir ha-
ben die toten Augen gesehen und vergessen
nie.» Den Opfern der Gewalt, die auch nach
der Shoah andauert, hat sie in ihrem Roman-
zyklus «Todesarten»*®, an dessen Vollen-
dung sie ihr eigener grausamer Tod hinderte,
gerecht zu werden versucht. Am Beginn des
Romans «Malina» dieses Zyklus eréffnet sie

210

die Hoffnung mit dem Satz «Ein Tag wird
kommen», um ihn dann am Ende durch den
anderen zuriickzunehmen: «Kein Tag wird
kommen». In einem Interview hat sie dazu
erklart:

«Man hat mich schon manchmal gefragt,
warum ich einen Gedanken habe oder eine
Vorstellung von einem utopischen Land, ei-
ner utopischen Welt, in der alles gut sein
wird, in der wir alle gut sein werden. Darauf
zu antworten, wenn man dauernd konfron-
tiert wird mit der Abscheulichkeit dieses
Alltags, kann es ein Paradox sein, denn was
wir haben, ist nichts. Reich ist man, wenn
man etwas hat, das mehr ist als materielle
Dinge. Und ich glaube nicht an diesen Ma-
terialismus, an diese Konsumgesellschaft,
an diesen Kapitalismus, an diese Ungeheu-
erlichkeit, die hier stattfindet, an diese Be-
reicherung der Leute, die kein Recht haben,
sich an uns zu bereichern. Ich glaube wirk-
lich an etwas, und das nenne ich <ein Tag
wird kommen>. Und eines Tages wird es
kommen. Ja, wahrscheinlich wird es nicht
kommen, denn man hat es uns ja immer
zerstort, seit so vielen tausend Jahren hat
man es immer zerstort. Es wird nicht kom-
men, und trotzdem glaube ich daran. Denn
wenn ich nicht mehr glauben kann, kann ich
auch nicht mehr schreiben.»®

1 W. Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, in:
Gesammelte Schriften 1.2, hg. von R. Tiedemann und
H. Schweppenhiuser, Frankfurt 1978 (2. Aufl.), S. 691-
704: 696.

2 Sollen und konnen wir die Bibel lesen und wie?,
Ziirich 1948 (2. Aufl.), S. 26.

3 Ebd.

4 Die religios-soziale Botschaft, in: O. Bauer und L.
Ragaz, Neuer Himmel und Neue Erde! Ein religios-
sozialer Aufruf, Ziirich 1938, S. 12; vgl. dazu M. Béhm,
Gottes Reich und Gesellschaftsveridnderung. Traditio-
nen einer befreienden Theologie im Spitwerk von
Leonhard Ragaz, Miinster 1988, S. 176; zur Ge-
schichtstheologie von L. Ragaz vgl. vor allem A. Lindt,
Leonhard Ragaz. Eine Studie zur Geschichte und
Theologie des religidsen Sozialismus, Ziirich 1956.

5 Vgl. dazu M. Béhm, a.a.0., S. 175ff.

6 L. Ragaz, Neuer Himmel, S. 12.

7 Vgl. L. Ragaz, Judentum und Christentum. Ein Wort
zur Verstidndigung, Ziirich 1922; Israel — Judentum —
Christentum, Ziirich 1942.



8 Zum Gottesreich-Begriff bei Ragaz vgl. zuletzt
D. Rostig, Bergpredigt und Politik. Zur Struktur und
Funktion des Reiches Gottes bei Leonhard Ragaz, Bern
1991; ferner MLJ. Stihli, Reich Gottes und Revolution,
Hamburg 1976.

9 Vgl. dazu M. Mattmiiller, Die Bibel als politisches
Buch — das Bibelwerk des spéten Ragaz, in: KBRS 141
(1985), S. 370-379; ders. in: E. Buess u. M. Mattmiiller,
Prophetischer Sozialismus, Fribourg 1986, S. 189ff.
10 L. Ragaz, Die Bergpredigt Jesu (1945), Giitersloh
1983, S. 145.

11 Vgl. M. B6hm, a.a.0., S. 127.

12 Vgl. L. Ragaz, Die Bibel — Eine Deutung, Band V,
Ziirich 1949, S. 191f.

13 L. Ragaz, Das Glaubensbekenntnis, Ziirich 1942,
S. 13.

14 L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes, Bern
1942, S. 180; vgl. A. Lindt, a.a.0., S. 170.

15 Zum Ausdruck vgl. M. Mattmdiller (s. Anm. 9).

16 M. Mattmiiller, KBRS, S. 371.

17 Ebd.

18 L. Ragaz, Die Geschichte der Sache Christi, Bern
1946, S. 10.

19 Vgl. U. Krolzik, Zeitverstindnis im Spiegel der
Natur, in: G. Figal und R.P. Sieferle, Selbstverstiandnis-
se der Moderne, Stuttgart 1991, S. 42-66.

20 A.vonHarnack, Das Wesen des Chrlstentums 1900
(1. Aufl), S. 1771, (TB -Ausgabe).

21 Vgl. dazu A. Lindt, a.a.O., S. 103ff.

22 Zitiert nach A. Lindt, a.a.0., S. 120.

23 Zitiert nach A. Lindt, a.a.O., S. 120f.

24 L. Ragaz, Dein Reich komme, Predigten, Basel
1922 (3. Aufl.), 2. Band, S. 255.

25 A.a.0,S. 257.

26 Zitiert nach M. Mattmiiller, Leonhard Ragaz und
der religiose Sozialismus. Eine Biographie, Ziirich
1957, Bd. I, S. 81; vgl. noch A. Lindt, a.a.0., S. 120f.
27 M. Mattmiiller, ebd.

28 Vgl. Mattmiiller I, S. 81f., 242f.

29 Zitiert nach M. Mattmiiller I, S. 82 (Hervorhebung
von mir, E.St.).

30 Zitiert nach M. Mattmiiller I, S. 83.

31 Das Evangelium und der soziale Kampf der Gegen-
wart, Basel 1906.

32 Vgl. A. Lindt, a.a.0., S. 128,

33 Vgl A. Lindt, ebd.

34 A.Lindt, a.a.0., S. 131.

35 Zitiert nach M. Mattmiiller, Leonhard Ragaz und
der religiose Sozialismus. Eine Biographie, Band II,
Ziirich 1968, S. 552.

36 Zitiert nach M. Mattmiiller II, S. 553.

37 Ebd.

38 Vgl.dazu Mattmiiller II., S. 554.

39 L. Ragaz, Die Bibel — Eine Deutung, Band I,
Ziirich 1947, S. 67.

40 L. Ragaz, Die Bibel -
Ziirich 1947, S. 186.

41 L. Ragaz, Die Bibel
Ziirich 1949, S. 107.

42 L. Ragaz Die Bibel
Ziirich 1950, S. 230.

43 Vgl. dazu M. Mattmiiller, KBRS, S. 376ff.

44 L.Ragaz, Geschichte der Sache Christi, S. 152, 153,
154.

45 Vgl. die bekannte Definition bei G. Scholem, Die
messianische Idee im Judentum, in: ders., Judaica I,
Frankfurt 1963, S. 7-74: 24.

Eine Deutung, Band II,
— Eine Deutung, Band IV,
— Eine Deutung, Band VII,

46 Vgl. babylonischer Talmud Makkot, 24a-b.

47 Vgl. R. Schatz-Uffenheimer, Messianismus und
Utopie bei Abraham I. Kook, dem bedeutendsten Ver-
treter modemner jiidischer Mystik, in: C. Thoma (Hg.),
Zukunft in der Gegenwart, Bern 1975, S. 188-205:
bes. 201.

48 R. Schatz-Uffenheimer, a.a.0., S. 202.

49 Vgl. L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes,
S. 291 und dazu M. Béhm, a.a.0., S. 122f.

50 Vgl. dazu M. Bohm, a.a.0., S. 158f.

51 Vgl. I. Kant, Uber das Misslingen aller philosophi-
schen Versuche in der Theodizee, 1791.

52 1. Greenberg, Augenblicke des Glaubens, in: M.
Brocke und H. Jochum (Hg.), Wolkensiule und Feuer-
schein. Judische Theologie des Holocaust, Miinchen
1982, S. 136-177:137.

53 M. Buber, Gottesfinsternis, Ziirich 1953.

54 E. Berkovits, Das Verbergen Gottes, in: Wolken-
sdule und Feuerschein, S. 43-72.

55 Verborgenheit des Antlitzes bedeutet fiir Berkovits
natiirlich nicht, dass die Welt einer «Eigengesetzlich-
keit» libergeben wire. Vielmehr hat Gott dem Men-
schen gesagt, was gut sei; am Sinai hat er seinen Willen
verkiindet. Aber er hat dem Menschen auch die Freiheit
des Handelns gegeben und ist so ein Risiko ein-
gegangen.

56 A.a.O,S. 66.

57 Vgl.dazuH. Peukert, Wissenschaftstheorie — Hand-
lungstheorie — Fundamentale Theologie. Analyse zu
Ansatz und Status theologischer Theoriebildung,
Frankfurt 1978, S. 3051f.; E. Angehrn, Geschichtsphilo-
sophie, Stuttgart 1991, S. 169f.

58 Vgl. M. Horkheimer, Kritische Theorie, Frankfurt
1968, Bd. I, S. 372; aber auch die Meditation zu Psalm
91 von 1968, in: Horkheimer, Gesammelte Schriften,
Band 7, Frankfurt 1985, S. 205-212.

59 Vgl. A. Valyi Nagy, Theologie und Literatur: An-
sdtze zu einer negativen Theologie und zu einer literari-
schen via negativa Ingeborg Bachmanns (Akzessarbeit
an der Theologischen Fakultit Basel), 1989.

60 I. Bachmann, Wir miissen wahre Sétze finden. Ge-
sprache und Interviews, hg. v. Chr. Koschel und 1. von
Weidenbaum, Miinchen 1991, S. 144f.; vgl. auch M.
Horkheimer, Schriften 7, S. 209: «Fiir den Widerspruch
zum bon sens, zum Plausiblen, weiss ich als Erkldarung
nur die Ohnmacht, mit dem furchtbaren Bestehenden,
dem Irrsinn der Realitit anders sich abzufinden als
durch die Flucht in das auf eigene Kompetenz verzich-
tende Vertrauen zu einem unbedingten Anderen, zu
einem Guten trotz alledem.»

211



	Gottes Reich und seine Gerechtigkeit für die Erde : zur Geschichtstheologie von Leonhard Ragaz

