
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 6

Rubrik: Zeichen der Zeit : pränatale Diagnostik - wozu?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler-

Zeichen der Zeit
Pränatale Diagnostik - wozu?

In der Volksabstimmung vom vergangenen
18. Mai wurde der Verfassungsartikel über
Fortpflanzungs- und Gentechnologie von
74 Prozent der Stimmenden angenommen.
Auch wer diesen Technologien skeptisch bis
ablehnend gegenübersteht, sah sich durch
die Frage erpresst, ob eine ungenügende
Verfassungsgrundlage nicht besser sei als die
totale «Deregulierung» (wie sie der Nein-
Parole von Liberaler Partei und Autopartei
entsprochen hätte). Eine Frage der Ethik
wurde so von einer Frage der rechtspolitischen

Strategie überlagert. Das Unbehagen
aber bleibt. Es besteht vor allem gegenüber
der Unterscheidung zwischen «wertem» und
«unwertem Leben», die diesen Technologien

zugrunde liegt. Eine besondere
Legitimation hat diese Unterscheidung durch die
«implizite Erwähnung der pränatalen
Diagnostik in der Verfassung» (NZZ, 18.5.92)
erhalten. Kritik an vorgeburtlichen
Untersuchungen, die bei positivem Befund den
eugenischen Schwangerschaftsabbruch
indizieren, kam vor der Abstimmung fast nur
aus der Frauenbewegung und aus der
Behindertenbewegung. Angesichts der
Horrorvision einer «behindertenfreien» Gesellschaft,

die alle menschlichen Werte dem
ökonomischen Nutzen opfert, haben diese
Bewegungen ihre Nein-Parole damit
begründet, dass der neue Verfassungsartikel
«Qualitätsprüfungen des Embryos»
überhaupt zulasse statt verbiete.1

Von der Diagnose zur Abtreibung

Es ist hier nicht der Ort, die verschiedenen
Methoden der pränatalen Diagnostik von der
Fruchtwasserpunktion bis zur Genanalyse
darzustellen.2 Sie alle konfrontieren uns mit
der einen ethischen Frage, ob bei positivem
Befund Leben zur Disposition stehen darf.
Ist denn Leben, das nicht der herrschenden

Vorstellung von Normalität entspricht, nur
noch «unerwünschtes Menschenmaterial»?
Ist Leben nicht vielmehr ein Wert an sich,
unabhängig von den Erwartungen der
Leistungsgesellschaft an die wirtschaftliche
Verwertbarkeit jedes und jeder einzelnen?
Als durchaus realistisch erweist sich die
Befürchtung, dass Krankenkassen eines nicht
allzu fernen Tages das Versicherungsrisiko
für Kinder ablehnen, die behindert zur Welt
kommen. Damit würde nicht nur die
pränatale Diagnose «obligatorisch», sondern
auch die Abtreibung behinderter Föten.

Einfach macht es sich die «Mitleidsethik».3

Sie plädiert für die pränatale
Diagnostik zum Zweck der Abtreibung
vorgeburtlich behinderten Lebens, um ihm künftiges

Leiden zu ersparen. Mitleidsethik geht
davon aus, dass Behinderte ihr Leben im
Grunde gar nicht wollen. Sie antizipiert die
Dankbarkeit, die der Behinderte empfinden
würde, wenn er wusste, dass ihm das Leben
erspart worden wäre. Das ist natürlich reine
Spekulation, die zudem durch die Fakten
ganz und gar nicht bestätigt wird. So sind
Behinderte nicht zum vornherein unglücklicher

als Nichtbehinderte. Es sind prozentual
sogar weniger Geburtsbehinderte, die Suizid
begehen, als Nichtbehinderte. Was als Mitleid

daherkommt, ist wohl in erster Linie
Mitleid von Nichtbehinderten mit sich
selbst. Sie sind es, die sich den Umgang mit
Behinderten ersparen wollen. Ihr «Mitleid»
erinnert an das noble Strandbad mit dem
Schild: «Körperbehinderte sind gebeten, in
ihrem eigenen Interesse und dem der übrigen

Gäste während der Saison das Bad nicht
zu betreten.»

Pränatale Diagnostik ist für den Fall des

positiven Befundes eine Vorbereitungshandlung
zum Schwangerschaftsabbruch. Das

wäre nur dann anders, wenn vorgeburtlich
behindertes Leben sich medizinisch behan-

192



dein Hesse. Diese präventive Seite pränataler
Diagnostik, die wir ethisch durchaus
bejahen könnten, steckt jedoch erst in den
Anfängen. Ob sie je praktikabel sein wird,
lässt sich heute noch nicht beantworten. Die
Regel ist somit die vorgeburtliche Feststellung

einer Behinderung mit der Konsequenz
der Abtreibung. Damit aber gilt vorgeburtliches

Leben nicht mehr grundsätzlich als
schützenswert.

Durch pränatale Diagnostik indizierter
Schwangerschaftsabbruch wird ideologisch
durch ein «Recht aufAbtreibung» scheinbar
plausibel begründet. Aber gibt es dieses
Recht wirklich? Wie sollte neben dem Recht
auf Leben auch ein Recht gegen das Leben,
ein Recht, Leben zu zerstören, bestehen
können? Berthold Rothschild hat es in
unserer Zeitschrift einmal unmissverständlich
gesagt: «Recht auf Abtreibung» wäre ein
«Recht auf etwas Zerstörendes», das gerade
von der politischen Linken so nicht proklamiert

werden dürfte.4
Auch die Fristenlösung, wie sie von der

politischen Linken gefordert wird, gewährt
zwar Straffreiheit, aber kein Recht auf
Abtreibung. Die Fristenlösung humanisiert das
Strafrecht, weil dieses kein Mittel sein kann
und darf, um Frauen zu zwingen, Kinder zur
Welt zu bringen. Sie geht davon aus, dass
werdendes Leben über keinen unmittelbareren

und besseren Schutz verfügt als
denjenigen der werdenden Mutter. Recht wie
Ethik sollten respektieren, dass im Fall einer
Entscheidung zum Schwangerschaftsabbruch

eine Grenzsituation vorliegt, die sich
allgemeingültigen ethischen Massstäben
entzieht und die insbesondere auch der
Gesetzgeber nicht normieren kann, weder
durch eine Indikationenregelung noch gar
durch strikte Verbote.

Vorgeburtliches Leben aber ist menschliches

Leben, auch wenn es noch im Werden
begriffen ist. Es ist ein zu respektierender
Wert, juristisch gesprochen ein Rechtsgut.
Geschützt wird dieses Rechtsgut, wenn das
Recht dazu beiträgt, die gesellschaftlichen
Ursachen von Abtreibung zu überwinden,
damit Abtreibung sowenig wie möglich
vorkommt bzw. sich sowenig wie möglich
als notwendig - im Sinne von Not wendend

- erweist. Hier öffnet sich der Sozialpolitik
ein weites Feld. Als Beispiel sei die in der
Schweiz noch immer ausstehende Mutter¬

schaftsversicherung genannt. Dass Abtreibung,

vor allem sozial indizierte, nicht sein
soll, signalisiert nicht ein strafrechtlicher
Gebärzwang, der im Ansatz frauenfeindlich
und totalitär ist, sondern ein Sozialrecht, das
Frauen hilft, zu ihrem Kind ja zu sagen.

Was heisst das für die pränatale Diagnostik?

Sie kann nur zugelassen werden, wenn
die Gesellschaft bei positivem Befund
Alternativen zur Abtreibung anbietet. Der Staat
hat für behindertenfreundliche Verhältnisse
in der Sozialversicherung, im Wohnungswesen

und in der Arbeitswelt zu sorgen.
Insbesondere muss er Vorkehrungen treffen,
die nach einer positiven Pränataldiagnose
wenigstens den Zwang zw Abtreibung
vermeiden helfen. Eltern sollen sich in aller
Freiheit für und wider eine vorgeburtliche
Untersuchung entscheiden können.
Entscheiden sie sich gegen eine solche
Untersuchung oder akzeptieren sie auch bei
positivem Befund ihr behindertes Kind, dürfen
sie auf gar keinen Fall durch die Sozialversicherung

bestraft werden.

Auf dem Weg zur «behindertenfreien»
Gesellschaft?

Schwangerschaftsabbruch hat bislang nicht,
jedenfalls nicht systematisch, nach dem
Kriterium von «wertem» oder «unwertem
Leben» stattgefunden. Es war die betroffene
Frau, das betroffene Paar, die aus irgendwelchen

Gründen glaubten, ein Kind nicht
verantworten zu können. Gerade die Fristenlösung

lässt diese Gründe offen und trifft
insofern keine Selektion (aufgrund medizinischer,

sozialer, ethischer oder eben
eugenischer Indikation). Anders die pränatale
Diagnostik: Sie legitimiert die eugenische
Indikation und damit die Elimination von
Leben, das aufgrund einer Behinderung für
lebensunwert gehalten wird. «Ich finde
es nach wie vor wichtig», sagt Ahia Zemp
als Sprecherin der Behindertenbewegung,
«dass jede Frau selber entscheiden soll, ob
sie ein Kind will oder nicht; aber es hat keine
Frau und auch kein Mann das Recht zu
entscheiden, was für ein Kind sie wollen»
(Vorwärts, 24.4.92).

Seit es die pränatale Diagnostik gibt,
stösst Behinderung auf Reaktionen wie: «So
etwas würde heute nicht mehr passieren.» In
der öffentlichen Diskussion tragen Behin-

193



derte die Beweislast für ihre Existenzberechtigung.

Sie müssen sich beinahe
entschuldigen, dass es sie überhaupt noch gibt.
Vor allem die Eltern behinderter Kinder
geraten unter einen unerträglichen
Rechtfertigungsdruck. Diesem können sie nur
entgehen, indem sie sich «normal» verhalten,
also, der Norm entsprechend, «Anormales»
abtreiben. Es darf aber niemals dazu kommen,

dass systematisch abgetrieben wird,
was der «Normalität», und das heisst: der
Ideologie des Normalen in dieser Gesellschaft,

nicht entspricht.
Hätte pränatale Diagnostik die systematische

Eliminierung behinderten Lebens zum
Ziel oder jedenfalls zur Folge, dann wäre
dies eine derartige Ungeheuerlichkeit, dass
ein gesetzliches Verbot unausweichlich
würde. Selbst wenn bestimmte pränatal
diagnostizierte Schädigungen des Erbgutes
heilbar wären, müssten solche Therapien
zurückgestellt werden, um nicht die
vorgeburtlich unheilbar Behinderten um ihr
Lebensrecht zu bringen. Die Behinderung zu
ertragen, die im Mutterleib heilbar wäre,
aber mangels pränataler Diagnostik nicht
geheilt werden könnte, wäre das geringere
Übel, als aufgrund einer unheilbaren
Behinderung gar nicht erst leben zu dürfen.

Solange der Gesetzgeber nichts gegen
diese Beseitigung behinderten Lebens
unternimmt, müssen neue Formen des
Widerstandes gesucht werden. Bereits gibt es
Frauen, die sich der Pränataldiagnostik
verweigern, indem sie ein «Recht auf
Nichtwissen»5 einfordern. Auch aus der
Behindertenbewegung kommt der Aufruf zum Boykott

vorgeburtlicher Untersuchungen. «Wir
rufen alle werdenden Eltern und das medizinische

Personal zu einem Boykott pränataler
Diagnostik auf, weil die Abtreibung
Gehindertem Lebens gesellschaftliche
Diskriminierung statt Solidarität fördert», heisst es
in der wichtigen Denkschrift «Wider den
Irrsinn der Normalität» der Behindertenbewegung.6

Wie diese Denkschrift weiter ausführt,
fehlt es nicht an traurigen Indizien für eine
Entwicklung, die Berthold Rothschild vor
Jahren die «sozialrassistische Bereinigung
der Gesellschaft»7 genannt hat:

- Die Forderung nach Übernahme der
Kosten für die pränatale Untersuchung durch
die IV wird bereits mit dem Argument be¬

gründet, dass die Abtreibung geschädigter
Föten billiger sei als jähre- und jahrzehntelange

Versicherungsleistungen für
Behinderte.

- In einzelnen Staaten der USA erhalten
Eltern, die ein mongoloides Kind zur Welt
bringen, schon heute keine Sozialhilfe.

- In Japan sind in den letzten Jahren keine
Kinder mit pränatal diagnostiziertem
Mongolismus mehr geboren worden.

Eine Ökumenische Konsultation in Bad
Saarow (DDR) hat 1978 die Formulierung
verwendet, dass «eine Gemeinde ohne
Behinderte eine behinderte Gemeinde» sei. Der
Satz meint, dass Behinderte wesentlich zur
christlichen Gemeinde gehören, und zwar
nicht als Objekte von Betreuung, sondern als

Mitglieder, Partnerinnen und Partner,
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter. Diese
Erkenntnis lässt sich auch auf die Gesellschaft
als ganze übertragen: Eine Gesellschaft
ohne Behinderte ist eine behinderte Gesellschaft.

Trotz den Einsichten von «1981», dem
Jahr des Behinderten, scheint die Gesellschaft

heute wieder zu vergessen, dass der
behinderte Mensch nicht auf seine Behinderung

reduziert werden darf, sondern dass er
vor aller Behinderung Mensch, vollwertiger
Partner, vollwertige Partnerin ist. Wenn aber
der oder die Behinderte in nichts vom Wesen
des Menschseins abweicht, dann erweisen
sich auch die gängigen Massstäbe, die
Behinderung von Nichtbehinderung
unterscheiden - Leistung, Härte, Karriere,
Attraktivität und alles übrige, was sich für die
Konsumreklame eignet - als keine dem
Menschen wesentlichen Werte.

Es ist die prophetische Aufgabe der
Behinderten, ihren nichtbehinderten Mitmenschen

die Augen für das Wesentliche des
Menschseins zu öffnen, den Fetischen der
kapitalistischen Leistungs- und
Konsumgesellschaft zu widersprechen und an ge-
meinschaftsbezogene Werte wie Liebe,
Offenheit, Wahrhaftigkeit, Herzlichkeit,
Solidarität zu erinnern.8 Integration der Behinderten

bedeutet nicht nur, dass deren
Randgruppendasein aufhört, sondern dass auch
die Werte unserer Gesellschaft umgewertet
werden, dass Sein mehr bedeutet als Haben,
dass alle Glieder dieser Gesellschaft,
Nichtbehinderte wie Behinderte, Hilfe leisten und
Hilfe empfangen, weil alle auf ihre je eigene

194



Weise Hilfe brauchen und sich durch Hilfe
verwirklichen.

Die «behindertenfreie» Gesellschaft wäre
der Gipfel der Entsolidarisierung, das Ende
der Humanität. Schon heute müssen wir
fragen: Was ist das für eine Gesellschaft, die
vorgeburtlich geschädigtes Leben eliminiert,

aber wenig bis nichts gegen
krankmachende Lebensbedingungen unternimmt,
obwohl diese ungleich mehr Menschen in
ihrer Gesundheit und in ihrer Entfaltung
behindern? Was unternimmt diese Gesellschaft

zum Schutz vor Umweltgiften wie
Dioxin oder vor Radioaktivität, was zur
Vermeidung der Menschenopfer des
motorisierten Privatverkehrs?

Peter Singers «Ethik» - ein Menetekel

Der australische Philosoph Peter Singer
bringt diese ganz andere, fatale Umwertung
aller Werte in seiner umstrittenen Ethik auf
den Punkt. Die grundsätzliche Rechtfertigung,

um behindertes Leben zu beseitigen,

entnimmt er hochrangigem tierischem
Leben. Singer schreibt: «Menschenaffen,
kleinere Affen, Hunde, Katzen und selbst
Mäuse und Ratten haben ein stärkeres
Bewusstsein von dem, was mit ihnen geschieht,
und sind schmerzempfindlicher als viele
hirngeschädigte Menschen, die in Krankenhäusern

und anderen Institutionen lediglich
dahinvegetieren.» «So scheint es, dass die
Tötung eines Schimpansen schlimmer ist als
die Tötung eines schwer geistesgestörten
Menschen, der keine Person ist.» «Die
Tötung eines behinderten Säuglings ist nicht
moralisch gleichbedeutend mit der Tötung
einer Person. Sehr oft ist sie überhaupt kein
Unrecht.»9

Singer, der sich als Vertreter der
Tierbefreiungsbewegung versteht, hat darin
gewiss recht, dass er unserer Gesellschaft
vorwirft, mit welch fragwürdiger
Selbstverständlichkeit sie menschliches Leben
gegenüber tierischem Leben privilegiert.
Aber wenn wir die Unantastbarkeit des
Lebens auf bestimmte Tierarten ausdehnen
wollten, so dürften diese eben genausowenig

vernichtet werden als der Mensch, und
sei er schwerstbehindert. Es ist nicht zulässig,

tierisches Leben gegen menschliches
Leben auszuspielen und dieses zur Abtreibung

oder Tötung freizugeben.

Zu welchen Konsequenzen Singers
«Ethik» führt, zeigt das von ihm erwähnte
Beispiel eines Elternpaars, das nur zwei
Kinder haben will. Ergibt die pränatale
Diagnose für das zweite Kind Hämophilie
(Bluterkrankheit) oder Mongolismus, so
hält Singer die Abtreibung für angezeigt, um
einem «normalen» Kind Platz zu machen:
«Der Verlust des Lebens für das abgetriebene

Kind wird aufgewogen durch den
Gewinn eines besseren Lebens für das normale
Kind, das nur erzeugt werden wird, wenn das
behinderte Kind stirbt.»10

Da durch nichts zu beweisen ist, dass das
behinderte Kind unglücklicher sein wird als
das nichtbehinderte, ist es offenbar nur der
Massstab des ökonomischen Nutzens, der
zwischen Leben und Tod entscheidet. Der
unproduktive Mensch soll zugunsten des

produktiven Menschen eliminiert werden.
Das ist eine Kosten-Nutzen-Analyse, die
gängigen Massstäben in dieser Gesellschaft
nur zu sehr entspricht. Und darin liegt wohl
die eigentliche Herausforderung, die von
Singers «Ethik» ausgeht.

1 Vgl. Martina Meier, Ein Nein aus feministischer
Sicht, NZZ, 24.4.92; Ahia Zemp, «Bist du denn

gerne behindert?», WoZ, 24.4.92.
2 Vgl. die informative Broschüre «Das Risiko
Leben. Vorgeburtliche Untersuchungen Ja oder
Nein?», hg. von Gertrud Bernoulli-Beyeler u.a. im
Auftrag des Pfarramtes für geistig Behinderte der
evangelisch-reformierten Landeskirche und der
Katholischen Behindertenseelsorge des Kantons
Zürich, bes. S. lOff.
3 Dazu kritisch: Hans Jonas, Technik, Medizin und
Ethik, Zur Praxis des Prinzips Verantwortung,
Frankfurt a.M. 1987, S. 172ff.
4 Vgl. Linke Ethik! Gibt es eine, soll es eine geben?
Notate von einem Gespräch (Manfred Züfles) mit
Berthold Rothschild, NW 1986, S. 138f.
5 Vgl. Das Risiko Leben, S. 7.
6 In: PULS, Drucksache aus der Behindertenbewegung,

Oktober 1991.
7 In einem Interview mit PULS, Februar 1986.
8 Vgl. Irène Häberle, Das prophetische Zeugnis des

Behinderten, NW 1986, S. 133f.
9 Praktische Ethik, Stuttgart 1984, S. 84, 136, 188.
10 A.a.O., S. 185.

195


	Zeichen der Zeit : pränatale Diagnostik - wozu?

