Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)
Heft: 6
Rubrik: Zeichen der Zeit : pranatale Diagnostik - wozu?

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit

Pranatale Diagnostik — wozu?

In der Volksabstimmung vom vergangenen
18. Mai wurde der Verfassungsartikel iiber
Fortpflanzungs- und Gentechnologie von
74 Prozent der Stimmenden angenommen.
Auch wer diesen Technologien skeptisch bis
ablehnend gegeniibersteht, sah sich durch
die Frage erpresst, ob eine ungeniigende Ver-
fassungsgrundlage nicht besser sei als die
totale «Deregulierung» (wie sie der Nein-
Parole von Liberaler Partei und Autopartei
entsprochen hitte). Eine Frage der Ethik
wurde so von einer Frage der rechtspoliti-
schen Strategie {iberlagert. Das Unbehagen
aber bleibt. Es besteht vor allem gegeniiber
der Unterscheidung zwischen «wertem» und
«unwertem Leben», die diesen Technolo-
gien zugrunde liegt. Eine besondere Legi-
timation hat diese Unterscheidung durch die
«implizite Erwédhnung der prinatalen Dia-
gnostik in der Verfassung» (NZZ, 18.5.92)
erhalten. Kritik an vorgeburtlichen Unter-
suchungen, die bei positivem Befund den
eugenischen Schwangerschaftsabbruch in-
dizieren, kam vor der Abstimmung fast nur
aus der Frauenbewegung und aus der Be-
hindertenbewegung. Angesichts der Hor-
rorvision einer «behindertenfreien» Gesell-
schaft, die alle menschlichen Werte dem
okonomischen Nutzen opfert, haben diese
Bewegungen ihre Nein-Parole damit be-
griindet, dass der neue Verfassungsartikel
«Qualititspriifungen des Embryos» liber-
haupt zulasse statt verbiete.'

Von der Diagnose zur Abtreibung

Es ist hier nicht der Ort, die verschiedenen
Methoden der prianatalen Diagnostik von der
Fruchtwasserpunktion bis zur Genanalyse
darzustellen.” Sie alle konfrontieren uns mit
der einen ethischen Frage, ob bei positivem
Befund Leben zur Disposition stehen darf.
Ist denn Leben, das nicht der herrschenden

192

Vorstellung von Normalitdt entspricht, nur
noch «unerwiinschtes Menschenmaterial»?
Ist Leben nicht vielmehr ein Wert an sich,
unabhingig von den Erwartungen der
Leistungsgesellschaft an die wirtschaftliche
Verwertbarkeit jedes und jeder einzelnen?
Als durchaus realistisch erweist sich die Be-
fiirchtung, dass Krankenkassen eines nicht
allzu fernen Tages das Versicherungsrisiko
fiir Kinder ablehnen, die behindert zur Welt
kommen. Damit wiirde nicht nur die pra-
natale Diagnose «obligatorisch», sondern
auch die Abtreibung behinderter Foten.

Einfach macht es sich die «Mitleids-
ethik»? Sie pladiert fiir die pridnatale Dia-
gnostik zum Zweck der Abtreibung vorge-
burtlich behinderten Lebens, um thm kiinfti-
ges Leiden zu ersparen. Mitleidsethik geht
davon aus, dass Behinderte ihr Leben im
Grunde gar nicht wollen. Sie antizipiert die
Dankbarkeit, die der Behinderte empfinden
wiirde, wenn er wiisste, dass thm das Leben
erspart worden wire. Das ist natlirlich reine
Spekulation, die zudem durch die Fakten
ganz und gar nicht bestitigt wird. So sind
Behinderte nicht zum vornherein ungliickli-
cher als Nichtbehinderte. Es sind prozentual
sogar weniger Geburtsbehinderte, die Suizid
begehen, als Nichtbehinderte. Was als Mit-
leid daherkommt, ist wohl in erster Linie
Mitleid von Nichtbehinderten mit sich
selbst. Sie sind es, die sich den Umgang mit
Behinderten ersparen wollen. Ihr «Mitleid»
erinnert an das noble Strandbad mit dem
Schild: «Korperbehinderte sind gebeten, in
threm eigenen Interesse und dem der iibri-
gen Giste wihrend der Saison das Bad nicht
zu betreten.»

Prinatale Diagnostik ist fiir den Fall des
positiven Befundes eine Vorbereitungshand-
lung zum Schwangerschaftsabbruch. Das
wire nur dann anders, wenn vorgeburtlich
behindertes Leben sich medizinisch behan-



deln liesse. Diese prdventive Seite pranataler
Diagnostik, die wir ethisch durchaus be-
jahen koénnten, steckt jedoch erst in den
Anfingen. Ob sie je praktikabel sein wird,
lasst sich heute noch nicht beantworten. Die
Regel ist somit die vorgeburtliche Feststel-
lung einer Behinderung mit der Konsequenz
der Abtreibung. Damit aber gilt vorgeburt-
liches Leben nicht mehr grundsitzlich als
schiitzenswert.

Durch prédnatale Diagnostik indizierter
Schwangerschaftsabbruch wird ideologisch
durch ein «Recht auf Abtreibung » scheinbar
plausibel begriindet. Aber gibt es dieses
Recht wirklich? Wie sollte neben dem Recht
auf Leben auch ein Recht gegen das Leben,
ein Recht, Leben zu zerstoren, bestehen
konnen? Berthold Rothschild hat es in un-
serer Zeitschrift einmal unmissverstidndlich
gesagt: «Recht auf Abtreibung» wire ein
«Recht auf etwas Zerstorendes», das gerade
von der politischen Linken so nicht prokla-
miert werden diirfte.*

Auch die Fristenlosung, wie sie von der
politischen Linken gefordert wird, gewihrt
zwar Straffreiheit, aber kein Recht auf Ab-
treibung. Die Fristenlosung humanisiert das
Strafrecht, weil dieses kein Mittel sein kann
und darf, um Frauen zu zwingen, Kinder zur
Welt zu bringen. Sie geht davon aus, dass
werdendes Leben iiber keinen unmittelbare-
ren und besseren Schutz verfiigt als den-
jenigen der werdenden Mutter. Recht wie
Ethik sollten respektieren, dass im Fall einer
Entscheidung zum Schwangerschaftsab-
bruch eine Grenzsituation vorliegt, die sich
allgemeingiiltigen ethischen Massstdben
entzieht und die insbesondere auch der Ge-
setzgeber nicht normieren kann, weder
durch eine Indikationenregelung noch gar
durch strikte Verbote.

Vorgeburtliches Leben aber ist menschli-
ches Leben, auch wenn es noch im Werden
begriffen ist. Es ist ein zu respektierender
Wert, juristisch gesprochen ein Rechtsgut.
Geschiitzt wird dieses Rechtsgut, wenn das
Recht dazu beitrédgt, die gesellschaftlichen
Ursachen von Abtreibung zu iiberwinden,
damit Abtreibung sowenig wie moglich
vorkommt bzw. sich sowenig wie moglich
als notwendig — im Sinne von Not wendend
— erweist. Hier offnet sich der Sozialpolitik
ein weites Feld. Als Beispiel sei die in der
Schweiz noch immer ausstehende Mutter-

schaftsversicherung genannt. Dass Abtrei-
bung, vor allem sozial indizierte, nicht sein
soll, signalisiert nicht ein strafrechtlicher
Gebadrzwang, der im Ansatz frauenfeindlich
und totalitir i1st, sondern ein Sozialrecht, das
Frauen hilft, zu ihrem Kind ja zu sagen.

Was heisst das fiir die prinatale Diagno-
stik? Sie kann nur zugelassen werden, wenn
die Gesellschaft bei positivem Befund Alter-
nativen zur Abtreibung anbietet. Der Staat
hat fiir behindertenfreundliche Verhiltnisse
in der Sozialversicherung, im Wohnungs-
wesen und in der Arbeitswelt zu sorgen.
Insbesondere muss er Vorkehrungen treffen,
die nach einer positiven Prénataldiagnose
wenigstens den Zwang zur Abtreibung ver-
meiden helfen. Eltern sollen sich in aller
Freiheit fiir und wider eine vorgeburtliche
Untersuchung entscheiden konnen. Ent-
scheiden sie sich gegen eine solche Unter-
suchung oder akzeptieren sie auch bei posi-
tivem Befund ihr behindertes Kind, diirfen
sie auf gar keinen Fall durch die Sozialver-
sicherung bestraft werden.

Auf dem Weg zur «behindertenfreien»
Gesellschaft?

Schwangerschaftsabbruch hat bislang nicht,
jedenfalls nicht systematisch, nach dem Kri-
terium von «wertem» oder «unwertem Le-
ben» stattgefunden. Es war die betroffene
Frau, das betroffene Paar, die aus irgendwel-
chen Griinden glaubten, ein Kind nicht ver-
antworten zu konnen. Gerade die Fristen-
16sung ldsst diese Griinde offen und trifft
insofern keine Selektion (aufgrund medizi-
nischer, sozialer, ethischer oder eben euge-
nischer Indikation). Anders die prénatale
Diagnostik: Sie legitimiert die eugenische
Indikation und damit die Elimination von
Leben, das aufgrund einer Behinderung fiir
lebensunwert gehalten wird. «Ich finde
es nach wie vor wichtig», sagt Ahia Zemp
als Sprecherin der Behindertenbewegung,
«dass jede Frau selber entscheiden soll, ob
sie ein Kind will oder nicht; aber es hat keine
Frau und auch kein Mann das Recht zu ent-
scheiden, was fiir ein Kind sie wollen»
(Vorwiirts, 24.4.92).

Seit es die pranatale Diagnostik gibt,
stdsst Behinderung auf Reaktionen wie: «So
etwas wiirde heute nicht mehr passieren.» In
der offentlichen Diskussion tragen Behin-

193



derte die Beweislast fiir ithre Existenzbe-
rechtigung. Sie miissen sich beinahe ent-
schuldigen, dass es sie iiberhaupt noch gibt.
Vor allem die Eltern behinderter Kinder ge-
raten unter einen unertriglichen Rechtfer-
tigungsdruck. Diesem konnen sie nur ent-
gehen, indem sie sich «normal» verhalten,
also, der Norm entsprechend, «Anormales»
abtreiben. Es darf aber niemals dazu kom-
men, dass systematisch abgetrieben wird,
was der «Normalitdt», und das heisst: der
Ideologie des Normalen in dieser Gesell-
schaft, nicht entspricht.

Hitte prianatale Diagnostik die systemati-
sche Eliminierung behinderten Lebens zum
Ziel oder jedenfalls zur Folge, dann wire
dies eine derartige Ungeheuerlichkeit, dass
ein gesetzliches Verbot unausweichlich
wiirde. Selbst wenn bestimmte prénatal
diagnostizierte Schidigungen des Erbgutes
heilbar wiren, miissten solche Therapien
zuriickgestellt werden, um nicht die vorge-
burtlich unheilbar Behinderten um ihr Le-
bensrecht zu bringen. Die Behinderung zu
ertragen, die im Mutterleib heilbar wire,
aber mangels prénataler Diagnostik nicht
geheilt werden konnte, wire das geringere
Ubel, als aufgrund einer unheilbaren Be-
hinderung gar nicht erst leben zu diirfen.

Solange der Gesetzgeber nichts gegen
diese Beseitigung behinderten Lebens un-
ternimmt, miissen neue Formen des Wider-
standes gesucht werden. Bereits gibt es
Frauen, die sich der Prénataldiagnostik ver-
weigern, indem sie ein «Recht auf Nicht-
wissen»’ einfordern. Auch aus der Behinder-
tenbewegung kommt der Aufruf zum Boy-
kott vorgeburtlicher Untersuchungen. «Wir
rufen alle werdenden Eltern und das medizi-
nische Personal zu einem Boykott prinataler
Diagnostik auf, weil die Abtreibung <be-
hinderten> Lebens gesellschaftliche Diskri-
minierung statt Solidaritédt fordert», heisst es
in der wichtigen Denkschrift «Wider den
Irrsinn der Normalitdt» der Behinderten-
bewegung.®

Wie diese Denkschrift weiter ausfiihrt,
fehlt es nicht an traurigen Indizien fiir eine
Entwicklung, die Berthold Rothschild vor
Jahren die «sozialrassistische Bereinigung
der Gesellschaft»’ genannt hat:

— Die Forderung nach Ubernahme der Ko-
sten fiir die pranatale Untersuchung durch
die IV wird bereits mit dem Argument be-

194

griindet, dass die Abtreibung geschidigter
Foten billiger sei als jahre- und jahrzehn-
telange Versicherungsleistungen fiir Be-
hinderte.

— In einzelnen Staaten der USA erhalten
Eltern, die ein mongoloides Kind zur Welt
bringen, schon heute keine Sozialhilfe.

— In Japan sind in den letzten Jahren keine
Kinder mit prinatal diagnostiziertem Mon-
golismus mehr geboren worden.

Eine Okumenische Konsultation in Bad
Saarow (DDR) hat 1978 die Formulierung
verwendet, dass «eine Gemeinde ohne Be-
hinderte eine behinderte Gemeinde» sei. Der
Satz meint, dass Behinderte wesentlich zur
christlichen Gemeinde gehoren, und zwar
nicht als Objekte von Betreuung, sondern als
Mitglieder, Partnerinnen und Partner, Mit-
arbeiterinnen und Mitarbeiter. Diese Er-
kenntnis ldsst sich auch auf die Gesellschaft
als ganze iibertragen: Eine Gesellschaft
ohne Behinderte ist eine behinderte Gesell-
schaft.

Trotz den Einsichten von «1981», dem
Jahr des Behinderten, scheint die Gesell-
schaft heute wieder zu vergessen, dass der
behinderte Mensch nicht auf seine Behinde-
rung reduziert werden darf, sondern dass er
vor aller Behinderung Mensch, vollwertiger
Partner, vollwertige Partnerin ist. Wenn aber
der oder die Behinderte in nichts vom Wesen
des Menschseins abweicht, dann erweisen
sich auch die gingigen Massstibe, die Be-
hinderung von Nichtbehinderung unter-
scheiden — Leistung, Hirte, Karriere, At-
traktivitat und alles iibrige, was sich fiir die
Konsumreklame eignet — als keine dem
Menschen wesentlichen Werte.

Es ist die prophetische Aufgabe der Be-
hinderten, ihren nichtbehinderten Mitmen-
schen die Augen fiir das Wesentliche des
Menschseins zu 6ffnen, den Fetischen der
kapitalistischen Leistungs- und Konsum-
gesellschaft zu widersprechen und an ge-
meinschaftsbezogene Werte wie Liebe, Of-
fenheit, Wahrhaftigkeit, Herzlichkeit, Soli-
daritit zu erinnern.? Integration der Behin-
derten bedeutet nicht nur, dass deren Rand-
gruppendasein aufhort, sondern dass auch
die Werte unserer Gesellschaft umgewertet
werden, dass Sein mehr bedeutet als Haben,
dass alle Glieder dieser Gesellschaft, Nicht-
behinderte wie Behinderte, Hilfe leisten und
Hilfe empfangen, weil alle auf ihre je eigene



Weise Hilfe brauchen und sich durch Hilfe
verwirklichen.

Die «behindertenfreie» Gesellschaft wire
der Gipfel der Entsolidarisierung, das Ende
der Humanitit. Schon heute miissen wir
fragen: Was ist das fiir eine Gesellschaft, die
vorgeburtlich geschidigtes Leben elimi-
niert, aber wenig bis nichts gegen krank-
machende Lebensbedingungen unternimmt,
obwohl diese ungleich mehr Menschen in
ihrer Gesundheit und in ihrer Entfaltung
behindern? Was unternimmt diese Gesell-
schaft zum Schutz vor Umweltgiften wie
Dioxin oder vor Radioaktivitit, was zur
Vermeidung der Menschenopfer des moto-
risierten Privatverkehrs?

Peter Singers «Ethik» — ein Menetekel

Der australische Philosoph Peter Singer
bringt diese ganz andere, fatale Umwertung
aller Werte in seiner umstrittenen Ethik auf
den Punkt. Die grundsitzliche Rechtfer-
tigung, um behindertes Leben zu beseiti-
gen, entnimmt er hochrangigem fierischem
Leben. Singer schreibt: «Menschenaffen,
kleinere Affen, Hunde, Katzen und selbst
Miuse und Ratten haben ein stirkeres Be-
wusstsein von dem, was mit ihnen geschieht,
und sind schmerzempfindlicher als viele
hirngeschadigte Menschen, die in Kranken-
hdusern und anderen Institutionen lediglich
dahinvegetieren.» «So scheint es, dass die
Totung eines Schimpansen schlimmer ist als
die Totung eines schwer geistesgestorten
Menschen, der keine Person ist.» «Die To-
tung eines behinderten Sduglings ist nicht
moralisch gleichbedeutend mit der Totung
einer Person. Sehr oft ist sie iiberhaupt kein
Unrecht.»’

Singer, der sich als Vertreter der Tier-
befreiungsbewegung versteht, hat darin ge-
wiss recht, dass er unserer Gesellschaft
vorwirft, mit welch fragwiirdiger Selbst-
verstidndlichkeit sie menschliches Leben
gegeniiber tierischem Leben privilegiert.
Aber wenn wir die Unantastbarkeit des Le-
bens auf bestimmte Tierarten ausdehnen
wollten, so diirften diese eben genausowe-
nig vernichtet werden als der Mensch, und
sel er schwerstbehindert. Es ist nicht zulis-
sig, tierisches Leben gegen menschliches
Leben auszuspielen und dieses zur Abtrei-
bung oder T6tung freizugeben.

Zu welchen Konsequenzen Singers
«Ethik» fiihrt, zeigt das von ihm erwihnte
Beispiel eines Elternpaars, das nur zwei
Kinder haben will. Ergibt die prinatale
Diagnose fiir das zweite Kind Hamophilie
(Bluterkrankheit) oder Mongolismus, so
hilt Singer die Abtreibung fiir angezeigt, um
einem «normalen» Kind Platz zu machen:
«Der Verlust des Lebens fiir das abgetriebe-
ne Kind wird aufgewogen durch den Ge-
winn eines besseren Lebens fiir das normale
Kind, das nur erzeugt werden wird, wenn das
behinderte Kind stirbt.»'°

Da durch nichts zu beweisen ist, dass das
behinderte Kind ungliicklicher sein wird als
das nichtbehinderte, ist es offenbar nur der
Massstab des okonomischen Nutzens, der
zwischen Leben und Tod entscheidet. Der
unproduktive Mensch soll zugunsten des
produktiven Menschen eliminiert werden.
Das ist eine Kosten-Nutzen-Analyse, die
gangigen Massstidben in dieser Gesellschaft
nur zu sehr entspricht. Und darin liegt wohl
die eigentliche Herausforderung, die von
Singers «Ethik» ausgeht.

1 Vgl. Martina Meier, Ein Nein aus feministischer
Sicht, NZZ, 24.4.92; Ahia Zemp, «Bist du denn
gerne behindert?», WoZ, 24.4.92.

2 Vgl. die informative Broschiire «Das Risiko
Leben. Vorgeburtliche Untersuchungen Ja oder
Nein?», hg. von Gertrud Bernoulli-Beyeler u.a. im
Auftrag des Pfarramtes fiir geistig Behinderte der
evangelisch-reformierten Landeskirche und der
Katholischen Behindertenseelsorge des Kantons
Ziirich, bes. S. 10ff.

3 Dazu kritisch: Hans Jonas, Technik, Medizin und
Ethik, Zur Praxis des Prinzips Verantwortung,
Frankfurt a.M. 1987, S. 172ff.

4 Vgl. Linke Ethik! Gibt es eine, soll es eine geben?
Notate von einem Gesprich (Manfred Ziifles) mit
Berthold Rothschild, NW 1986, S. 138f.

5 Vgl. Das Risiko Leben, S. 7.

6 In: PULS, DruckSache aus der Behindertenbe-
wegung, Oktober 1991.

7 In einem Interview mit PULS, Februar 1986.

8 Vgl. Iréne Hiberle, Das prophetische Zeugnis des
Behinderten, NW 1986, S. 133f.

9 Praktische Ethik, Stuttgart 1984, S. 84, 136, 188.
10A.a.0.,, S. 185.

195



	Zeichen der Zeit : pränatale Diagnostik - wozu?

