
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 6

Artikel: Wider den Luxus der Hoffnungslosigkeit

Autor: Sölle, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dorothée Solle

Wider den Luxus der Hoffnungslosigkeit

Eine Gruppe von Studenten analysierte die
Folgen der Arbeitslosigkeit, sie sprachen
über den Verlust des Zeitgefühls, über die
Störungen in den Beziehungen, über die
Bedrohung des Selbstwertgefühls und über
materielle Verelendung. An der Tagung nahmen

auch Arbeitslose teil, sie wurden
immer unruhiger bei den Beschreibungen.
Schliesslich platzte einer los: «Wir sind
schon arbeitslos. Wir können uns so viel
Hoffnungslosigkeit nicht mehr leisten.»

Die Opfer ärgerten sich über die, die sie
als blosse Zuschauer ihrer Verelendung
ansahen. Die Betroffenen kritisierten die
Reflektierenden. Und in der Tat: Die
Beschreibung des Elends samt Erkenntnis seiner

Ursachen ist unzureichend. Sie ist eine
andere Art von Luxus, an dem wir ersticken,
vielleicht ein Luxus der Linken, an die sich
diese «Predigt» richtet...

Die nicaraguanische Schriftstellerin
Gioconda Belli sagte auf einer Konferenz in
Loccum, als sie mit der europäischen
Hoffnungslosigkeit konfrontiert wurde, diese Art
von Luxus könne sich in Nicaragua niemand
leisten.

Wir aber können. Es gibt eine Selbstlähmung

in Ratlosigkeit. Manchmal denke ich,
kein Kaninchen sitzt so vor der Schlange wie
wir. Alle wissen oder können wissen, dass
das System des fortgeschrittensten
Industrialismus nur für eine kleine Minderheit
funktionieren kann, nicht für alle
Erdenbewohner. Die siegreiche New World Order
hat weder ökonomisch noch ökologisch ein
Menschheitsmodell. Nicht die Armut soll
bekämpft werden, sondern die Armen. Sie
sind «expendable» geworden, nicht einmal
als Konsumidioten lassen sie sich verwenden.

Und nicht die Erde soll bestehen bleiben,

sondern die Produktionsziffern werden
nach wie vor als das Nonplusultra der
ökonomischen Vernunft ausgegeben.

«Wir erzählen immer nur das Kaputte»,
sagte eine Studentin, «ich kann das nicht

mehr hören! Wir sind vollkommen
widerspruchsfrei in unserm negativen Triumphalismus!»

Die Rezitation der Zukunftslosigkeit
hat genug Gründe für sich und wird doch

häufig (ich erlebe das auch) als verfeinerter
Zynismus empfunden. Es gibt eine negative
Genüsslichkeit, die sich darin ausruht, das
gegenwärtige und zukünftige Unglück in
Sprache zu bringen. Selbstbeschreibungen
sind ja nicht folgenlos, sie sind immer auch
eine Prophétie, deren Voraussagen eintreffen

werden, weil sie gemacht worden sind.
Wir beschreiben uns als handlungsunfähig
und sind in unserer Phantasie schon getötet,
das erzwungene Einverständnis mit dem
Unglück macht uns zu Zuschauern.

In Lateinamerika habe ich oft in
Gesprächen mit Favela-Frauen empfunden: Es
stimmt etwas nicht mit unserem Wissen.
Diese Art von Wahrheit - über den IWF und
die Chicago Boys, die dafür sorgen, dass
Schulen und Krankenhäuser in der Elendswelt

verfallen, über die Ursachen des
voraussagbaren Scheiterns der Umweltkonferenz

in Rio, über die Leute in Bonn, die ohne
den Jäger 90 nicht leben können - enthält
zwar notwendige Erkenntnisse, aber es fehlt
ihr das, was Wahrheit nach dem
Johannesevangelium mit uns tut: Sie macht nicht frei.
So ist auch unser Wissen differenzierter,
umfassender denn je und doch nicht, was
Wissen sein soll und in der Tradition der
Arbeiterbewegung lange war: Macht.

Es gibt die Dauergeste des Entlarvens und
Demaskierens, es gibt eine ungetrübte,
undialektische und risslose Darstellung der
Welt als verfaulender. Wie Staatsanwälte
treten wir auf gegen alle Geschichte und alle
Realisationen von Freiheit. Aber von diesen
Gesten lässt sich nicht leben. Wenn ich der
Welt täglich nachweise, dass man nicht in ihr
leben kann, so kann ich in ihr auch nicht
lieben, nicht arbeiten und auf die Dauer auch
nicht kämpfen. Die Ermattung vieler
kritischer Menschen in den letzten Jahren, die

165



sich heute dem Selbstmitleid und der
psychologischen Selbstpflege verschrieben
haben, beweist das. Wo sind sie geblieben,
diese Freunde? Die Hoffnungslosigkeit hat
sie erstickt.

Und so stehen wir wie Zuschauer am
Karfreitag dabei, etwas entfernt, aber doch
so, dass wir die Schreie noch hören und den
Gestank, den Gefolterte verbreiten, noch
riechen können. Was an dieser Zuschauerposition

so unerträglich ist, ist die Bürde eines
Wissens, das jede Qualität von Befreiung,
Hoffnung, Veränderung verloren hat. Es ist
weithin zum Todeswissen geworden. Es
dient dazu, die Aussichtslosigkeit noch einmal

zu demonstrieren. Je intelligenter, desto
hoffnungsloser.

Die wirklich zu leistende Arbeit wäre,
einen Zwiespalt in die eigene Hoffnungslosigkeit

zu treiben. Sich selber in den Un-
glücksrezitativen zu zementieren, ist die
Sprache des Unglaubens. Christus hat nicht
die Bewegungslosigkeit des Gelähmten
beschrieben, nicht die Blindheit der Blinden
erklärt. Der andere Blick, der gegen den
Augenschein behauptet: «Sie wird aufrecht
gehen», «er wird sehen», ist die Voraussetzung

der Heilung.
Es geht dabei nicht darum, irgendeinen

Optimismus oder gar Magie gegen die
massenmörderischen Tendenzen der
Weltpolitik zu setzen. Das können wir den derzeit
Regierenden überlassen. Wir brauchen
einen längeren Atem, um widerstandsfähig zu
bleiben. In Lateinamerika habe ich Hoffnung

oft bei den an der Basis Arbeitenden
gefunden, deren Überblick geringer, deren
Analyse einfacher, deren Handlungsradius
begrenzter waren. Ist es denn leichter, Hoffnung

zu haben, wenn sie konkreter und
begrenzter ist? Dass Marias zweites Kind nicht
auch an Austrocknung sterbe, dass der
Wassermarsch nur mit Tränengas, nicht mit
Gewehrsalven in die Menge beantwortet
werde, dass es gelinge, den einen nicht-
bestochenen Richter in der Stadt zu finden,
sind solche geringen, auf das tägliche Brot
zum Überleben bezogenen Hoffnungen. Aus
der Perspektive der Armen betrachtet, ist die
Hoffnungslosigkeit, die wir uns leisten, eine
Art von Luxus für die, die nicht in die
Kämpfe verwickelt sind.

Und so nährt sich unser Zweifel an
der unbezweifelbaren Macht des «Immer-

grösser-immer-schneller-immer-brutaler»
von den nicht voraussagbaren Geschichten
der Hoffnung, die es auch bei uns zulande
gibt. Ich nenne ein paar, die mich trösten und
die mir helfen: In Göttingen haben die
Schulkinder angefangen, ihre Stadt «dosenfrei»

zu machen, weil sie keine Lollis
brauchen, sondern Luft zum Atmen. In
Saarbrücken unterstützt die Stadt Solarzellen
und den Umstieg auf eine andere Art von
Energieversorgung. Bei Dresden versuchen
Leute das gigantische Autobahnprojekt
aufzuhalten. Lebensmittelketten verkaufen
Kaffee zu einem gerechten Preis für die
Kleinbauern. All dies widerspricht und
widersteht dem über uns herrschenden Götzen,
der zur Zeit «Markt» genannt wird. In all
diesen und vielen anderen Geschichten
zuckt das Leben und steht auf: Die Wahrheit
über die Luft, die wir atmen, und den Kaffee,
den wir trinken, hat durchaus diese Qualität,
uns freizumachen von dem Projekt des
Todes, das uns mitschleift. Auch der Stein
auf unserm Grab liegt nicht für ewig.

166


	Wider den Luxus der Hoffnungslosigkeit

