Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 6

Artikel: Wider den Luxus der Hoffnungslosigkeit
Autor: Solle, Dorothee

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dorothee Solle

Wider den Luxus der Hoffnungslosigkeit

Eine Gruppe von Studenten analysierte die
Folgen der Arbeitslosigkeit, sie sprachen
tiber den Verlust des Zeitgefiihls, iiber die
Storungen in den Beziehungen, iiber die Be-
drohung des Selbstwertgefiithls und Uber
materielle Verelendung. An der Tagung nah-
men auch Arbeitslose teil, sie wurden im-
mer unruhiger bei den Beschreibungen.
Schliesslich platzte einer los: «Wir sind
schon arbeitslos. Wir konnen uns so viel
Hoffnungslosigkeit nicht mehr leisten.»

Die Opfer drgerten sich liber die, die sie
als blosse Zuschauer ihrer Verelendung
ansahen. Die Betroffenen kritisierten die
Reflektierenden. Und in der Tat: Die Be-
schreibung des Elends samt Erkenntnis sei-
ner Ursachen ist unzureichend. Sie ist eine
andere Art von Luxus, an dem wir ersticken,
vielleicht ein Luxus der Linken, an die sich
diese «Predigt» richtet...

Die nicaraguanische Schriftstellerin Gio-
conda Belli sagte auf einer Konferenz in
Loccum, als sie mit der européischen Hoff-
nungslosigkeit konfrontiert wurde, diese Art
von Luxus konne sich in Nicaragua niemand
leisten.

Wir aber konnen. Es gibt eine Selbstlah-
mung in Ratlosigkeit. Manchmal denke ich,
kein Kaninchen sitzt so vor der Schlange wie
wir. Alle wissen oder konnen wissen, dass
das System des fortgeschrittensten Indu-
strialismus nur fiir eine kleine Minderheit
funktionieren kann, nicht fiir alle Erden-
bewohner. Die siegreiche New World Order
hat weder 6konomisch noch 6kologisch ein
Menschheitsmodell. Nicht die Armut soll
bekdmpft werden, sondern die Armen. Sie
sind «expendable» geworden, nicht einmal
als Konsumidioten lassen sie sich verwen-
den. Und nicht die Erde soll bestehen blei-
ben, sondern die Produktionsziffern werden
nach wie vor als das Nonplusultra der 6ko-
nomischen Vernunft ausgegeben.

«Wir erzdhlen immer nur das Kaputte»,
sagte eine Studentin, «ich kann das nicht

mehr horen! Wir sind vollkommen wider-
spruchsfrei in unserm negativen Triumpha-
lismus!» Die Rezitation der Zukunftslosig-
keit hat genug Griinde fiir sich und wird doch
héufig (ich erlebe das auch) als verfeinerter
Zynismus empfunden. Es gibt eine negative
Gentisslichkeit, die sich darin ausruht, das
gegenwirtige und zukiinftige Ungliick in
Sprache zu bringen. Selbstbeschreibungen
sind ja nicht folgenlos, sie sind immer auch
eine Prophetie, deren Voraussagen eintref-
fen werden, weil sie gemacht worden sind.
Wir beschreiben uns als handlungsunféahig
und sind in unserer Phantasie schon getotet,
das erzwungene Einverstindnis mit dem
Ungliick macht uns zu Zuschauern.

In Lateinamerika habe ich oft in Ge-
sprachen mit Favela-Frauen empfunden: Es
stimmt etwas nicht mit unserem Wissen.
Diese Art von Wahrheit — iiber den IWF und
die Chicago Boys, die dafiir sorgen, dass
Schulen und Krankenhiuser in der Elends-
welt verfallen, iiber die Ursachen des vor-
aussagbaren Scheiterns der Umweltkonfe-
renz in Rio, liber die Leute in Bonn, die ohne
den Jager 90 nicht leben konnen — enthilt
zwar notwendige Erkenntnisse, aber es fehlt

- ihr das, was Wahrheit nach dem Johannes-

evangelium mit uns tut: Sie macht nicht frei.
So ist auch unser Wissen differenzierter,
umfassender denn je und doch nicht, was
Wissen sein soll und in der Tradition der
Arbeiterbewegung lange war: Macht.

Es gibt die Dauergeste des Entlarvens und
Demaskierens, es gibt eine ungetriibte, un-
dialektische und risslose Darstellung der
Welt als verfaulender. Wie Staatsanwilte
treten wir auf gegen alle Geschichte und alle
Realisationen von Freiheit. Aber von diesen
Gesten lisst sich nicht leben. Wenn ich der
Welt tiglich nachweise, dass man nicht in ihr
leben kann, so kann ich in ihr auch nicht
lieben, nicht arbeiten und auf die Dauer auch
nicht kdmpfen. Die Ermattung vieler kriti-
scher Menschen in den letzten Jahren, die

165



sich heute dem Selbstmitleid und der psy-
chologischen Selbstpflege verschrieben ha-
ben, beweist das. Wo sind sie geblieben,
diese Freunde? Die Hoffnungslosigkeit hat
sie erstickt.

Und so stehen wir wie Zuschauer am
Karfreitag dabei, etwas entfernt, aber doch
so, dass wir die Schreie noch horen und den
Gestank, den Gefolterte verbreiten, noch
riechen konnen. Was an dieser Zuschauerpo-
sition so unertriglich ist, ist die Biirde eines
Wissens, das jede Qualitdat von Befreiung,
Hoffnung, Verdnderung verloren hat. Es ist
weithin zum Todeswissen geworden. Es
dient dazu, die Aussichtslosigkeit noch ein-
mal zu demonstrieren. Je intelligenter, desto
hoffnungsloser.

Die wirklich zu leistende Arbeit wiire,
einen Zwiespalt in die eigene Hoffnungs-
losigkeit zu treiben. Sich selber in den Un-
gliicksrezitativen zu zementieren, ist die
Sprache des Unglaubens. Christus hat nicht
die Bewegungslosigkeit des Geldhmten be-
schrieben, nicht die Blindheit der Blinden
erkliart. Der andere Blick, der gegen den
Augenschein behauptet: «Sie wird aufrecht
gehen», «er wird sehen», ist die Voraus-
setzung der Heilung.

Es geht dabei nicht darum, irgendeinen
Optimismus oder gar Magie gegen die
massenmdorderischen Tendenzen der Welt-
politik zu setzen. Das konnen wir den derzeit
Regierenden iiberlassen. Wir brauchen ei-
nen lingeren Atem, um widerstandsfahig zu
bleiben. In Lateinamerika habe ich Hoff-
nung oft bei den an der Basis Arbeitenden
gefunden, deren Uberblick geringer, deren
Analyse einfacher, deren Handlungsradius
begrenzter waren. Ist es denn leichter, Hoff-
nung zu haben, wenn sie konkreter und be-
grenzter ist? Dass Marias zweites Kind nicht
auch an Austrocknung sterbe, dass der
Wassermarsch nur mit Trinengas, nicht mit
Gewehrsalven in die Menge beantwortet
werde, dass es gelinge, den einen nicht-
bestochenen Richter in der Stadt zu finden,
sind solche geringen, auf das tdgliche Brot
zum Uberleben bezogenen Hoffnungen. Aus
der Perspektive der Armen betrachtet, ist die
Hoffnungslosigkeit, die wir uns leisten, eine
Art von Luxus fiir die, die nicht in die
Kimpfe verwickelt sind.

Und so ndhrt sich unser Zweifel an
der unbezweifelbaren Macht des «Immer-

166

grosser-immer-schneller-immer-brutaler»
von den nicht voraussagbaren Geschichten
der Hoffnung, die es auch bei uns zulande
gibt. Ich nenne ein paar, die mich trésten und
die mir helfen: In Gottingen haben die
Schulkinder angefangen, ihre Stadt «dosen-
frei» zu machen, weil sie keine Lollis brau-
chen, sondern Luft zum Atmen. In Saar-
briicken unterstiitzt die Stadt Solarzellen
und den Umstieg auf eine andere Art von
Energieversorgung. Bei Dresden versuchen
Leute das gigantische Autobahnprojekt auf-
zuhalten. Lebensmittelketten verkaufen
Kaffee zu einem gerechten Preis fiir die
Kleinbauern. All dies widerspricht und wi-
dersteht dem iiber uns herrschenden Gotzen,
der zur Zeit «Markt» genannt wird. In all
diesen und vielen anderen Geschichten
zuckt das Leben und steht auf: Die Wahrheit
iiber die Luft, die wir atmen, und den Kaffee,
den wir trinken, hat durchaus diese Qualitit,
uns freizumachen von dem Projekt des
Todes, das uns mitschleift. Auch der Stein
auf unserm Grab liegt nicht fiir ewig.



	Wider den Luxus der Hoffnungslosigkeit

