Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 4

Artikel: Mission - nichts ausser Kulturarroganz und Kolonialismus?
Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143684

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

Mission — nichts ausser Kulturarroganz

und Kolonialismus?

Al Imfeld setzt sich im folgenden Beitrag mit vier neuen Werken iiber Mission auseinander.
Sie konfrontieren uns auf je verschiedene Weise mit der Notwendigkeit, «Mission» fiir
Gegenwart und Zukunft neu zu denken und als Vergangenheit neu zu verarbeiten. Angesichts
des tendenzidsen Jubildums der «Entdeckung Amerikas», aber auch des pdpstlichen Trium-
phalismus in der neusten Missionsenzyklika wird diese Anstrengung des Begriffs unentbehr-
lich. Der Autor ldsst den Buchbespi echungen zehn Thesen folgen, die jene «kiihnen Uber-

legungen» vorwegnehmen, die der Autor in der heutigen Diskussion noch vermissi. Ist
«Missionierung » nicht auch ein menschliches Grundbediirfnis nach Ausbruch aus sozialen
Kontrollen, ein Wagnis zum Fremden, nicht zuletzt ein Infragestellen des eigenen, moglicher-

weise falschen Fundamentes?

«Redemptoris Missio» und
«Canberra»: Mission
als kulturell-religiose Unterwerfung

Zu Beginn des Jahres 1991 veroffentlichte
Papst Johannes Paul 1I. die neue Missions-
enzyklika Redemptoris Missio — romischen
Traditionen folgend, nach Festen mit einem
entsprechenden Wirk-Inhalt, hier auf die
Vigil von Maria Empfangnis, 7. Dezember,
(zuriick-)datiert — mit der Betonung «der
fortdauernden Giiltigkeit des missiona-
rischen Auftrages». Darin heisst es: «Der
Missionar ist der Mensch der Liebe... Als
solcher iiberwindet er die Grenzen und Tren-
nungen von Rasse, Kaste, Ideologie: Er ist
ein Zeichen der Liebe Gottes in der Welt.
Und: Der wahre Missionar ist der Heilige.
Der Missionar ist der Mensch der Selig-
preisungen.» Ich nahm diese 91 Paragraphen
auf fast 90 Seiten wie Staub aus einem ande-
ren Weltall wahr. Offensichtlich schreibt
hier jemand vom Himmel herab, jedenfalls
von jeder Geschichte und Realitit entfernt.
2000 Jahre Vor-Fille beriihren die theolo-
gisch-liberschwenglichen Ein-Fille nicht:
Oben und unten laufen voneinander un-
beriihrt, parallel ab.

Im gle1chen Jahr 1991 fand in Canberra
die 7. Vollversammlung des Okumenischen
Rates der Kirchen «/m Zeichen des Heiligen

110

Red.

Geistes» statt. Hilflos, ratlos und verlegen
standen die christlichen Vertreterinnen und
Vertreter den paar geladenen australischen
Ureinwohnerinnen und Ureinwohnern ge-
geniiber: Christinnen und Christen aus aller
Welt bekamen ihre kulturelle Zerstrung —
fast zoohatt — vordemonstriert zu Gesicht.
Gleichzeitig wurde heftig betont, dass der
Geist iiber die ganze Welt wehe. Doch schon
in Canberra entstand eine Debatte (iber
Synkretismus und das Recht der Ubernah-
me bestimmter Traditionen.” Theologisch,
heisst es immer wieder, komme niemand um
die Bekehrung herum. Das Christentum sei
keine blosse Akkulturation. Bereits Be-
kehrte und Aussenstehende entscheiden,
was auszuwdhlen und zu behalten sei. Be-
kehrung ist immer (noch) eine kulturell-
religiose Unterwerfung unter einen Gott,
der ldngst in bestimmten Landen und Na-
tionen, Traditionen und Kulturen sesshaft
wurde, sogar direkt an Land und Kapital
gebunden.

Auf diese zwei Ereignisse wollen die vier
hier besprochenen Biicher von Kepel, Le-
wis, Paczensky und Mires kaum eine Ant-
wort geben. Doch scheint es nicht einfach
Zufall zu sein, sondern im Zeitgeist zu lie-
gen, dass eine sowohl spirituelle als auch
kontroverse Auseinandersetzung mit der
Mission einsetzt.



Gilles Kepel:
Wie Re-Evangelisierung und
Kapitalismus verwandt sind

Wie Gilles Kepel, der 1955 geborene Arabist
und Soziologe, in seinem Buch «Die Rache
Gottes» eindriicklich zeigt, leben wir seit
Ende der 70er Jahre in einer Zeit der Re-
Evangelisierung. Radikale Juden, Christen
und Moslems fordern in ihrer masslosen
Ubertreibung des Bosen nur noch die bedin-
gungslose Unterwerfung aller Menschen
unter Jahwe, Allah oder Christus und die
entsprechenden Buch-Offenbarungen. Ke-
pel geht nur auf diese drei Religionen ein.
Als Religionssoziologe weiss er, dass fru-
strierte Hinduisten ebenfalls zu Moscheen-
Stiirmern «Gottes» werden; dass japanische
Religionen Missions-Geschifte in den USA
zu machen beginnen; dass selbst im Bud-
dhismus Missionskampagnen im Gang sind
und als Meditationsmethoden vermarktet
werden. Zu allen «fundamentalen» Extro-
versionen parallel geht nach Kepel ein Ka-
pitalismus einher, der sich im Erwerb von
Immobilien und SchlOssern, alten Hotels
und abgelegenen stillen Orten niederschligt
und immer wieder im Erwerb von Land, das
«gerettet» und dann spiter zu Heiligem
Land wird.

Wir leben in einer Zeit der Re-Missionie-
rung, basierend auf einem Hunger nach
Glauben und einem Durst nach der reinen
Milch der Wahrheit. Die Zeitlage farbt je-
doch — genau wie frither — gewaltig ab. Es
kommt nicht alles als Geist von den Hoéhen
herab und geht mit Hosianna-Singen von
Engeln einher. Es gibt so etwas wie einen
Zeitgeist, der konditioniert oder vorspurt.
Ein solches Eingebettetsein in den Zeitgeist
arbeiten vor allem Mires und Kepel mit viel
Geduld heraus: Wie der religiose Geist ver-
schiedene historische Subjekte und Objekte
pragt und wie sich daraus immer wieder eine
Variante der Konquista ergibt.

Parallel zu diesem «Zeit-Geist» vollzieht
sich eine Zwei-Teilung: Die einen zweifeln
bis an die Grenze des Zynischen; die anderen
glauben einfachhin ohne Erklarung, Auf-
klarung, gesunde Selbst-Kritik und Skepsis.
Der eine Teil zweifelt an traditionellen Au-
torititen und Institutionen. Fiir ihn zerfallt
bloss Wahn- oder Irr-Glaube. Doch fiir einen
anderen Teil steht hier Substanz zur Debatte.

Es gibt unsichere Geister, die diese Auskehr
als Abkehr sehen und eine Bekehrung zu
etwas einmal Gewesenem wiinschen. Sie
beklagen den Verlust des Glaubens, ohne
zu sehen, dass das meiste dieses in der
Vergangenheit so geschitzten Glaubens
(und da kommt Paczensky mit seinem
«teuren Segen» gerade recht) furchtbar und
frevelhaft, unmenschlich und verbreche-
risch war.

Einige Kritiker, die als modern und aufge-
klart gelten, gehen des ofteren gegen Feti-
sche vor, ohne den Ur-Fetisch, den Kapita-
lismus, zu durchleuchten und ohne daher zu
merken, wie jede solche Missionierung mit
gigenen nationalen, territorialen, 6konomi-
schen oder handelsmissigen Vorteilen ein-
hergeht, und wie daher diese Evangelisie-
rung Kapitalismus erzeugt und umgekehrt.
Sollte daher Missionskritik letztlich Kapita-
lismuskritik sein?

Die gleichen Menschen — so widerspriich-
lich ist alles — werden in Massen (wie beim
Golfkrieg) fiir Demokratie kdmpfen gehen,
um am Ende des Krieges wieder Monarchen
und Géotter einzusetzen. Die Sorge miisste
dem immer mehr serbelnden Pfldnzchen
Aufkldrung gelten, Dafiir jedoch bleibt we-
nig Zeit, da ist einfacher Glaube anspruchs-
loser. Da der heutige Mensch zuviel an
Informationen erhilt und fortlaufend mit
noch mehr iiberstrahlt wird, bleiben wenige
stoisch weise und zuriickhaltend. Die Mehr-
heit oder Masse wird damit verunsichert,
d.h. von jemandem (der kein Gott ist) ge-
braucht oder manipuliert.

Die Radikalforderung der Fundamen-
talen lautet: bedingungslose Riickkehr zum
Glauben an die Autoritit und die Wortlich-
keit. Bei einem solchen Verzicht auf eigenes
Denken wird eine isolierte Ghetto-Gemein-
schaft (Reservat wie bei Lewis) sehr oft als
Basisgruppe verbramt angeboten. In der
Dritten Welt wird Armut instrumentalisiert.
Wer glaubt, dem wird von der Lebensmittel-
hilfe gegeben. Neu ist: Wer glaubt, erhilt
Videos.

Norman Lewis:
Evangelisation und Markt-Reservate

Da bringt Norman Lewis einiges Licht in
sonst unzugingliche lateinamerikanische
Reservate hinein, wo die fundamentalisti-

111



schen Leute vom Summer Institute of
Linguistics unermiidlich forschen und
missionieren. Es war immer typisch durch
alle menschliche Geschichte hindurch, dass
sich ausgerechnet radikal Glaubende als die
unsichersten «Glaubigen» verhielten, so un-
sicher, dass sie «die Welt» gigantomanisch
liberschdtzten. Deshalb mussten die Aus-
erwiéhlten von jeder Ansteckungsgefahr ab-
geschirmt werden. Ausgerechnet diese von
Gott Auserwihlten werden zu Rassisten,
Fremdenhassern, Verdchtern der Anderen
und in Sachen tolerantes Verhalten jeden
Gottes unwiirdig. Daher verspricht der Titel
«Die Missionare» viel zu viel. Lewis wird
selbst das Opfer einer «Sekte», die Begriffe
verdreht, und beginnt nun seinerseits die
Begriffe «Mission» und «Missionar» zu
manipulieren, indem er sie bloss stereo-
typisiert und nicht weiter analysiert. Aber
wer wird diesen «Augenzeugenbericht»
lesen: diejenigen, die Bestitigung brau-
chen? Oder entstand bloss ein Abenteuer-
buch?

Lewis klagt (zu Recht wohl) die «Ver-
nichtung anderer Kulturen» an, doch
mochte ich etwas iiber die Fiille, aber auch
die Leere, das Sein und das Sterben, das
Wesen und den Ungeist dieser Kulturen
erfahren. Wie kann denn der Autor sonst
wissen, dass diese anscheinend darnieder-
liegende Kultur am Ende und nicht bloss in
der «grausamen Phase der Leere vor der
Umkehr des Zyklus» (ein Zen-Buddhist in
Japan) sich befindet.

Lewis ist einer der besten Reisejournali-
sten der Sunday Times. Seine Reportagen
haben in Brasilien eine Gesetzesdnderung
bewirkt. Doch hier — beim Buch — fehlt es
mir an der Vertiefung und dem sorgféltigen
Umgang mit Begriffen (auch das ist Kultur).
Bestimmt werden einige mir zurufen: «Die
Welt muss all das wissen!» Ich aber mochte,
um fair zu bleiben und um Grundlagen fiir
ein Umdenken zu haben, erfahren, warum
diese Sprachwissenschaftler so etwas tun
und sich dabei Missionare nennen? Braucht
etwa ein bestimmter Menschen- oder Volks-
typ Kolonien, verkleinert in Reservaten oder
gar Lagern? Notig wire eine Arbeit, die den
Bogen spannte zwischen Ghetto und Re-
servat, zwischen einem moglichen An-
spruch auf Isolation und der Angst vor der
Beriihrung.

112

Gert von Paczensky:
Mission nichts als Kolonialismus

Eine Auseinandersetzung mit Mission ist
nach all dem Vorgefallenen dringend not-
wendig. Viele haben Angst davor und mei-
nen, der sog. Missionsgeist wiirde dann
erlahmen. Bis jedoch ein neuer Sinn gefun-
den oder ein selbst fiir Menschen einleuch-
tender gottlicher Befehl anders in die Tat
umgesetzt werden kann, sollte ein Missions-
Moratorium gelten.

Paczenskys Buch «Teurer Segen» ist ein
Kompendium des Versagens. Er hat uner-
miidlich Fakten gesammelt. Sein Buch
kommt mir vor wie die unendlich vielen
gewichtigen Ordner bei einem komplizier-
ten Gerichtsfall. Doch diese Fakten und
Ordner erschlagen einen Leser und lassen
ihn wie einen Uberfallenen auf dem Wege
liegen. Zu Klidrungen kommen weder Leser
noch Autor. Sagte ich vorher, Lewis habe
einen Reisebericht geschrieben, so miisste
ich dieses Buch als eine Anklageschrift de-
klarieren.

Paczensky gehort zu den besten deut-
schen Kolonialismuskennern. Dazu hat er
eine glinzende Gabe, ein Sachbuch ver-
standlich zu schreiben. Bereits einmal hat er
eine fast enzyklopéddische Popularisierung
des Kolonialismus im Buch «Die Weissen
kommen» vorgelegt. Zusammen mit Herbert
Ganslmayr (Volkerkunde Bremen) schrieb
er tiber die kulturelle Ausbeutung der Dritten
Welt in «Nofretete will nach Hause». Zum
tendenziosen Jubilium der «Entdeckung»
der Neuen Welt deckt er gnadenlos das Werk
der lateinamerikanischen Mission auf. Die
Schule der «Entdecker» waren die Kreuz-
ziige. Thre moralische Botschaft war eine
verklemmte Sexualitit. [hr Glaube war nicht
nur monoman, sondern pathologisch blind.
Die Missionare befanden sich ganz im
Schlepptau dieser Entdecker, hinterfragten
die Sklaverei nicht grundsitzlich, konnten
kein «anderes» dulden und sahen die Ret-
tung in der Gleichmacherei. Gemiss diesem
Zeitgeist war es traurige Logik, dass Mission
und Kolonialmacht eins wurden.

Die Bilanz ist «verheerend», «furchtbar»,
«unglaublich» und «traurig», eine Fortset-
zung der von Missionaren endlos verur-
sachten Leiden und kulturellen Schiden. Ich
konnte zwar Paczensky ganz in Schutz



nehmen, spriache er ausschliesslich von
Lateinamerika. Doch auch er — wie Lewis —
geht mit dem Begriff «Mission» zu einseitig
um. Zudem trigt das Buch den Untertitel
(fiir den wohl der Autor nicht viel kann):
«Christliche Mission und Kolonialismus».

Paczensky beginnt mit den Kreuzziigen.
Zuerst fragt man sich warum? Denn damals
begann doch nicht erst das, was wir «Mis-
sion» nennen. Kolonialismus gab es schon
friiher. Auch Hellenen und Rémer koloni-
sierten nicht bloss auf harmlose und humani-
stische Weise. Fiir Paczensky bedeuten die
Kreuzziige den abendldndisch-christlichen
Beginn eines nicht mehr endenden Kolonia-
lismus. In diesem Rahmen nur sieht er
Mission. Er theologisiert nicht. Er geht nicht
auf die Missionierung des Abendlandes ein,
um zu fragen, was denn damals geschah —
vor und nach Benedikts Ordensgriindung
um 530.

Zwei Hinweise nur: Benedikt entwarf
mit seinen Modnchsgemeinschaften, den
Klostern und ihren Landwirtschaftsbetrie-
ben, einen ganz besonderen Missionsbe-
griff. Mit der Formel «ora et labora» (bete
und arbeite), d.h. mit der Verbindung von
Agrarkultur und Sinngebung, sandte Bene-
dikt seine Monche zur Erneuerung des da-
maligen Abendlandes aus. So kamen von
Irland her die Monche zu uns; die Benedikti-
nerkloster wurden Wiegen einer neuen Kul-
tur. Diese Mission kann (noch) nicht als
Kulturzerstérung bezeichnet werden. Einige
wiirden es Erneuerung, andere eine neue
Sinngebung nennen. Das wire wichtig zu
erwihnen, denn wenn es eine Erneuerung
von Mission geben kann, hat man diese
theologisch, agrarhistorisch, sozio-kulturell
zu hinterfragen.

Schon zu Benedikts Zeiten war Mission
ans Monchtum gebunden. Das hatte mit dem
Feudalsystem zu tun. Weltkleriker sollten
nicht missionieren, denn sie waren Teil der
Einheit von Papst und Kaiser. Die Orden
standen ausserhalb dieses mystischen Cor-
pus Kirche-Reich und besassen eine be-
stimmte Freiheit fiir Widerspruch und Pro-
test; sie verkorperten innerhalb der katholi-
schen Kirche etwas von Opposition. Or-
densleute hatten stets die Narrenfreiheit zum
Experiment. Diese Freiheit ist klar erkenn-
bar bei Las Casas. Doch gab es nur ganz
wenige mit solchem Mut und Geist. Warum

versagte zur Zeit der Konquista dieses Sy-
stem? Paczensky zeigt Versagen iiber Ver-
sagen, und jedes Detail stimmt gewiss.
Dennoch bin ich am Ende erschlagen und
mutlos. Soll mich alte Schuld von anderen
sadistisch zermiirben und in dieser Gesell-
schaft wirkungslos machen?

Fernando Mires:

zuerst alle Heiden (mit Land) erobern,
um spater zu missionieren,

oder Konquista

als irdische Schutz-Eroberung?

Das zweibindige Werk des im Exil lebenden
Chilenen Fernando Mires befasst sich mit
dem gleichen Stoff wie Paczensky und ist
dennoch anders. Es stiitzt sich auf dieselbe
Tragddie und die gleichen Fakten, dennoch
kommt es mir menschlicher und hoffnungs-
voller vor. Obwohl beide Binde zusammen-
gehoren, kann jeder fiir sich allein gelesen
werden. «Im Namen des Kreuzes» legt Zeit-
geschichte offen, zeigt widerspriichliche
Entwicklungen auf: eine langsam einsetzen-
de Kapitalakkumulation fiir die Industriali-
sierung, die Schwiche des Biirgertums, ein
Adel, der nach neuer Sinngebung sucht, ein
Klerus, der sich vereinnahmt vorkommit,
mystische Ausbruchversuche, die Erweite-
rung des Menschenbildes, die Sklaverei-
debatte, der Beginn des Volkerrechts (aus-
fiihrlich iiber Las Casas und de Vitoria). —
«Die Kolonisierung der Seelen» handelt
direkt iiber Mission und Konquista.

Mit der Reformation entstanden andere
Strome und Beweggriinde von Mission. Die
Bibel und das Buch wurden wichtig. Lesen
und Rechnen prigten von nun an die Welt.
Mission geriet immer mehr von den
Monchshinden in die der Buchhalter. Waren
in den Klostern Chorile und Fresken ein
integraler Bestandteil der Spiritualitdt und
somit auch einer Mission, wurde nun nur
noch gelehrt (und geheilt): das Kloster durch
die Schule und das Spital ersetzt. Dazu hatte
auch der «Laie» Zugang, der gewohnliche
Christ, der Kleinbiirger und damit eben auch
der Chauvinist —um fiir seinen Himmel oder
seine Nation zu missionieren.

Auch Missionare (schon ein Paulus) wa-
ren Gestorte und sogar selbst Zerstorte. Sie
waren stets Abbilder der anderen Menschen,
die so oder so auch die Welt durchquert und

113



zu erobern versucht hitten. Es gab kleine
und grosse Alexander und Napoleone und
dazwischen die Missionare: Dieses sehr
schmale Dazwischen muss erfragt werden.

Kolumbus und die Konquistadoren er-
oberten und pliinderten eine neue Welt im
Glauben, dass Heiden noch keine Menschen
seien. Die Eroberer waren — Dante ist da-
von ein Abbild — von abstrusen Himmels-
und Hollenvorstellungen gepragt. Vorrang
schien fiir einige die Idee zu haben, alle
miissten wenigstens vor der ewigen Hoélle
gerettet werden; dafiir wurde eine zeitliche
Hoélle in Kauf genommen. Bald eroberte eine
Wahnidee diese Gemiiter: Die Welt sollte
vor England und (spiter im Zeitalter der
Gegenreformation) vor den Protestanten be-
schiitzt werden. Zuerst Kahlschlag, um dann
zu kultivieren, das schien in den Kopfen
herumzuspuken. .

Solche analytischen Uberlegungen und
Querverbindungen finde ich bei Paczensky
kaum. In diese Liicke springt der chilenische
Politologe (und Theologe) Fernando Mires.
Zuerst ging er nur dem Genozid an den
Indianern nach, um dann in «Die Koloni-
sierung der Seelen» das Geschehene «histo-
risch zu verstehen». Mires geht dem «Seins-
grund» nach, auf dem solche Grausamkeit
erwachsen konnte.

In 17 Thesen wird die ehrliche Analyse
zusammengefasst. Es zeigt sich erneut, wie
kleine Teilchen oder Atome einander an-
stossen, etwas in Bewegung bringen, das am
Schluss etwas ganz anderes wird, als was es
zuerst intendiert wurde. These 10 verweist
auf einen solchen fast unglaublichen Wider-
spruch: «Der Aufstieg der Indiobesitzer zur
herrschenden Kolonialklasse sowie ihre
politische Ubereinstimmung und Interes-
sengemeinschaft mit Teilen der Kirche lies-
sen eine wirkliche Theologie der Verskla-
vung entstehen.» Und These 12: «Die Theo-
logie der Versklavung und die Theologie der
Befreiung der Indios bildeten nur die beiden
extremen Pole einer grosseren Auseinander-
setzung...»

Zehn Uberlegungen und weitere Fragen

1. Wir haben inzwischen soviele Bestandes-
aufnahmen und immer noch fast gar keine
Erklirungen. Paczensky trigt das Material
aus aller Welt zusammen; Lewis sieht die

114

isolierte Vernichtung einer Kultur. Mires
versucht, die Geschichte zu verstehen. An-
satz seiner Erkldarung ist der Ubergang von
einer «urspriinglichen Kapitalakkumula-
tion» zu einer «Dauerakkumulation», d.h. zu
Wachstum, Fortschritt und Entwicklung,
weiter und weiter zu mehr und immer mehr —
ob auf Erden oder in den Himmeln. Kepel
sieht dhnliche Ansitze in einem religios ver-
bramten Gewinn (Geld, Land und Macht)
zur Bestitigung entweder eines ethnozentri-
schen Glaubens als Welt-Wahrheit und An-
satz zu einer Neuen Weltordnung oder aber
als ein Kkaltbliitiges Versteckspiel von
Machtgeliisten.

2. Die Lage von heute mag beweisen, dass
jede Bekehrung etwas mit einem Ja oder
Wagnis zum Fremden, Unbekannten und
Anderen zu tun hat. Viele der sog. Funda-
mentalisten haben Angst davor. Sie wollen
beim Status quo bleiben, beim Eigenen, und
propagieren dieses daher als das Urspriingli-
che, das Echte und Eigentliche — vor allem
wenn es noch etwas zuriickversetzt und
verklart wird. Damit haben sie einen Vor-
wand, um sich nicht (mehr) bekehren oder
anpassen zu missen.

3. Die Studie von Mires macht klar, dass die
meisten Menschen Opfer eines bestimmten
«Zeitgeistes» werden. Dieser schmiedet ein
Volk. Volk Gottes und Kirche fliessen ge-
fahrlich ineinander iiber. Wir sehen es heute
in der Volkskirche, wo die einen darauf be-
harren, dass diese als Ganzes — und somit
auch mit Kapitalisten und Reichen — ernst-
genommen und respektiert werden miisse,
denn Siinder machten die Mehrheit aus.
Mit scheinbar demokratischen Forderungen
wird dauernd Kritik erstickt. Wie soll sich
da einer erdreisten, gegen die Mehrheit zu
predigen und anzugehen? Solcherart war
eine Konquista moglich und unter da-
maligen Bedingungen kaum in Frage zu
stellen.

4. Bestimmte Gewalten-, aber auch Ideen-
Trennungen sind heilsam und notwendig.
«Der Teig» muss auseinandergenommen
werden konnen. Dazu braucht es sowohl
eine kritische Theologie als auch eine Oppo-
sition. Damit jedoch ist noch kaum eine Kir-
che fertiggeworden. Erst recht nicht, wenn



die Forderung nach kritischen Laien und
einer unabhingigen — auch theologischen —
Medienarbeit geht. Noch heute gibt es ganz
sublime Inquisitionen, die Warnern sogar
aus Griinden einer demokratischen Mehrheit
oder aus geistigen Einschaltquotenregulati-
ven keinen Platz geben. So verkam Mission,
und so wird die Kirche weiterwursteln mit
der Mehrheit — ohne demokratisch zu sein.

5. Der Zeitgeist erschwert, gerade weil man
Teil ist und hat, eine klare Distanzierung von
ungerechten Verhaltensweisen. Mires be-
schreibt, wie selbst ein Las Casas und seine
Nachfolger nur fiir eine andere Form der
Sklaverei, nicht aber gegen sie insgesamt
waren. Etwa genauso verhielten sich in Siid-
afrika die Liberalen, die Apartheid bloss
modifizieren oder reformieren, aber nicht
radikal abschaffen wollten. Vielleicht miiss-
te ein ehrlicher Christ heute radikal gegen
alle bisherigen Formen der Mission und
nicht bloss fiir eine andere Art sein. «Ent-
wicklungshilfe — ja oder nein?» ist ein &hn-
liches Dilemma, das sich wohl erst spéter
beantworten lasst. Diese Haltung macht de-
miitig und zuriickhaltend.

6. Wir konnen jedoch auch gegen zuvieles
sein und daher nichts erreichen. Dieser
Fundamentalismus, der das Kind mit dem
Bad ausschiittet, gibt sich radikal und revo-
lutiondr, doch bloss in Worten. Gerade weil
die Wirklichkeit ein sehr vielschichtiges Ge-
flecht von Tausenden von Konkomitanten
ist, breitet die Alles-oder-nichts-Forderung
nur einen weiteren Schleier iiber die Abfolge
eines Geschehens. Jedes Unrecht ist — fast
wie zu seiner geschickten Abwehr — um-
rahmt mit anderen, nicht verwerflichen
Werten. Als Beispiel kann Sklaverei gelten.
Mit ihrer Abschaffung verschwindet weder
das Dienen noch die Arbeit. Wer im heutigen
Kontext gegen Apartheid ist, muss nicht
auch schon fiir eine Verschmelzung der
Kulturen sein; selbst die alte Frage nach
welchem Nebeneinander ist nicht beantwor-
tet. Oder wo genau lag der Wurm im Je-
suiten-Experiment mit dem Indianerstaat
von Paraguay?

7. Zu allen Zeiten der uns bekannten Ge-
schichte gab es Kolonialismus und Mission.
Sie sind nicht einfach christliche oder west-

liche Ereignisse. Das Alte Testament ist voll
von Kolonialismus. Selbst wenn die Idee
von der Verheissung eines Gelobten Landes
eine andere als die daraus resultierende
menschliche Vorstellung war, liegt darin
dennoch der Keim des Kolonialismus. Jedes
Wegziehen von zuhause zu anderen Men-
schen, ob fiir Jakobs So6hne oder Buddhas
Moénche, ist der Anfang von Mission. Wo
immer jemand in die Fremde geht und dort
zum Glauben von zuhause steht, geschieht
ein Aufeinanderprall von Ideen, der nicht
immer harmonisch verlaufen kann. In der
Konfrontation entsteht die Frage nach einem
moglichen falschen Fundament bei sich
selbst. Konfrontation fiihrt zu Konversion.
Die Aufgabe eines Glaubens — selbst wenn
er falsch war — fiihrt zu Einstiirzen und
Tragddien.

8. Immer ging und geht es bei Mission um
Heiden, die letztlich Unkulturelle, A-Histo-
rische, Pra-Logische, Un-Glidubige, Frem-
de, Barbaren, Primitive und Unterentwickel-
te waren und sind. Daraus haben sich stets
grauenhafte Tragodien ergeben. Dieses Ur-
teil iiber andere Menschen fiihrte permanent
zu kleinen und grossen Genoziden. Mission
war meist eine Projektion in die Ferne, ein
Kultivieren und Zéhmen dieser Fremden
und Gottlosen. Doch gibt es den gottlosen
Menschen iiberhaupt? Wurde Mission zu-
hause nicht politisch-religios als eine Be-
statigung des eigenen Auserwihltseins
hochstilisiert und machtpolitisch instrumen-
talisiert? Genauso wie es heute sowohl beim
Papst als auch bei den amerikanischen
Missionaren passiert. Ist Mission einfach
eine versteckte Treibjagd nach Siinden-
bocken und damit die Auslagerung des
eigenen Versagens? Der/die/das Fremde 1st
das Bose, der/die/das Bedrohende, der/die/
das Gott-nicht-Untertane. Koénnen wir wei-
terhin bei einem solch implizierten Ver-
standnis von Mission, bei der Mission iiber-
haupt, noch bleiben? War Mission nicht stets
nur eine Gleichmacherei (sogar bis auf die
Ebene des Bosen)? Wie aber behandeln wir
solches heute, wo Vielfalt iiberhandgenom-
men hat und nach dem Recht auf Ver-
schiedenheit und eigene Identitidt gerufen
wird? Kann man statt von der Einswerdung
in der Verschmelzung vom Mosaik als Bild
ausgehen?

115



9. Gerade in der Jetzt-Zeit mit der totalen
und weltweiten Hilflosigkeit dem Fremden
und Anderen gegeniiber darf die Frage ge-
stellt werden, ob Mission essentiell etwas
mit Uberwindung von Fremdenhass zu tun
haben konnte. Wenn Mission gar etwas mit
Fernweh oder dem Wunsch des Ausbrechens
zu tun hat, wie kann dieses menschliche
(Grund-)Bediirfnis heute befriedigt werden?

10. Denken wir auch daran, dass ausgerech-
net die sozial drmsten und verelendetsten
Gebiete Europas (Elsass, Irland, Basken-
land, Siiditalien, Schweiz, Tirol) bei den
Katholiken ein enormes Missionarspotential
ausmachten; dass dem Missionar ein ehren-
volles Auswandern ermoglicht wurde; dass
es fiir Frauen jahrhundertelang oft keine
andere Wahl ausser Hexe oder Missionarin
gab; dass gerade auch der kleine Mensch mit
Hilfe der Mission sich ins Abenteuer und
Heldentum einlassen konnte; dass Mission
immer wieder jeden Formalismus von Zunft
und Universitiat durchbrach und dass sie
Hoffnungslosen eine Chance gab; dass sie
ein Ausbruch aus der engen sozialen Kon-
trolle war; und dass sie kleine Geister auch in
der Ferne nicht (oder nur selten) in grosse zu
verwandeln vermochte.

Denker und Dichter, Theologen und Phi-
losophen, Politiker und Wihler sollen von
allen Seiten her an die Mission herangehen
und fragen: Wozu hat sie (uns) gedient? Was
wiirde uns ohne sie fehlen? Warum missio-
nieren alle Buchreligionen? Warum will
Gottesglaube zur Weltreligion werden?

Solche (kithnen) Uberlegungen fehlen
uns heute. Etwas muss anstelle von Mission

gesetzt werden, wenn das Kind nicht mit
dem Bade ausgeschiittet werden soll und
wenn historisch lang andauernde Verhal-
tensweisen auf bestimmte menschliche Be-
diirfnisse verweisen. Doch was? Hier be-
ginnt fiir mich die bescheidene Suche nach
dem Sinn der Mission — auch im Geiste
Gottes.

Diskutierte Literatur:

— Giles Kepel, Die Rache Gottes. Radikale Mos-
lems, Christen und Juden auf dem Vormarsch. Piper,
Miinchen-Ziirich 1991. 316 S.

— Norman Lewis, Die Missionare. Uber die Vernich-
tung anderer Kulturen. Ein Augenzeugenbericht.
Klett-Cotta, Stuttgart 1991. 262 S.

— Fernando Mires, Die Kolonisierung der Seelen.
Mission und Konquista in Spanisch-Amerika.
Edition Exodus, Luzern 1991. 264 S. Vom gleichen
Autor im gleichen Verlag erschien kurz zuvor: Im
Namen des Kreuzes. Der Genozid an den Indianern
wihrend der spanischen Eroberung: theologische
und politische Diskussionen. 253 S.

— Gert v. Paczensky, Teurer Segen. Christliche
Mission und Kolonialismus. Albrecht Knaus Verlag,
Miinchen 1991. 544 S.

Zusitzlich:

— Horst Goldstein (Hg.), Der gekreuzigte Konti-
nent. 500 Jahre Evangelisierung Lateinamerikas.
Eine Anhorung von Ureinwohnern Mexikos. Peter
Hammer Verlag, Wuppertal 1991. 95 S.

Dokumente:

— Enzyklika Redemptoris Missio, 7. Dezember
1990, Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz,
Kaiserstr. 163, 5300 Bonn 1.

— Im Zeichen des Heiligen Geistes. Bericht aus
Canberra 91. Offizieller Bericht des ORK. Verlag
Otto Lembeck, Frankfurt 1991.

Wenn wir

die Ressourcen der Welt nicht teilen,
wird es keine Gerechtigkeit geben —
ohne Gerechtigkeit keinen Frieden —
und ohne Frieden keine Freiheit,

wo immer auf der Welt.

(Willy Brandt, Der organisierte Wahnsinn, Kéln 1985, S. 118)

116



	Mission - nichts ausser Kulturarroganz und Kolonialismus?

