
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 4

Artikel: Mission - nichts ausser Kulturarroganz und Kolonialismus?

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeld

Mission - nichts ausser Kulturarroganz
und Kolonialismus?

AI Imfeld setzt sich im folgenden Beitrag mit vier neuen Werken über Mission auseinander.
Sie konfrontieren uns auf je verschiedene Weise mit der Notwendigkeit, «Mission» für
Gegenwart und Zukunft neu zu denken und als Vergangenheit neu zu verarbeiten. Angesichts
des tendenziösen Jubiläums der «Entdeckung Amerikas», aber auch des päpstlichen
Triumphalismus in der neusten Missionsenzyklika wird diese Anstrengung des Begriffs unentbehrlich.

Der Autor lässt den Buchbesprechungen zehn Thesen folgen, die jene «kühnen
Überlegungen» vorwegnehmen, die der Autor in der heutigen Diskussion noch vermisst. Ist
«Missionierung» nicht auch ein menschliches Grundbedürfnis nach Ausbruch aus sozialen
Kontrollen, ein Wagnis zum Fremden, nicht zuletzt ein Infragestellen des eigenen, möglicherweise

falschen Fundamentes? Red.

«Redemptoris Missio» und
«Canberra»: Mission
als kulturell-religiöse Unterwerfung

Zu Beginn des Jahres 1991 veröffentlichte
Papst Johannes Paul II. die neue Missionsenzyklika

Redemptoris Missio - römischen
Traditionen folgend, nach Festen mit einem
entsprechenden Wirk-Inhalt, hier auf die
Vigil von Maria Empfängnis, 7. Dezember,
(zurück-)datiert - mit der Betonung «der
fortdauernden Gültigkeit des missionarischen

Auftrages». Darin heisst es: «Der
Missionar ist der Mensch der Liebe... Als
solcher überwindet er die Grenzen und
Trennungen von Rasse, Kaste, Ideologie: Er ist
ein Zeichen der Liebe Gottes in der Welt.
Und: Der wahre Missionar ist der Heilige.
Der Missionar ist der Mensch der
Seligpreisungen.» Ich nahm diese 91 Paragraphen
auf fast 90 Seiten wie Staub aus einem anderen

Weltall wahr. Offensichtlich schreibt
hier jemand vom Himmel herab, jedenfalls
von jeder Geschichte und Realität entfernt.
2000 Jahre Vor-Fälle berühren die
theologisch-überschwenglichen Ein-Fälle nicht:
Oben und unten laufen voneinander
unberührt, parallel ab.

Im gleichen Jahr 1991 fand in Canberra
die 7. Vollversammlung des Ökumenischen
Rates der Kirchen «Im Zeichen des Heiligen

110

Geistes» statt. Hilflos, ratlos und verlegen
standen die christlichen Vertreterinnen und
Vertreter den paar geladenen australischen
Ureinwohnerinnen und Ureinwohnern
gegenüber: Christinnen und Christen aus aller
Welt bekamen ihre kulturelle Zerstörung -
fast zoohatt - vordemonstriert zu Gesicht.
Gleichzeitig wurde heftig betont, dass der
Geist über die ganze Welt wehe. Doch schon
in Canberra entstand eine Debatte über
Synkretismus und das Recht der Übernahme

bestimmter Traditionen." Theologisch,
heisst es immer wieder, komme niemand um
die Bekehrung herum. Das Christentum sei
keine blosse Akkulturation. Bereits
Bekehrte und Aussenstehende entscheiden,
was auszuwählen und zu behalten sei.
Bekehrung ist immer (noch) eine kulturellreligiöse

Unterwerfung unter einen Gott,
der längst in bestimmten Landen und
Nationen, Traditionen und Kulturen sesshaft
wurde, sogar direkt an Land und Kapital
gebunden.

Auf diese zwei Ereignisse wollen die vier
hier besprochenen Bücher von Kepel,
Lewis, Paczensky und Mires kaum eine
Antwort geben. Doch scheint es nicht einfach
Zufall zu sein, sondern im Zeitgeist zu
liegen, dass eine sowohl spirituelle als auch
kontroverse Auseinandersetzung mit der
Mission einsetzt.



Gilles Kepel:
Wie Re-Evangelisierung und
Kapitalismus verwandt sind

Wie Gilles Kepel, der 1955 geborene Arabist
und Soziologe, in seinem Buch «Die Rache
Gottes» eindrücklich zeigt, leben wir seit
Ende der 70er Jahre in einer Zeit der
ReEvangelisierung. Radikale Juden, Christen
und Moslems fordern in ihrer masslosen
Übertreibung des Bösen nur noch die
bedingungslose Unterwerfung aller Menschen
unter Jahwe, Allah oder Christus und die
entsprechenden Buch-Offenbarungen. Kepel

geht nur auf diese drei Religionen ein.
Als Religionssoziologe weiss er, dass
frustrierte Hinduisten ebenfalls zu Moscheen-
Stürmern «Gottes» werden; dass japanische
Religionen Missions-Geschäfte in den USA
zu machen beginnen; dass selbst im
Buddhismus Missionskampagnen im Gang sind
und als Meditationsmethoden vermarktet
werden. Zu allen «fundamentalen» Extro-
versionen parallel geht nach Kepel ein
Kapitalismus einher, der sich im Erwerb von
Immobilien und Schlössern, alten Hotels
und abgelegenen stillen Orten niederschlägt
und immer wieder im Erwerb von Land, das

«gerettet» und dann später zu Heiligem
Land wird.

Wir leben in einer Zeit der Re-Missionie-
rung, basierend auf einem Hunger nach
Glauben und einem Durst nach der reinen
Milch der Wahrheit. Die Zeitlage färbt
jedoch - genau wie früher - gewaltig ab. Es
kommt nicht alles als Geist von den Höhen
herab und geht mit Hosianna-Singen von
Engeln einher. Es gibt so etwas wie einen
Zeitgeist, der konditioniert oder vorspurt.
Ein solches Eingebettetsein in den Zeitgeist
arbeiten vor allem Mires und Kepel mit viel
Geduld heraus: Wie der religiöse Geist
verschiedene historische Subjekte und Objekte
prägt und wie sich daraus immer wieder eine
Variante der Konquista ergibt.

Parallel zu diesem «Zeit-Geist» vollzieht
sich eine Zwei-Teilung: Die einen zweifeln
bis an die Grenze des Zynischen; die anderen
glauben einfachhin ohne Erklärung,
Aufklärung, gesunde Selbst-Kritik und Skepsis.
Der eine Teil zweifelt an traditionellen
Autoritäten und Institutionen. Für ihn zerfällt
bloss Wahn- oder Irr-Glaube. Doch für einen
anderen Teil steht hier Substanz zur Debatte.

Es gibt unsichere Geister, die diese Auskehr
als Abkehr sehen und eine Bekehrung zu
etwas einmal Gewesenem wünschen. Sie
beklagen den Verlust des Glaubens, ohne
zu sehen, dass das meiste dieses in der
Vergangenheit so geschätzten Glaubens
(und da kommt Paczensky mit seinem
«teuren Segen» gerade recht) furchtbar und
frevelhaft, unmenschlich und verbrecherisch

war.
Einige Kritiker, die als modern und aufgeklärt

gelten, gehen des öfteren gegen Fetische

vor, ohne den Ur-Fetisch, den Kapitalismus,

zu durchleuchten und ohne daher zu
merken, wie jede solche Missionierung mit
eigenen nationalen, territorialen, ökonomischen

oder handelsmässigen Vorteilen
einhergeht, und wie daher diese Evangelisierung

Kapitalismus erzeugt und umgekehrt.
Sollte daher Missionskritik letztlich
Kapitalismuskritik sein?

Die gleichen Menschen - so widersprüchlich
ist alles - werden in Massen (wie beim

Golfkrieg) für Demokratie kämpfen gehen,
um am Ende des Krieges wieder Monarchen
und Götter einzusetzen. Die Sorge müsste
dem immer mehr serbelnden Pflänzchen
Aufklärung gelten. Dafür jedoch bleibt wenig

Zeit, da ist einfacher Glaube anspruchsloser.

Da der heutige Mensch zuviel an
Informationen erhält und fortlaufend mit
noch mehr überstrahlt wird, bleiben wenige
stoisch weise und zurückhaltend. Die Mehrheit

oder Masse wird damit verunsichert,
d.h. von jemandem (der kein Gott ist)
gebraucht oder manipuliert.

Die Radikalforderung der Fundamentalen

lautet: bedingungslose Rückkehr zum
Glauben an die Autorität und die Wörtlichkeit.

Bei einem solchen Verzicht aufeigenes
Denken wird eine isolierte Ghetto-Gemeinschaft

(Reservat wie bei Lewis) sehr oft als
Basisgruppe verbrämt angeboten. In der
Dritten Welt wird Armut instrumentalisiert.
Wer glaubt, dem wird von der Lebensmittelhilfe

gegeben. Neu ist: Wer glaubt, erhält
Videos.

Norman Lewis:
Evangelisation und Markt-Reservate

Da bringt Norman Lewis einiges Licht in
sonst unzugängliche lateinamerikanische
Reservate hinein, wo die fundamentalisti-

111



sehen Leute vom Summer Institute of
Linguistics unermüdlich forschen und
missionieren. Es war immer typisch durch
alle menschliche Geschichte hindurch, dass
sich ausgerechnet radikal Glaubende als die
unsichersten «Gläubigen» verhielten, so
unsicher, dass sie «die Welt» gigantomanisch
überschätzten. Deshalb müssten die
Auserwählten von jeder Ansteckungsgefahr
abgeschirmt werden. Ausgerechnet diese von
Gott Auserwählten werden zu Rassisten,
Fremdenhassern, Verächtern der Anderen
und in Sachen tolerantes Verhalten jeden
Gottes unwürdig. Daher verspricht der Titel
«Die Missionare» viel zu viel. Lewis wird
selbst das Opfer einer «Sekte», die Begriffe
verdreht, und beginnt nun seinerseits die
Begriffe «Mission» und «Missionar» zu
manipulieren, indem er sie bloss
stereotypisiert und nicht weiter analysiert. Aber
wer wird diesen «Augenzeugenbericht»
lesen: diejenigen, die Bestätigung
brauchen? Oder entstand bloss ein Abenteuerbuch?

Lewis klagt (zu Recht wohl) die
«Vernichtung anderer Kulturen» an, doch
möchte ich etwas über die Fülle, aber auch
die Leere, das Sein und das Sterben, das
Wesen und den Ungeist dieser Kulturen
erfahren. Wie kann denn der Autor sonst
wissen, dass diese anscheinend darniederliegende

Kultur am Ende und nicht bloss in
der «grausamen Phase der Leere vor der
Umkehr des Zyklus» (ein Zen-Buddhist in
Japan) sich befindet.

Lewis ist einer der besten Reisejournalisten
der Sunday Times. Seine Reportagen

haben in Brasilien eine Gesetzesänderung
bewirkt. Doch hier - beim Buch - fehlt es
mir an der Vertiefung und dem sorgfältigen
Umgang mit Begriffen (auch das ist Kultur).
Bestimmt werden einige mir zurufen: «Die
Welt muss all das wissen!» Ich aber möchte,
um fair zu bleiben und um Grundlagen für
ein Umdenken zu haben, erfahren, warum
diese Sprachwissenschaftler so etwas tun
und sich dabei Missionare nennen? Braucht
etwa ein bestimmter Menschen- oder Volkstyp

Kolonien, verkleinert in Reservaten oder
gar Lagern? Nötig wäre eine Arbeit, die den
Bogen spannte zwischen Ghetto und
Reservat, zwischen einem möglichen
Anspruch auf Isolation und der Angst vor der
Berührung.

112

Gert von Paczensky:
Mission nichts als Kolonialismus

Eine Auseinandersetzung mit Mission ist
nach all dem Vorgefallenen dringend
notwendig. Viele haben Angst davor und meinen,

der sog. Missionsgeist würde dann
erlahmen. Bis jedoch ein neuer Sinn gefunden

oder ein selbst für Menschen einleuchtender

göttlicher Befehl anders in die Tat
umgesetzt werden kann, sollte ein Missions-
Moratorium gelten.

Paczenskys Buch «Teurer Segen» ist ein
Kompendium des Versagens. Er hat
unermüdlich Fakten gesammelt. Sein Buch
kommt mir vor wie die unendlich vielen
gewichtigen Ordner bei einem komplizierten

Gerichtsfall. Doch diese Fakten und
Ordner erschlagen einen Leser und lassen
ihn wie einen Überfallenen auf dem Wege
liegen. Zu Klärungen kommen weder Leser
noch Autor. Sagte ich vorher, Lewis habe
einen Reisebericht geschrieben, so müsste
ich dieses Buch als eine Anklageschrift
deklarieren.

Paczensky gehört zu den besten
deutschen Kolonialismuskennern. Dazu hat er
eine glänzende Gabe, ein Sachbuch
verständlich zu schreiben. Bereits einmal hat er
eine fast enzyklopädische Popularisierung
des Kolonialismus im Buch «Die Weissen
kommen» vorgelegt. Zusammen mit Herbert
Ganslmayr (Völkerkunde Bremen) schrieb
er über die kulturelleAusbeutung der Dritten
Welt in «Nofretete will nach Hause». Zum
tendenziösen Jubiläum der «Entdeckung»
der Neuen Welt deckt er gnadenlos das Werk
der lateinamerikanischen Mission auf. Die
Schule der «Entdecker» waren die Kreuzzüge.

Ihre moralische Botschaft war eine
verklemmte Sexualität. Ihr Glaube war nicht
nur monoman, sondern pathologisch blind.
Die Missionare befanden sich ganz im
Schlepptau dieser Entdecker, hinterfragten
die Sklaverei nicht grundsätzlich, konnten
kein «anderes» dulden und sahen die
Rettung in der Gleichmacherei. Gemäss diesem
Zeitgeist war es traurige Logik, dass Mission
und Kolonialmacht eins wurden.

Die Bilanz ist «verheerend», «furchtbar»,
«unglaublich» und «traurig», eine Fortsetzung

der von Missionaren endlos
verursachten Leiden und kulturellen Schäden. Ich
könnte zwar Paczensky ganz in Schutz



nehmen, spräche er ausschliesslich von
Lateinamerika. Doch auch er - wie Lewis -
geht mit dem Begriff «Mission» zu einseitig
um. Zudem trägt das Buch den Untertitel
(für den wohl der Autor nicht viel kann):
«Christliche Mission und Kolonialismus».

Paczensky beginnt mit den Kreuzzügen.
Zuerst fragt man sich warum? Denn damals
begann doch nicht erst das, was wir «Mission»

nennen. Kolonialismus gab es schon
früher. Auch Hellenen und Römer kolonisierten

nicht bloss auf harmlose und humanistische

Weise. Für Paczensky bedeuten die
Kreuzzüge den abendländisch-christlichen
Beginn eines nicht mehr endenden Kolonialismus.

In diesem Rahmen nur sieht er
Mission. Er theologisiert nicht. Er geht nicht
auf die Missionierung des Abendlandes ein,
um zu fragen, was denn damals geschah -
vor und nach Benedikts Ordensgründung
um 530.

Zwei Hinweise nur: Benedikt entwarf
mit seinen Mönchsgemeinschaften, den
Klöstern und ihren Landwirtschaftsbetrieben,

einen ganz besonderen Missionsbegriff.

Mit der Formel «ora et labora» (bete
und arbeite), d.h. mit der Verbindung von
Agrarkultur und Sinngebung, sandte Benedikt

seine Mönche zur Erneuerung des
damaligen Abendlandes aus. So kamen von
Irland her die Mönche zu uns; die Benediktinerklöster

wurden Wiegen einer neuen Kultur.

Diese Mission kann (noch) nicht als

Kulturzerstörung bezeichnet werden. Einige
würden es Erneuerung, andere eine neue
Sinngebung nennen. Das wäre wichtig zu
erwähnen, denn wenn es eine Erneuerung
von Mission geben kann, hat man diese
theologisch, agrarhistorisch, sozio-kulturell
zu hinterfragen.

Schon zu Benedikts Zeiten war Mission
ans Mönchtum gebunden. Das hatte mit dem
Feudalsystem zu tun. Weltkleriker sollten
nicht missionieren, denn sie waren Teil der
Einheit von Papst und Kaiser. Die Orden
standen ausserhalb dieses mystischen Corpus

Kirche-Reich und besässen eine
bestimmte Freiheit für Widerspruch und Protest;

sie verkörperten innerhalb der katholischen

Kirche etwas von Opposition.
Ordensleute hatten stets die Narrenfreiheit zum
Experiment. Diese Freiheit ist klar erkennbar

bei Las Casas. Doch gab es nur ganz
wenige mit solchem Mut und Geist. Warum

versagte zur Zeit der Konquista dieses
System? Paczensky zeigt Versagen über
Versagen, und jedes Detail stimmt gewiss.
Dennoch bin ich am Ende erschlagen und
mutlos. Soll mich alte Schuld von anderen
sadistisch zermürben und in dieser Gesellschaft

wirkungslos machen?

Fernando Mires:
zuerst alle Heiden (mit Land) erobern,
um später zu missionieren,
oder Konquista
als irdische Schutz-Eroberung?

Das zweibändige Werk des im Exil lebenden
Chilenen Fernando Mires befasst sich mit
dem gleichen Stoff wie Paczensky und ist
dennoch anders. Es stützt sich auf dieselbe
Tragödie und die gleichen Fakten, dennoch
kommt es mir menschlicher und hoffnungsvoller

vor. Obwohl beide Bände zusammengehören,

kann jeder für sich allein gelesen
werden. «Im Namen des Kreuzes» legt
Zeitgeschichte offen, zeigt widersprüchliche
Entwicklungen auf: eine langsam einsetzende

Kapitalakkumulation für die Industrialisierung,

die Schwäche des Bürgertums, ein
Adel, der nach neuer Sinngebung sucht, ein
Klerus, der sich vereinnahmt vorkommt,
mystische Ausbruchversuche, die Erweiterung

des Menschenbildes, die Sklavereidebatte,

der Beginn des Völkerrechts
(ausführlich über Las Casas und de Vitoria). -
«Die Kolonisierung der Seelen» handelt
direkt über Mission und Konquista.

Mit der Reformation entstanden andere
Ströme und Beweggründe von Mission. Die
Bibel und das Buch wurden wichtig. Lesen
und Rechnen prägten von nun an die Welt.
Mission geriet immer mehr von den
Mönchshänden in die der Buchhalter. Waren
in den Klöstern Choräle und Fresken ein
integraler Bestandteil der Spiritualität und
somit auch einer Mission, wurde nun nur
noch gelehrt (und geheilt): das Kloster durch
die Schule und das Spital ersetzt. Dazu hatte
auch der «Laie» Zugang, der gewöhnliche
Christ, der Kleinbürger und damit eben auch
der Chauvinist - um für seinen Himmel oder
seine Nation zu missionieren.

Auch Missionare (schon ein Paulus) waren

Gestörte und sogar selbst Zerstörte. Sie
waren stets Abbilder der anderen Menschen,
die so oder so auch die Welt durchquert und

113



zu erobern versucht hätten. Es gab kleine
und grosse Alexander und Napoleone und
dazwischen die Missionare: Dieses sehr
schmale Dazwischen muss erfragt werden.

Kolumbus und die Konquistadoren
eroberten und plünderten eine neue Welt im
Glauben, dass Heiden noch keine Menschen
seien. Die Eroberer waren - Dante ist
davon ein Abbild - von abstrusen Himmelsund

Höllenvorstellungen geprägt. Vorrang
schien für einige die Idee zu haben, alle
müssten wenigstens vor der ewigen Hölle
gerettet werden; dafür wurde eine zeitliche
Hölle in Kaufgenommen. Bald eroberte eine
Wahnidee diese Gemüter: Die Welt sollte
vor England und (später im Zeitalter der
Gegenreformation) vor den Protestanten
beschützt werden. Zuerst Kahlschlag, um dann
zu kultivieren, das schien in den Köpfen
herumzuspuken.

Solche analytischen Überlegungen und
Querverbindungen finde ich bei Paczensky
kaum. In diese Lücke springt der chilenische
Politologe (und Theologe) Fernando Mires.
Zuerst ging er nur dem Genozid an den
Indianern nach, um dann in «Die Kolonisierung

der Seelen» das Geschehene «historisch

zu verstehen». Mires geht dem «Seinsgrund»

nach, auf dem solche Grausamkeit
erwachsen konnte.

In 17 Thesen wird die ehrliche Analyse
zusammengefasst. Es zeigt sich erneut, wie
kleine Teilchen oder Atome einander an-
stossen, etwas in Bewegung bringen, das am
Schluss etwas ganz anderes wird, als was es
zuerst intendiert wurde. These 10 verweist
auf einen solchen fast unglaublichen
Widerspruch: «Der Aufstieg der Indiobesitzer zur
herrschenden Kolonialklasse sowie ihre
politische Übereinstimmung und
Interessengemeinschaft mit Teilen der Kirche lies-
sen eine wirkliche Theologie der Versklavung

entstehen.» Und These 12: «Die Theologie

der Versklavung und die Theologie der
Befreiung der Indios bildeten nur die beiden
extremen Pole einer grösseren Auseinandersetzung...»

Zehn Überlegungen und weitere Fragen

1. Wir haben inzwischen soviele
Bestandesaufnahmen und immer noch fast gar keine
Erklärungen. Paczensky trägt das Material
aus aller Welt zusammen; Lewis sieht die

114

isolierte Vernichtung einer Kultur. Mires
versucht, die Geschichte zu verstehen.
Ansatz seiner Erklärung ist der Übergang von
einer «ursprünglichen Kapitalakkumulation»

zu einer «Dauerakkumulation», d.h. zu
Wachstum, Fortschritt und Entwicklung,
weiter und weiter zu mehr und immer mehr-
ob auf Erden oder in den Himmeln. Kepel
sieht ähnliche Ansätze in einem religiös
verbrämten Gewinn (Geld, Land und Macht)
zur Bestätigung entweder eines ethnozentri-
schen Glaubens als Welt-Wahrheit und
Ansatz zu einer Neuen Weltordnung oder aber
als ein kaltblütiges Versteckspiel von
Machtgelüsten.

2. Die Lage von heute mag beweisen, dass

jede Bekehrung etwas mit einem Ja oder
Wagnis zum Fremden, Unbekannten und
Anderen zu tun hat. Viele der sog.
Fundamentalisten haben Angst davor. Sie wollen
beim Status quo bleiben, beim Eigenen, und
propagieren dieses daher als das Ursprüngliche,

das Echte und Eigentliche - vor allem
wenn es noch etwas zurückversetzt und
verklärt wird. Damit haben sie einen
Vorwand, um sich nicht (mehr) bekehren oder
anpassen zu müssen.

3. Die Studie von Mires macht klar, dass die
meisten Menschen Opfer eines bestimmten
«Zeitgeistes» werden. Dieser schmiedet ein
Volk. Volk Gottes und Kirche fliessen
gefährlich ineinander über. Wir sehen es heute
in der Volkskirche, wo die einen darauf
beharren, dass diese als Ganzes - und somit
auch mit Kapitalisten und Reichen -
ernstgenommen und respektiert werden müsse,
denn Sünder machten die Mehrheit aus.
Mit scheinbar demokratischen Forderungen
wird dauernd Kritik erstickt. Wie soll sich
da einer erdreisten, gegen die Mehrheit zu
predigen und anzugehen? Solcherart war
eine Konquista möglich und unter
damaligen Bedingungen kaum in Frage zu
stellen.

4. Bestimmte Gewalten-, aber auch Ideen-
Trennungen sind heilsam und notwendig.
«Der Teig» muss auseinandergenommen
werden können. Dazu braucht es sowohl
eine kritische Theologie als auch eine Opposition.

Damit jedoch ist noch kaum eine Kirche

fertiggeworden. Erst recht nicht, wenn



die Forderung nach kritischen Laien und
einer unabhängigen - auch theologischen -
Medienarbeit geht. Noch heute gibt es ganz
sublime Inquisitionen, die Warnern sogar
aus Gründen einer demokratischen Mehrheit
oder aus geistigen Einschaltquotenregulativen

keinen Platz geben. So verkam Mission,
und so wird die Kirche weiterwursteln mit
der Mehrheit - ohne demokratisch zu sein.

5. Der Zeitgeist erschwert, gerade weil man
Teil ist und hat, eine klare Distanzierung von
ungerechten Verhaltensweisen. Mires
beschreibt, wie selbst ein Las Casas und seine
Nachfolger nur für eine andere Form der
Sklaverei, nicht aber gegen sie insgesamt
waren. Etwa genauso verhielten sich in
Südafrika die Liberalen, die Apartheid bloss
modifizieren oder reformieren, aber nicht
radikal abschaffen wollten. Vielleicht müsste

ein ehrlicher Christ heute radikal gegen
alle bisherigen Formen der Mission und
nicht bloss für eine andere Art sein.
«Entwicklungshilfe - ja oder nein?» ist ein
ähnliches Dilemma, das sich wohl erst später
beantworten lässt. Diese Haltung macht
demütig und zurückhaltend.

6. Wir können jedoch auch gegen zuvieles
sein und daher nichts erreichen. Dieser
Fundamentalismus, der das Kind mit dem
Bad ausschüttet, gibt sich radikal und
revolutionär, doch bloss in Worten. Gerade weil
die Wirklichkeit ein sehr vielschichtiges
Geflecht von Tausenden von Konkomitanten
ist, breitet die Alles-oder-nichts-Forderung
nur einen weiteren Schleier über die Abfolge
eines Geschehens. Jedes Unrecht ist - fast
wie zu seiner geschickten Abwehr -
umrahmt mit anderen, nicht verwerflichen
Werten. Als Beispiel kann Sklaverei gelten.
Mit ihrer Abschaffung verschwindet weder
das Dienen noch die Arbeit. Wer im heutigen
Kontext gegen Apartheid ist, muss nicht
auch schon für eine Verschmelzung der
Kulturen sein; selbst die alte Frage nach
welchem Nebeneinander ist nicht beantwortet.

Oder wo genau lag der Wurm im
Jesuiten-Experiment mit dem Indianerstaat
von Paraguay?

7. Zu allen Zeiten der uns bekannten
Geschichte gab es Kolonialismus und Mission.
Sie sind nicht einfach christliche oder west¬

liche Ereignisse. Das Alte Testament ist voll
von Kolonialismus. Selbst wenn die Idee
von der Verheissung eines Gelobten Landes
eine andere als die daraus resultierende
menschliche Vorstellung war, liegt darin
dennoch der Keim des Kolonialismus. Jedes
Wegziehen von zuhause zu anderen
Menschen, ob für Jakobs Söhne oder Buddhas
Mönche, ist der Anfang von Mission. Wo
immer jemand in die Fremde geht und dort
zum Glauben von zuhause steht, geschieht
ein Aufeinanderprall von Ideen, der nicht
immer harmonisch verlaufen kann. In der
Konfrontation entsteht die Frage nach einem
möglichen falschen Fundament bei sich
selbst. Konfrontation führt zu Konversion.
Die Aufgabe eines Glaubens - selbst wenn
er falsch war - führt zu Einstürzen und
Tragödien.

8. Immer ging und geht es bei Mission um
Heiden, die letztlich Unkulturelle, A-Histo-
rische, Prä-Logische, Un-Gläubige, Fremde,

Barbaren, Primitive und Unterentwickelte
waren und sind. Daraus haben sich stets

grauenhafte Tragödien ergeben. Dieses Urteil

über andere Menschen führte permanent
zu kleinen und grossen Genoziden. Mission
war meist eine Projektion in die Ferne, ein
Kultivieren und Zähmen dieser Fremden
und Gottlosen. Doch gibt es den gottlosen
Menschen überhaupt? Wurde Mission
zuhause nicht politisch-religiös als eine
Bestätigung des eigenen Auserwähltseins
hochstilisiert und machtpolitisch instrumentalisiert?

Genauso wie es heute sowohl beim
Papst als auch bei den amerikanischen
Missionaren passiert. Ist Mission einfach
eine versteckte Treibjagd nach Sündenböcken

und damit die Auslagerung des

eigenen Versagens? Der/die/das Fremde ist
das Böse, der/die/das Bedrohende, der/die/
das Gott-nicht-Untertane. Können wir
weiterhin bei einem solch implizierten
Verständnis von Mission, bei der Mission
überhaupt, noch bleiben? War Mission nicht stets
nur eine Gleichmacherei (sogar bis auf die
Ebene des Bösen)? Wie aber behandeln wir
solches heute, wo Vielfalt überhandgenommen

hat und nach dem Recht auf
Verschiedenheit und eigene Identität gerufen
wird? Kann man statt von der Einswerdung
in der Verschmelzung vom Mosaik als Bild
ausgehen?

115



9. Gerade in der Jetzt-Zeit mit der totalen
und weltweiten Hilflosigkeit dem Fremden
und Anderen gegenüber darf die Frage
gestellt werden, ob Mission essentiell etwas
mit Überwindung von Fremdenhass zu tun
haben könnte. Wenn Mission gar etwas mit
Fernweh oder dem Wunsch des Ausbrechens
zu tun hat, wie kann dieses menschliche
(Grund-)Bedürfnis heute befriedigt werden?

10. Denken wir auch daran, dass ausgerechnet
die sozial ärmsten und verelendetsten

Gebiete Europas (Elsass, Irland, Baskenland,

Süditalien, Schweiz, Tirol) bei den
Katholiken ein enormes Missionarspotential
ausmachten; dass dem Missionar ein ehrenvolles

Auswandern ermöglicht wurde; dass
es für Frauen jahrhundertelang oft keine
andere Wahl ausser Hexe oder Missionarin
gab; dass gerade auch der kleine Mensch mit
Hilfe der Mission sich ins Abenteuer und
Heldentum einlassen konnte; dass Mission
immer wieder jeden Formalismus von Zunft
und Universität durchbrach und dass sie
Hoffnungslosen eine Chance gab; dass sie
ein Ausbruch aus der engen sozialen
Kontrolle war; und dass sie kleine Geister auch in
der Ferne nicht (oder nur selten) in grosse zu
verwandeln vermochte.

Denker und Dichter, Theologen und
Philosophen, Politiker und Wähler sollen von
allen Seiten her an die Mission herangehen
und fragen: Wozu hat sie (uns) gedient? Was
würde uns ohne sie fehlen? Warum missionieren

alle ßwc/zreligionen? Warum will
Gottesglaube zur We/freligion werden?

Solche (kühnen) Überlegungen fehlen
uns heute. Etwas muss anstelle von Mission

gesetzt werden, wenn das Kind nicht mit
dem Bade ausgeschüttet werden soll und
wenn historisch lang andauernde
Verhaltensweisen auf bestimmte menschliche
Bedürfnisse verweisen. Doch was? Hier
beginnt für mich die bescheidene Suche nach
dem Sinn der Mission - auch im Geiste
Gottes.

Diskutierte Literatur:
- Giles Kepel, Die Rache Gottes. Radikale
Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch. Piper,
München-Zürich 1991. 316 S.

- Norman Lewis, Die Missionare. Über die Vernichtung

anderer Kulturen. Ein Augenzeugenbericht.
Klett-Cotta, Stuttgart 1991. 262 S.

- Fernando Mires, Die Kolonisierung der Seelen.
Mission und Konquista in Spanisch-Amerika.
Edition Exodus, Luzern 1991. 264 S. Vom gleichen
Autor im gleichen Verlag erschien kurz zuvor: Im
Namen des Kreuzes. Der Genozid an den Indianern
während der spanischen Eroberung: theologische
und politische Diskussionen. 253 S.

- Gert v. Paczensky, Teurer Segen. Christliche
Mission und Kolonialismus. Albrecht Knaus Verlag,
München 1991. 544 S.

Zusätzlich:

- Horst Goldstein (Hg.), Der gekreuzigte Kontinent.

500 Jahre Evangelisierung Lateinamerikas.
Eine Anhörung von Ureinwohnern Mexikos. Peter
Hammer Verlag, Wuppertal 1991. 95 S.

Dokumente:

- Enzyklika Redemptoris Missio, 7. Dezember
1990. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz,
Kaiserstr. 163, 5300 Bonn 1.

- Im Zeichen des Heiligen Geistes. Bericht aus
Canberra 91. Offizieller Bericht des ÖRK. Verlag
Otto Lembeck, Frankfurt 1991.

Wenn wir
die Ressourcen der Welt nicht teilen,
wird es keine Gerechtigkeit geben -
ohne Gerechtigkeit keinen Frieden -
und ohne Frieden keine Freiheit,
wo immer aufder Welt.

(Willy Brandt, Der organisierte Wahnsinn, Köln 1985, S. 118)

116


	Mission - nichts ausser Kulturarroganz und Kolonialismus?

