
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 4

Artikel: Vom schwierigen Umgang mit dem Fremden

Autor: Germann-Gehret, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Germann-Gehret

Vom schwierigen Umgang mit dem Fremden

RolfGermann-Gehret, Psychoanalytiker und Theologe, fragt in diesem Text nach der Rolle,
die das kollektive Unbewusste bei politischer Unterdrückung und bei der Entstehung von
Feindbildern spielt. «Heimat», diefür unsere Sehnsüchte nach Geborgenheit steht, überträgt
sich aufden Staat als Über-Vater, auch aufseine (Staatsschutz- jldeologie, seine Denkverbote.

Fremdenhass erweist sich als Kehrseite des Hasses gegen Andersdenkende überhaupt.
Erberuht aufeinem psychischen Abwehrmechanimus, der das Abgründige in uns selber aufdie
Fremden oder die Änderen projiziert. Erst wenn wir dieses Abgründige mitten in uns nicht
mehr verleugnen, brauchen wir weder Heimat noch Staat zu überhöhen, noch die Fremden
oder die Anderen als die Bösen abzustempeln. Der vorliegende Text gibt ein Referat wieder,
das Rolf Germann-Gehret am 13. November 1991 für die Kirchgemeinden von Speichergehalten

hat. Red.

Wenn sich ein ausländischer
unfreier Mensch zu euch
flüchtet und bei euch Schutz
sucht, dann liefert ihn nicht
aus. Er soll in Freiheit bei
euch leben dürfen, wo es ihm
gefällt. Nützt seine Notlage
nicht aus! 5 Mose 23,16 f.

Sie fragen mich als Psychoanalytiker, ob es
so etwas gebe wie ein kollektives Unbe-
wusstes, das bei politischer Unterdrückung,
beim Entstehen von Feindbildern und
kollektivem Hass eine Rolle spiele sowie ver-
nunftgemässes mitmenschliches Handeln
behindere. Darauf kann ich nur antworten:
Selbstverständlich gibt es das; es ist sogar
von grösstem Gewicht; nur wollen wir es
nicht sehen und dürfen es teilweise auch
nicht sehen.

Wie das aus psychoanalytischem
Blickwinkel gemeint ist, versuche ich im Folgenden

zu skizzieren. Das Wort aus dem 5. Buch
Mose soll uns daran erinnern, dass wir
Menschen seit ältesten Zeiten sehr Mühe haben
mit dem Fremden. Dass Jahwe selber seinem
Volk klar und deutlich befehlen muss, dem
ausländischen Menschen anständig zu
begegnen, zeigt zumindest etwas sehr deutlich:
Es ist ganz und gar nicht als selbstverständlich

vorauszusetzen, eine Notlage der
Flüchtlinge werde nicht ausgenutzt. Im Na¬

men Gottes scharf zu befehlen bleibt wohl
nur, was wir Menschen gerne missachten.

I. «Heimat»
oder Die Macht des Unbewussten

Wo es Fremde gibt, muss es solche haben,
die ein Zuhause beanspruchen. Wir nennen
dieses Heimat, und damit will ich mich im
ersten Abschnitt beschäftigen. Ich beginne
mit einer Erinnerung aus meiner Kinderzeit.

Aufgewachsen bin ich am Fusse von
Zürichs Hausberg, dem Üetliberg. Noch heute
steht mir ein Bild aus der Spätsommerzeit
vorAugen. Ein langer Zug von Erwachsenen
und Kindern steigt am Abend des 1. August
mit dem Eindunkeln diesen Berg hinan, in
Richtung des «Hasenrain».

Am Himmel leuchten Mond und Sterne,
auf dem Weg blinken Lampions. Dann wird
oben die Sicht frei auf die Wiese. Dort steht
der riesige Holzstoss, um den sich in weitem
Kreis alle sammeln. Feierliche Reden werden

vorgetragen, deren Sinn mir als Kind
verschlossen blieb. Doch Worte wie Heimat,
Vaterland und Freiheit haben sich
unauslöschlich eingegraben, zusammen mit dem
hell auflodernden Höhenfeuer, dem
ehrfurchtsvollen gemeinsamen Singen des

Schweizerpsalms.
Im Anschluss an diese Erinnerung

formuliere ich jetzt drei Thesen:



1. These: Erlebnisse aus unserer Kindheit,
die unserem bewussten Denken vielleicht
kaum noch zugänglich sind, behalten aufdie
tieferen Schichten unseres Gefühlslebens
einen starken und andauernden Einfluss.

Die Psychoanalyse redet hier von der
Macht des Unbewussten. Ein
rationalsprachlicher Ausdruck wie Mutter oder Vater

wird nie alles einfangen, was in uns
gefühlsmässig sich bewegt, wenn wir diese
Worte in gewissen Situationen hören, denken

oder aussprechen. Als Erwachsene kann
uns das nirgends so deutlich werden, wie
wenn unsere Mutter oder unser Vater stirbt.
Dies erschüttert alle bis ins Innerste; oft
gerade auch diejenigen, die vordergründig
ein schlechtes Verhältnis zu Mutter oder
Vater hatten. Die Macht der unbewussten
Bindungen kann uns ebenfalls anhand dieser
niemandem zu ersparenden Lebenserfahrung

vorstellbar werden, wenn wir uns darauf

besinnen, wie unsere Eltern in uns auch
nach ihrem Tod weiterleben; wir sind und
bleiben ihre Kinder, von ihnen abhängig,
unter ihrem Einfluss, ob in gutem oder in
verhängnisvollem Sinne.

Besonders aber bewahren wir eine
lebenslange Sehnsucht in uns nach der guten
Mutter, dem stützenden Vater, nach
Geborgenheit und Sicherheit. Welche Bedeutung
diese Sehnsucht für die Menschen hat,
zeigen ja gerade die Religionen mit ihren
Bildern vom «lieben Gott», der «gütigen
Muttergottes», dem «Heiland» und dem
«Paradies» als dem Ort, in dem alles
Ersehnte wahr sein wird. Neben Worte wie
Mutter und Vater können wir eine Reihe
ähnlich wichtiger stellen, zum Beispiel eben
Heimat, Vaterland oder Muttersprache.
Auch bei ihnen klingt neben dem, was wir
rational-sprachlich zu erfassen vermögen,
sogleich ein Hof an unbewussten Affekten
mit. Heimat ist uns teuer, das Vaterland lieb,
und eine Schändung unserer Muttersprache
erzürnt uns heftig.

2. These: Ein Wort wie Heimat bedeutet
immer auch den Versuch, eine Illusion
aufrechtzuerhalten.

Schon der Ausdruck Sehn-Sucht kann uns
daraufhinweisen, dass unsere tiefsten Wün¬

sche alles andere als unproblematisch sind.
Eine Sucht zeichnet sich durch bestimmte
Merkmale aus. Schauen wir auf ein scheinbar

harmloses und verbreitetes Übel, die
Sucht zu rauchen. Wer ihr frönt, behauptet
gern, er könnte jederzeit aufhören damit,
wenn er nur wollte. Wer jedoch real aufhören
will, muss rasch und schmerzhaft den
Selbstbetrug aufgeben, der in dieser rationalen

Behauptung liegt, und er wird die
unheimliche Macht unbewusster Zwänge am
eigenen Leibe verspüren. Hundert Gründe
findet er dafür, dass er nicht heute, sondern
erst morgen konsequent aufhören will; manche

Ausrede fällt ihm ein, warum er der
Versuchung doch wieder nachgegeben hat;
ja, nur mit Mühe wird er lernen, sein
Versagen einzugestehen.

Ob wir nun Sehnsucht nach einer Zigarette

haben oder nach einer heilen Heimat,
das ist aus psychoanalytischer Perspektive
kein grundsätzlicher, sondern nur ein
gradueller Unterschied. All unser Sehnen und
Wünschen beruht auf unbewussten Trieben.
Unangenehmerweise behauptet die
Psychoanalyse, das sogenannte Lustprinzip sei
stärker als das Realitätsprinzip, und meint
damit, unser Wunschdenken sei in der Regel

mächtiger als unsere Bereitschaft, die
oft schmerzliche Realität zur Kenntnis zu
nehmen.

Mit anderen Worten: Wir brauchen
Illusionen. Der Raucher benötigt die Illusion,
jederzeit aufhören zu können. Und wir alle
brauchen das Wunschbild Heimat, um
unsere Sehnsucht nach Geborgenheit und
Sicherheit festmachen zu können.

3. These: Es gibt vorbewusste, d.h. unserem
bewussten Denken unzugängliche seelische
Abwehrmechanismen, die es verhindern,
dass wir Illusionen aufgeben müssen.

Sigmund Freud schrieb den Satz: «Illusionen

empfehlen sich uns dadurch, dass sie
Unlustgefühle ersparen und uns an ihrer
Statt Befriedigung geniessen lassen.»1

Um Psychoanalytiker zu werden, muss
man zuerst selber eine Analyse durchstehen.
Denn die Psychoanalyse ist eine Zumutung.
Zwar möchte ein jeder, der sie beginnt,
seelisch gesunden, erhofft sich Heilung von den
Symptomen, die ihn plagen. Und so verläuft



die Analyse über die erste Zeit meist
erfreulich; der Patient fühlt sich erleichtert,
Symptome lindern sich. Doch dann wird es

plötzlich zäh. Rückschläge ereignen sich, es
kommt zu Phasen der Entmutigung; mancher

will abbrechen, es hat ja doch alles
keinen Sinn... Wir nennen das den Widerstand,

und bezeichnen damit die merkwürdige
Erfahrung, dass bei jedem Patienten der

Wille zu gesunden wie weggeblasen scheint.
Er findet vernünftige Gründe dafür, dass er
sich nicht verändern könne, dass es unmöglich

sei, an gewissen Gegebenheiten
überhaupt zu rütteln, dass es ihm im Grunde gar
nicht so schlecht gehe, wie er gemeint habe
usw. Anders ausgedrückt: Freud entdeckte,
dass wir es vorziehen, an Illusionen
festzuhalten, als uns der Realität zu stellen, weil
es ein hartes Stück Arbeit ist, die eigene
Wirklichkeit unverstellt wahrzunehmen,
die Realitäten der Welt und des Lebens zu
akzeptieren.

Was wir in der therapeutischen Situation
als Widerstand erfahren, ist ein Phänomen,
das unser aller Seelenleben prägt. Jedes hat
seine Reihe sogenannter Abwehrmechanismen

ausgebildet, die das Wahrnehmen der
Realitäten kanalisieren, damit tief begründete

Illusionen nicht aufgegeben werden müssen.

Entscheidend dabei ist, dass diese
Abwehren vorbewusst funktionieren, d.h. wir
bemerken sie und ihre Wirkungen mit
unserem bewussten Denken gar nie.

Ich fasse im Bezug zu meiner anfangs
erzählten Kindheitserinnerung zusammen:
Heimat ist ein Begriff, der viel mehr beinhaltet

als das, was wir rational-sprachlich
ausdrücken können. Das, was wir mit unserer
Vernunft erfassen, ist gleichsam nur die Spitze

des Eisberges, dessen weitaus grösster
Teil unter der Oberfläche - dem Blick
entzogen - verharrt, im Meer des Unbewussten
schwimmt. Im Wort Heimat schwingen
tiefste Sehnsüchte nach Geborgenheit und
Sicherheit mit, die uns nie loslassen. Weil sie
über unser Gefühlsleben eine solch enorme
Macht haben, neigen wir dazu, den Begriff
Heimat zu überhöhen, Heimat zu etwas
Mythischem zu machen. Bei diesem Prozess
wirken seelische Mechanismen mit, die dem
Bewusstsein unzugänglich bleiben, und
deren Ziel es ist, Illusionen aufrechtzuerhalten,
damit unsere Sehnsüchte nicht an der
Wirklichkeit zerschellen.

II. Unsere Abhängigkeit von Illusionen

Nun ist es nicht ganz unwichtig, in welchen
Kontext Freud seinen Satz über unsere
Abhängigkeit von Illusionen gestellt hat. Wir
finden ihn in einer Arbeit aus dem Jahre
1915 mit dem Titel «Zeitgemässes über
Krieg und Tod».

1915 tobte das, was in der Geschichtswissenschaft

rückblickend der Erste Weltkrieg
genannt wird. Dem ersten Jahr allgemeiner
Kriegsbegeisterung folgte die Ernüchterung
über das grausame Sterben und Verstümmeln.

Freud überschreibt den ersten Teil seines

Aufsatzes mit den Worten «Die Enttäuschung

des Krieges».
Was ist für ihn diese Enttäuschung? Es ist

das äusserst ernüchternde Erleben dessen,
dass der Mensch schlicht zu allem Abscheulichen

fähig ist. Sämtliche hohen Ideale und
sittlichen Gebote zerstieben ins Nichts, der
Mensch zeigt sich als tückischer Zerstörer,
Mörder, Folterer und Vergewaltiger. Und
Freud sagt: «der» Mensch; damit sind wir
alle gemeint. Es brauchen nur bestimmte
Bedingungen einzutreten, dann verschwinden

alle Hemmungen, die von den meisten
Menschen im sogenannten normalen Alltag
eingehalten werden, und es brechen aggressive

Triebe wuchtig durch, die wir dem
Menschen - und insbesondere natürlich uns selber

- nie zutrauten.
Das eben ist die Illusion. Freud war sich

stets darüber im klaren, dass die Biossstellung

des «Unbewussten im Seelenleben»
«die bösesten Geister der Kritik gegen die
Psychoanalyse» wachruft.2 Wir hören es
sehr ungern, und empfinden es als Kränkung,

dass wir «nicht einmal Herr im eigenen

Hause» seien, dass vielmehr unser
vernünftiges Denken, auf das wir doch so stolz
sind, determiniert sei von unbewussten
Affekten und Zwängen, die wir vor den Anderen

und uns selber lieber verborgen halten.
Recht verbreitet ist die Auffassung, der

Psychoanalyse gehe es hauptsächlich um die
Aufdeckung sexueller Geheimnisse. Dieses
Vorurteil zeigt sich manchmal in der
therapeutischen Praxis darin, dass Patienten zu
Beginn meinen, der Analytiker erwarte von
ihnen Geständnisse über sexuelle Taten oder
Phantasien. Folgsam erbringen sie dann ihr
Geständnis. Nun hüte ich mich davor, die
Bedeutung der Sexualität im geringsten zu

105



mindern; zu jeder Analyse gehört eine
Konfrontation mit der eigenen Sexualität, mit
sexuellen Handlungen, Phantasien und
Wünschen, die vielleicht nicht zu dem
Bereich dessen zählen, was von der Gesellschaft

als normal beurteilt wird. Doch
scheint es mir, dass es fast schwerer fällt,
sich der Realität der eigenen Aggression zu
stellen; impulsiver destruktiver Hass
erschreckt zutiefst, und das Erleben eigener
mörderischer Impulse oder Phantasien muss
oft lange verleugnet werden.

Wenn Freud die Erfahrung machte, wie
Analysanden nur mit grosser Mühe lernten,
sich den abgewehrten sexuellen und aggressiven

Trieben zuzuwenden, und wie
zugleich die Öffentlichkeit gegen seine
Einsichten sehr reserviert blieb, so finde ich es

wichtig, dazu zu bemerken, dass mit der
Verteufelung Freudscher Psychoanalyse als
etwas sexuell-moralisch Anrüchigen die
Gesellschaft sich von der Erkenntnis über
das wahre Ausmass unser aller Aggressionsbereitschaft

dispensiert. Bildhaft gesagt:
Man zeigt krampfhaft in die Ecke der
Sexualität, damit ja nicht der Blick auf die
andere Ecke der Aggression fällt. Doch der
Schaden, welcher im Leben eines einzelnen
Menschen oder im Zusammenleben vieler
Menschen durch das angerichtet wird, was
in moralischer Sprachregelung sexuell
Anrüchiges genannt wird, ist ungleich geringer
als der Schaden, den unsere Aggression
anrichtet.

Was dazu von der Psychoanalyse
aufgedeckt wird, ist nur dann eine
Enttäuschung, wenn wir uns Illusionen über unsere
menschlichen Eigenarten machen. Die tägliche

analytische Praxis spiegelt ein nüchternes

Bild unseres Wesens. Was Freud einst
von der Sexualität schrieb, dass sie bedingt
durch ihren Werdegang einen polymorph-
perversen Charakter habe, lässt sich auch
von der Struktur unserer Aggression sagen.
Realistisch betrachtet sind wir alle zu allem
fähig, und es ist oft nur ein winziger Schritt
von einer Phantasie zur Tat.

Was demnach aus dem Blickwinkel eines
schönfärberischen Menschenbildes wie
Enttäuschung aussehen wird, erweist sich in
psychoanalytischer Perspektive als Ent-
Täuschung: als Aufgeben einer Illusion
und schmerzhaftes Anerkennen einer Realität.

106

III. Projektive Verarbeitung:
Die Anderen sind die Schlechten

Da es der Einzelne schlecht erträgt, die ganze
Wahrheit über sich anzunehmen, hat sich

ein spezieller psychischer Abwehrmecha-
nismus installiert, der es perfekt ermöglicht,
über sich selber Illusionen aufrecht zu
erhalten und gleichzeitig andere für die
Verleugnung des eigenen Bösen büssen zu
lassen. Wir nennen diesen Mechanismus die
projektive Verarbeitung.

Es erbringt uns grosse seelische Entlastung

und enthebt von jedem Selbstzweifel,
wenn die Anderen die Schlechten sind. All
das, was wir in uns selber nicht erkennen
wollen, sind und tun eben die Anderen.
Einerseits können wir dann diese Anderen
verurteilen, verachten und verfolgen. Anderseits

aber sind wir ganz im Tiefsten auch an
sie gebunden, von ihnen geht eine Faszination

aus, denn was wir an ihnen bekämpfen,
möchten wir eigentlich selber tun.

Wiederum wäre es für einen Psychoanalytiker

naheliegend, zuerst auf das Sexuelle
zu verweisen, auf unseren verlogenen
Umgang damit. Doch möchte ich das Thema
Heimat und Fremde weiterführen, wende
mich also unserem verlogenen Umgang mit
Aggression zu.

Wir haben soeben die Wahlen in National-
und Ständerat erlebt. Manche Politiker
haben sich sehr erschrocken darüber gegeben,
wie ein Strebel und seine Gefolgsleute so
viele Wählerstimmen erhalten konnten. Erst
noch hat man diesem Menschen den Prozess
gemacht, ihn quasi offiziell verurteilt - und
kurze Zeit später geben ihm Tausende
währschafter Schweizer und Schweizerinnen

ihre Stimme. Es ist peinlich, jetzt kann
man ihn und die Seinen nicht mehr zur
bedeutungslosen Randgruppe abstempeln.
Nein, mit diesem politischen Erfolg wird es
für alle sichtbar, wie in unserem Land faschistoide

Brutalitäten und Primitivitäten brauner

Provenienz keineswegs ausgestorben
sind, keine sogenannten Randgruppenphänomene

sind, vielmehr von Abertausenden

mitgetragen, ja erwünscht werden. Strebel

und Konsorten sollen die Dreckarbeit
machen; es gibt viele, die es eigentlich auch

gerne täten, und es sind sehr viele mehr, die
sich kaum halbherzig, vielleicht nur um des

guten Rufes willen öffentlich davon distan-



zieren, im Innersten jedoch laut jubelnd ja
sagen.

Wie lange ist es her, seit in unserer Heimat
die Nationale Aktion die braune Melodie
anstimmte, und Zehntausende lauter oder
leiser mitgesungen haben? Damals ging es

gegen die Fremden, die man beschönigen-
derweise «Gastarbeiter» nannte. Heute ist
der Ausdruck «Asylant» zum Schimpfwort
geworden.

Nun, Enttäuschung darüber vorzuweisen,
dass ein Strebel oder ähnliche Gesellen
solch politischen Erfolg haben, kostet
nichts. Was anstünde, wäre die Arbeit der
Ent-Täuschung. In unserem Volk hat sich ein
Fremdenhass ausgebreitet, der pogromartige

Züge zeigt. Die Fremden sind wieder
einmal alle alles Böse, werden ausgesondert,
systematisch diffamiert und verketzert. Was
dann bei noch einzelnen Gelegenheiten an
physischen Gewalttaten explodiert, ist nur
die Spitze eines Eisberges.

Aber nicht nur der Einzelne erträgt es
kaum, die ganze Wahrheit über sich aufzuarbeiten,

auch die Gesellschaft als Ganzes hat
grosse Mühe damit. Nichts spiegelt das in
unserer Zeit neben dem Problem des
Fremdenhasses vielleicht so deutlich wie die
sogenannte Fichenaffäre.

IV. Der Staat als Über-Vater

Ich möchte noch einmal an Freuds Arbeit aus
dem Kriegsjahr 1915 anknüpfen. Als zweite
Enttäuschung neben der ersten, dass sich der
Mensch als fähig zu allem Bösen demaskiert,

nennt er die Enttäuschung darüber,
dass die Völkergemeinschaften, die Staaten
nicht fähig sind, ihre «Misshelligkeiten und
Interessenkonflikte» in gewaltloser Weise
auszutragen.3

Nun, wenn der Erfahrungssatz stimmt,
der Krieg sei die Fortsetzung der Politik mit
anderen Mitteln, dann verrät uns diese Weisheit

ja auch, dass Alltagspolitik und Kriegspolitik

nicht grundsätzlich verschieden sind,
sondern sich nur graduell unterscheiden.
Was im Falle einer Kriegslage an Fähigkeit
wie Bereitschaft zu Aggression sichtbar
wird, spielt auch in sogenannt normalen
Zeiten seine Rolle, dann einfach weniger
heftig und weniger offensichtlich.

Ich will jetzt anhand zweier Zitate aus
Freuds Aufsatz darstellen, wie diese psycho¬

analytische Einsicht herausgeschält wurde.
Freud schreibt angesichts der Völker, die
blindwütig aufeinander einschlagen, die
folgenden Sätze:

«Innerhalb jeder dieser Nationen waren
hohe sittliche Normen für den Einzelnen
aufgestellt worden, nach denen er seine
Lebensführung einzurichten hatte, wenn er an
der Kulturgemeinschaft teilnehmen wollte.
Diese oft überstrengen Vorschriften forderten

viel von ihm, eine ausgiebige
Selbstbeschränkung, einen weitgehenden Verzicht
aufTriebbefriedigung. Es war ihm vor allem
versagt, sich der ausserordentlichen Vorteile
zu bedienen, die der Gebrauch von Lüge und
Betrug im Wettkampf mit dem Nebenmenschen

schafft. Der Kulturstaat hielt diese
sittlichen Normen für die Grundlage seines
Bestandes, er schritt ernsthaft ein, wenn man
sie anzutasten wagte, erklärte es oft für
untunlich, sie auch nur einer Prüfung durch den
kritischen Verstand zu unterziehen. Es war
also anzunehmen, dass er sie selbst respektieren

wolle und nichts gegen sie zu
unternehmen gedenke, wodurch er der Begründung

seiner eigenen Existenz widersprochen
hätte.»4

Doch genau dieser Glaube entpuppt sich
als Illusion. Unter den Bedingungen eines
Krieges erfolgt plötzlich und radikal eine
Umwertung aller Werte:

«Der einzelne Volksangehörige kann in
diesem Krieg mit Schrecken feststellen, was
sich ihm gelegentlich schon in Friedenszeiten

aufdrängen wollte, dass der Staat dem
Einzelnen den Gebrauch des Unrechts untersagt

hat, nicht weil er es abschaffen, sondern
weil er es monopolisieren will wie Salz und
Tabak. Der kriegführende Staat gibt sich
jedes Unrecht, jede Gewalttätigkeit frei, die
den Einzelnen entehren würde. Er bedient
sich nicht nur der erlaubten List, sondern
auch der bewussten Lüge und des absichtlichen

Betrugs...»5
Wer über die Macht verfügt, der bestimmt

den ideologischen Überbau. Was gut oder
böse sei, ist alles andere denn naturgegeben;
noch weniger, wer als gut oder böse definiert
wird. Das beweist aufs neue die Fichenaffäre.

Dieses Schlagwort ist mir verharmlosend;

es verdeckt die Tatsache eines
schmutzigen Krieges in einem demokratischen

Rechtsstaat während Friedenszeiten.
Unter Berufung auf eine Staatsschutzideolo-

107



gie, welche nie der demokratischen Diskussion

ausgesetzt wurde, sind über Jahrzehnte
Abertausende zu potentiellen Bösewichten
gestempelt worden, denen gegenüber Lug
und Trug anzuwenden nicht nur erlaubt,
vielmehr geboten sei. Wenn sich rückblik-
kend zeigt, dass diese Staatsschutzideologie
von paranoidem Charakter war und dass

von seiten staatlicher Organe Unrecht
begangen wurde, dessen Ausmass in keinem
Verhältnis steht zu dem, was die sogenannt
Bösen je angerichtet haben, so müsste
eigentlich eine ernste Arbeit der Ent-Täuschung

beginnen. Stattdessen wird die
Fichenaffäre entsorgt. Das beweist mir, wie
wenig Interesse Machtträger daran haben,
wirklich demokratisch zu politisieren. Eine
nächste «Affäre» ist zu erwarten.

Nicht umsonst gibt es seit alten Zeiten den
Ausdruck «Vater Staat». Auch an diesen
Über-Vater sind und bleiben wir unbewusst
gebunden. Die Schiene, auf der diese
unbewussten Abhängigkeiten fahren, ist unsere
tiefe Sehnsucht nach Sicherheit. Wir möchten

uns anlehnen an Vater Staat, damit er uns
trage und beschütze vor den Fährnissen des
Lebens, vor allem Bösen - und vor allen
Bösen. Weil unsere Angst im Innersten so

gross ist, geben wir uns lieber in die Hände
dieses grossen Vaters, machen die Augen zu
und wollen ja nichts hinterfragen, damit das
Bild des gütigen Beschützers nicht ins
Wanken gerate, das uns doch Sicherheit
verspricht.

Diese unbewussten Bindungen auf der
Basis von Abhängigkeiten führen nach den
Erfahrungen der Psychoanalyse zu
Denkverboten. Was jede Therapie für die Beziehung

eines Menschen zu seinem Vater oder
seiner Mutter vor Augen führt, muss auf
unser aller Verhältnis zu Mutter Heimat und
Vater Staat übertragen sein. Dass nämlich
ein striktes Gebot in uns errichtet ist,
welches lautet: «Du sollst nicht merken!» Jeder
Patient hat lange an schweren Schuldgefühlen

zu arbeiten, bis es ihm möglich wird, die
ganze Wirklichkeit seiner Mutter und seines
Vaters wahrzunehmen, also auch das, was
diese an eigener Unfähigkeit mittrugen, an
eigener Aggressionsbereitschaft. Erst wenn
ein Patient sehen kann, was seine Eltern ihm
angetan haben, vermag er sich von ihnen zu
lösen, die Trauerarbeit des Abschieds zu
leisten. Die schwierigen und negativen Seiten

108

der Eltern dürfen wir als Kinder nicht merken,

weil uns sonst die schrecklichste Strafe
zu drohen scheint, die uns als Kindern
vorstellbar wird, nämlich diejenige eines
Liebesverlustes: dass wir in den Abgrund der
Un-Geborgenheit und Un-Sicherheit fallen.

Aus dieser tiefen Angst heraus halten wir
nicht nur - womöglich lebenslang - unsere
kindlichen Illusionen über unsere leiblichen
Eltern aufrecht, vielmehr wollen wir auch
die ganze Wirklichkeit von Mutter Heimat
oder Vater Staat gar nicht sehen, und
verleugnen, was die Illusion stört. Die Mächtigen

haben stets gewusst, sowohl unsere tiefste

Sehnsucht nach Geborgenheit
auszunutzen, wie auch unsere Angst vor der
ganzen Wahrheit.

V. Das Fremde ist mitten in uns

Der Fremdenhass als Hass gegen Menschen
anderer Länder, anderer Hautfarbe oder
anderer Rasse ist nur die eine Seite derselben
Münze, deren Gegenseite der Hass gegen die
Fremden im eigenen Staate ist, gegen die
Andersdenkenden. Darum sind die
konkretphysischen Gewalttaten und Brutalitäten
gegen fremde Ausländer auch nur die
Vorderseite dieser Münze, deren Rückseite die
sublime Gewaltanwendung von Vater Staat

gegen die Andersdenkenden hierzulande
bildet. Auch hier besteht also kein
grundsätzlicher Unterschied, sondern nur ein
gradueller. Beides spiegelt unseren schwierigen
Umgang mit dem Fremden.

«Vom schwierigen Umgang mit dem
Fremden» - dieser Titel ist schon rein
grammatikalisch doppeldeutig; erst recht zeigt er
sich in psychoanalytischer Sicht als
doppelbödig. Grammatikalisch kann er bedeuten:

Vom schwierigen Umgang mit einem
fremden Menschen; doch ebenso: Vom
schwierigen Umgang mit etwas Fremdem,
mit etwas, das uns fremd anmutet, uns
befremdet.

Psychoanalytisch betrachtet hebt sich die
Trennung auf, die wir mit unserer Absetzung
vom Fremden durchzuführen versuchen.
Das Fremde ist nicht irgendwo draussen;
es ist mitten in uns. Freud hat das in einem
schönen Aufsatz herausgearbeitet.6 Heimat
etwa ist das, was wir sein und haben
möchten; dort ist es uns heimelig, in
altem Deutsch «heimlich». Un-heimlich wäre



dann dies, welches wir nicht sein wollen und
nicht haben möchten; dort, wo es uns
befremdet. Doch die Vorsilbe «un-» ist, wie es
Freud ausdrückt, «die Marke der Verdrängung».

Das Un-heimliche wäre also das, was
uns im tiefsten Grunde sehr wohl heimlich,
heimisch ist; es beinhaltet all das, was wir
irgendwo sehr genau von uns wissen, aber
nicht annehmen können. Mitten im Heimeligen

und Heimatlichen hockt das Un-heimliche,

das Fremde. Und mitten aus diesem
Heimeligen kann jederzeit das Unheimliche
hervorbrechen.

Die ernüchternde Arbeit der Ent-Täuschung

bestünde darin, die projektive
Verarbeitung unserer Aggressionsbereitschaft zu
durchschauen, sich dem eigenen Abgründigen

zuzuwenden. Wir alle sind zu allem
Bösen fähig, ob als Einzelne oder als
Gemeinschaft. Die projektive Gleichung lautet:
Wir pflegen das eigene Gärtchen, halten die
Illusion eines ungebrochen Heimeligen auf¬

recht, und alles Schlimme sei uns fremd,
denn es ist bei den Anderen, denen draussen,
eben den Fremden. Die Gleichung der Ent-
Täuschung wäre: Mitten aus uns selber
bricht das Destruktive hervor; es gibt keinen
Einzelnen und keine Gemeinschaft ohne
Lug und Trug, ohne Hass, ohne sublime oder
grob-physische Gewaltausübung. Weil wir
das anerkennen, haben wir es weder nötig,
uns selber, unsere Heimat, unseren Staat zu
überhöhen, noch müssen wir, weil wir das
Fremde in uns selber verleugnen, die
Anderen als die Bösen abstempeln.

1 Sigmund Freud, Zeitgemässes über Krieg und
Tod (1915), GW X, S. 323-355, 331.
2 S. Freud, Vorlesungen zur Einführung in die
Psychoanalyse (1917), GW XI, S. 295.
3 Vgl. Anm. 1, S. 326.
4 A.a.O.
5 Op. cit., S. 329f.
6 S. Freud, Das Unheimliche (1919), GW XII,
S. 227-268.

Sozialeinsatz in Philadelphia (USA)

Ein gemeinsames Angebot
der Kooperation der Evangelischen Kirchen und Missionen (KEM)
und des Christlichen Friedensdienstes (cfd)

Wir suchen jeweils zwei weltoffene und lernbereite Menschen, die während eines Jahres
im Rahmen einer Kirchgemeinde in Philadelphia mitarbeiten möchten. Damit wenden
wir uns nicht zuletzt an all jene, die aufgrund ihres Alters oder Berufs nicht in einem
Projekt in der Dritten Welt mitarbeiten können.

Unsere Partnerin, die Calvary United Methodist Church

Calvary ist eine aktive, aufgeschlossene Methodistengemeinde in einem sozial und
wirtschaftlich stark heruntergekommenen Stadtteil von Westphiladelphia. Die
Gemeinde beteiligt sich direkt an verschiedenen Selbsthilfeprogrammen und steht in
Kontakt mit engagierten Einzelpersonen und unabhängigen Projekten. Innerhalb dieses
Netzes sind dem Tatendrang der schweizerischen Freiwilligen kaum Grenzen gesetzt.

Bist Du interessiert?
Dann wende Dich telefonisch oder schriftlich an die KEM, Tel. 061 268 83 14 (Margrit
Setz) morgens, Missionsstrasse 21, 4003 Basel. Dort erhältst Du Auskünfte über das
Auswahlverfahren und die zeitliche Planung sowie das Anmeldeformular. Die schriftliche

Bewerbung muss bis zum 30. April 1992 an die obige Adresse eingereicht werden.

109



keit einer Verteidigung allerdings das Recht zu ehrvernichtenden Beschuldigungen herzuleiten,

empfinde ich als eine totalitäre Methode. Ich bin überzeugt, dass die mir gegenüber
praktizierte Handhabung von Vermutungen als Beweise in einem Rechtsstaat nicht akzeptiert
werden können. Ich bin überzeugt, dass es für unser zu gewinnendes Verständnis von
Demokratie wichtig ist, dass dieser wie auf Denunziation beruhende Vorgang auf dem
Rechtsweg geklärt wird.

Ich kann nur jede und jeden Angehörigen dieser Universität bitten, sich nüchtern und
sachkundig an der Klärung dieses Vorganges zu beteiligen, von dem ich meine, dass er hart
in den Erneuerungsprozess unserer Universität eingreift. So betrachtet bietet dieser mich
allerdings erschütternde Vorgang doch auch eine Chance, wenn er nämlich zum Anlass
genommen wird, die Auseinandersetzung mit unserer Vergangenheit, wo sie an den Umgang
mit Stasi-Akten gebunden ist, nicht auf die Ebene von Interessengerangel geraten zu lassen.

Ich habe nichts zu verbergen. Ich bin bereit, mit der Universitätsöffentlichkeit aus diesem
Anlass alle Aspekte meiner persönlichen Geschichte zu diskutieren, allerdings nicht auf der
Ebene belastender Vermutungen, sondern unter Zugang zu den bis jetzt nur in Stichworten
angeführten Akten, die der Gauck-Behörde zur Verfügung stehen. Ich fühle mich von
meinem am 3. Mai 1990 durch demokratische Wahl offiziell übertragenen Amt des Rektors
nicht entbunden. Ich werde mich der Verpflichtung dieses Amtes stellen, solange ich nicht im
Ergebnis eines ordentlichen Gerichtsverfahrens dieser Verpflichtung enthoben werde.

D ISKUSSION

«Heimat» nicht der Fremdenangst

überlassen -
Zu Rolf Germann Gehret:
Vom schwierigen Umgang mit
dem Fremden (NW 1991,
S. 103ff.)

«Ob wir nun Sehnsucht nach einer Zigarette
haben oder nach einer heilen Heimat, das ist aus
psychoanalytischer Perspektive kein grundsätzlicher,

sondern nur ein gradueller Unterschied.»
Dieser Satz im interessanten Artikel Germann-
Gehrets stösst mir sauer auf. Dahinter steht ein
essentiell negativer Begriff sowohl von «Sehnsucht»

als auch von «Heimat»: «Sehnsucht» ist
zur «Sucht» abgedriftet, «Heimat» eine Geburt
der Illusion geworden.

Als «einzige ehrliche Eigenschaft der
Menschen» bezeichnet einmal Ernst Bloch die
Sehnsucht. Der Denker der hellen Utopie beschliesst
sein Hauptwerk mit dem Satz, dass mit dem erst
noch bevorstehenden, vom arbeitenden
Menschen heraufzuführenden Ende der Vorgeschichte
in der Welt etwas entsteht, «das allen in die Kindheit

scheint und worin noch niemand war:
Heimat».

Mit dieser Erinnerung an eine Philosophie, die
«Sehnsucht» und «Heimat»» der Illusion, dem
Rauch, dem Faschismus (dem Rauch seiner
Mordstätten) entreisst, möchte ich der heilsam
provokativen These Germanns nicht ausweichen,
dass auch die Antirassisten gefährlichster
Aggression fähig seien. Freilich, mit der nicht nur
auf den Kritiker deutscher bzw. europäischer
Kultur, sondern auf den Kulturpessimisten
Sigmund Freud abgestützten These finden wir
den Ausgang aus dem Rassismus schwerlich. Die
vom Unrecht und vom Betrug des Kapitalismus
in den Fallstricken des Rassismus
darniedergehaltenen Armen (vgl. dazu WIDERSPRUCH,
Juni-Heft 1991) sind auf eine berechtigte,
vornehmlich gerade ihnen zustehende Sehnsucht
nach wirklicher Heimat anzusprechen: die Heimat,

die dort beginnt, wo die Angst des/der
Fremden bei uns, die Angst und Wut der dem
Leben Entfremdeten und unser Fremdenhass
überwunden werden.

Solches Ansprechen kommt in der Bergpredigt
Jesu von Nazareth zum Zug, der in den Armen
und Entrechteten den Hunger nach Gerechtigkeit
entdeckt oder (und) hervorruft. Dass Heimat allen
«in die Kindheit scheint», ist weder als romantische

Idylle noch als bürgerliche Familienideologie
abzutun, sondern wäre als Analogie zum

Reich Gottes (vgl. Markus 10,14f.) zu bedenken.
Ulrich Hedinger

275


	Vom schwierigen Umgang mit dem Fremden
	Anhang

