
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 3

Buchbesprechung: Vom Christentum zum Reiche Gottes [Georg Sebastian Huber]

Autor: Spieler, Willy

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Vom Christentum zum Reiche Gottes
Georg Sebastian Huber

«Vom Christentum zum Reiche Gottes» ist der Titel eines Buches, das der katholische
Pfarrvikar Georg Sebastian Huber 1934 veröffentlicht hat. Die Schrift wurde 1936 von
«Rom» aufden «Index der verbotenen Bücher» gesetzt, der in Ungnade Gefallene 1942 von
seinem Bischof in die Verbannung geschickt. Der damalige «Fall Huber» erhält angesichts
ähnlicher «Fälle» in der Gegenwart eine traurige Aktualität. Es gibt aber noch einen
anderen Grund, um an diesen einsamen Kämpfer für eine Ökumene des Reiches Gottes zu
erinnern: Er war einer der ganz wenigen katholischen Christen in der Schweiz, die sich zur
religiös-sozialen Bewegung um Leonhard Ragaz zählten. Seine Werke sind es daher wert, in
die «religiös-soziale Patristik» aufgenommen zu werden. Das gilt ganz besonders für das
Buch «Vom Christentum zum Reiche Gottes», das Josef Breuss in seinem «Kundschafter
Verlag» soeben neu aufgelegt und mit einem gewichtigen Nachwort versehen hat.

Anlassfür das hier wiedergegebene Referat war eine Anfrage von Pfarrer H. U. Jäggli in
Fribourg, ob ich bereit wäre, zu einer Vortragsreihe über «Prophetisches aus der Schweiz»
das Porträt eines «katholischen Propheten» beizutragen. Spontan kam mir der Name Georg
Sebastian Huber in den Sinn. Am 5. November 1991 habe ich dann den Versuch unternommen,

in einem Akt der «Solidarität nach rückwärts» an diesen bedeutenden Priester-
Genossen zu erinnern.

Nach dem Vortrag hat Markus Mattmüller mich aufBriefe Hubers aufmerksam gemacht,
die das Zürcher Staatsarchiv im Nachlass von Leonhard Ragaz aufbewahre. An die 80
Schriftstücke habe ich dort entdeckt. Der Vortrag wurde deshalb nochmals überarbeitet und
um wichtige Stellen aus dieser Korrespondenz ergänzt. Leider sind die Briefe, die Ragaz an
Huber schrieb, nicht mehr auffindbar. Willy Spieler

Ketzer oder Prophet?

Ob einer Ketzer ist oder Prophet, entscheidet
erst die Geschichte. Für die vorkonziliare
Kirche war er ein Ketzer. In der katholischen
Geschichtsschreibung kommt er nicht vor.
Der Historiker des Schweizer Katholizismus
an der Universität Fribourg erwähnt ihn
nirgendwo, auch nicht in «Katholizismus
und Moderne»1, wo er hingehörte, wenn, ja
wenn er nicht zu den Opfern dieser
Geschichte zählte. Die ältere Generation aus
dem katholischen Milieu der Ostschweiz
erinnert sich bestenfalls noch an einen
unbequemen Priester namens Georg Sebastian
Huber, der nicht geduldig genug zuwarten
konnte, bis es an der Zeit war, die Ökumene
zu pflegen, der auch der Kirche Dinge sagte,
die mit ihrer Lehre nicht übereinstimmten,

und der schliesslich mit einem «Sozialismus»

sympathisierte, den Papst und Bischöfe
verurteilt hatten. Es kam, wie es kommen

müsste: Hubers Schriften landeten auf dem
«Index der verbotenen Bücher». Und als der
unbotmässige Kaplan noch immer keine
Ruhe gab, hat ihn der Bischof von St. Gallen
auf den Flumserberg verbannt.

Totalitäre Systeme haben ihre Unperso-
nen. Wenn der Schweizer Katholizismus
sich von seiner totalitären Vergangenheit
wirklich befreien will, dann muss er diese
Vergangenheit auch verarbeiten. Oft habe
ich den Eindruck, es gebe eine spezifisch
katholische «Unfähigkeit zu trauern». Die
Geschichtsschreibung des Schweizer
Katholizismus gewinnt noch immer nicht genügend

kritische Distanz zu ihrem Gegenstand,
sondern sucht auch noch im nachhinein Din-

83



ge zu legitimieren, die im Lichte heutiger
Theologie und Ökumene mehr mit Macht
als mit Nachfolge zu tun hatten. Diese
«Geschichte der Sieger» erinnert lieber an
den Hierarchie-fixierten Milieukatholizismus

als an dessen Opfer. Sie bevorzugt den
katholischen «mainstream» und vernachlässigt

jene, die von diesem bequem und träge
dahinfliessenden Strom an den Rand gespült
wurden oder gar gegen ihn schwimmen
wollten und dabei untergegangen sind.

Solidarität gilt auch nach «rückwärts».
Sie reklamiert eine «Geschichte der Opfer».
Nicht nur zu deren Rehabilitierung, sondern
weil es unter ihnen Propheten gibt, die nicht
einfach verstummen dürfen, da sie uns noch
immer etwas zu sagen haben. Einer von
ihnen ist Thema dieses Vortrags. Du sollst
nicht umsonst gelebt, geliebt, gelitten,
geschrieben haben, Bruder Georg Sebastian!

Erste Begegnung

Auf meinem Weg zu den Neuen Wegen bin
ich ihm schon bald begegnet. Leider nicht
persönlich, obschon dies vom Datum seines
Todes her möglich gewesen wäre. Georg
Sebastian Huber ist am 11. Juli 1963 im Alter
von 70 Jahren gestorben. Nein, es war nur
eine mittelbare Begegnung, teils durch
Freunde, die ihn kannten, teils durch
Hinweise in älteren Jahrgängen unserer
Zeitschrift.

Mein Weg zu den Neuen Wegen hatte
1977 begonnen. Wie es überhaupt dazu kam,
wäre eine Geschichte für sich. Zum besseren
Verständnis meiner Sympathie für Georg
Sebastian Huber sei nur soviel erzählt, dass
ich ebenfalls im katholischen Milieu
aufgewachsen bin. Vor genau dreissig Jahren war
ich Zentralpräsident des Schweizerischen
Studentenvereins, lernte dabei den
Verbands- und Parteikatholizismus von innen
kennen und empfand ihn immer mehr als
eine problematische, in seinem «christlichen»

Anspruch zutiefst unchristliche
Sache. 1965 wurde ich Mitglied der
Sozialdemokratischen Partei und über Nacht zur
«Unperson» im Milieu meiner Herkunft. Als
«Verräter» an Kirche und Klasse machte ich
Erfahrungen, die mich schon vor «68» lehrten,

dieser Gesellschaft kritisch zu begegnen.

1975 gründete ich mit Freundinnen und
Freunden, die einen ähnlichen Weg gegan¬

gen waren, eine schweizerische Gruppe der
damals weltweiten Bewegung «Christen für
den Sozialismus».

Wir wussten bei dieser Gründung noch
sehr wenig vom Religiösen Sozialismus, der
in der Schweiz seit der Jahrhundertwende
für die Sache der Arbeiterbewegung eingetreten

war. Aber ältere Genossinnen und
Genossen aus der religiös-sozialen Bewegung

kamen auf uns zu und machten uns mit
dieser «Befreiungstheologie» zur Zeit der
grossen Klassenkämpfe in Westeuropa und
in der Schweiz vertraut. In den Schriften von
Leonhard Ragaz erkannten wir uns wieder,
verstanden wir unseren politischen Kampf
für das Reich Gottes besser und differenzierter

als zuvor. Gerne folgten wir daher der
Einladung der Religiös-sozialen Vereinigung,

in ihrer Monatsschrift, den Neuen
Wegen, mitzuarbeiten. So kam ich 1977 auf
Wunsch der Christen für den Sozialismus in
die Redaktion, zusammen mit Albert Böhler,
der hier die Religiös-soziale Vereinigung
vertrat.

Albert Böhler, der im Februar 1990
gestorben ist, war ein schwäbischer Theologe
und Lehrer, der wegen seines antifaschistischen

Kampfes im Deutschland der 30er
Jahre das Studium in der Schweiz ab-
schliessen müsste und damals auch in den
Kreis um Leonhard Ragaz aufgenommen
wurde. Dieser für meinen weiteren Lebensweg

wichtige Redaktionskollege hat mich
erstmals auf Georg Sebastian Huber
aufmerksam gemacht. Auf meine Frage nach
katholischen Vorgängern sagte er mir, es
habe leider nicht viele davon in der religiössozialen

Bewegung gegeben, schon gar
keine Priester - mit Ausnahme eines einzigen.

Mit grosser Verehrung sprach er von
einem Kaplan Georg Sebastian Huber, der
auch mit Ragaz befreundet gewesen sei.
Diese Freundschaft aber habe dem damaligen

Bischof von St. Gallen, Alois Schei-
wiler, gar nicht gefallen. 1937 hätte Georg
Sebastian Huber an der gemeinsamen
Jahresversammlung der Religiös-sozialen
Vereinigung und der Freunde der Neuen Wege
sprechen sollen. Doch der Bischof habe es
ihm verboten, mit «dieser Gesellschaft» zu
verkehren.

Neugierig geworden, nahm ich das
Novemberheft 1937 der Neuen Wege zur Hand.
Darin berichtete Ragaz über die geplatzte

84



Veranstaltung: «Das Hauptinteresse der beiden

Versammlungen hatte sich auf den
Vortrag von Georg Sebastian Huber über <Kir-
che und Reich Gottes in der Situation der
Gegenwart> konzentriert, der am
Sonntagnachmittag stattfinden sollte. Manche waren
vielleicht um dieses Mannes willen erschienen.

Ein überfüllter Saal wartete auf ihn.
Und nun erschien er nicht. Natürlich war die
Enttäuschung gross. Und auch die Empörung

über das bischöfliche Vorgehen» (NW
1937, S. 475).

Im selben Heft veröffentlichte Ragaz
einen «Offenen Brief an Doktor Alois Schei-
wiler, Bischof von St. Gallen». Die Anrede
lautet: «Hochgeehrter Herr!» und ist gefolgt
von der Bemerkung: «Ich bitte, es nicht für
Unhöflichkeit zu halten, wenn ich nicht die
Anreden brauche, die Sie von katholischer
Seite gewohnt sind. Die passen uns
Protestanten so wenig in den Mund, als Republikanern

die entsprechenden für Fürsten.»
Ragaz kommt gleich zur Sache und wirft
dem «hochgeehrten Herrn» vor, dass er
Hubers Referat «im letzten Augenblick verboten»

habe. «Sie haben ihm sogar den Verkehr
mit uns verboten, und Sie haben dies in
beleidigender Form getan.» Die «<Gesell-
schaft>, von deren <Tendenzen>» der Bischof
«so verächtlich» rede, habe «mehr als
irgendeine andere geistige Kraft dazu
beigetragen, eine bessere Haltung des
Protestantismus gegen die katholische Kirche
herbeizuführen». «Sind Ihnen rohe Bestrei-
ter des Katholizismus schliesslich doch
lieber, als Menschen, die von ihrem Glauben an
das kommende Reich Gottes aus eine
Überwindung auch der konfessionellen Kluft
ersehnen?» Ragaz erinnert den Bischof an eine
Enzyklika über die «Königsherrschaft
Christi» und meint, darum gehe es auch dem
Religiösen Sozialismus. «Warum denn sollen

Leute, die genau das wollen, eine
verächtliche <Gesellschaft> sein?... Weil wir
uns damit im Ernst gegen die beiden grossen
Götzen wenden, die heute wahrhaftig mehr
gelten als Gott: die Gewalt und den
Mammon?... Ich glaube, die <Gesellschaft>, die
sich an jenem Sonntag um Pfarrer Georg
Sebastian Huber geschart hätte, wäre so gut
gewesen als irgendeine, die Sie ihm sonst
erlauben - Ihre bischöfliche Kanzlei nicht
ausgenommen!» Der Brief schliesst mit den
Worten: «So sehr es uns Freude und Gewinn

gewesen wäre, diesen mit prophetischem
Geist und prophetischer Art begabten Mann
in unserer Mitte zu sehen (dessen katholische

Treue durch uns sicher nicht erschüttert
worden wäre!), so haben wir den uns durch
Sie zugefügten Schlag doch unschwer
ertragen können... Sie haben, hochgeehrter
Herr Bischof, nicht uns und unsere Sache
getroffen und geschädigt, sondern sich
selbst und Ihre Sache» (NW 1937, S. 470ff.).

Nun wollte ich mehr über diesen Priester
wissen, in dem Leonhard Ragaz einen «mit
prophetischem Geist und prophetischer Art
begabten Mann» gesehen hatte.

Der Weg zum Priesterberuf

Geboren wurde Georg Sebastian Huber am
20. Februar 1893 im St. Gallischen Goldach.
Das Theologiestudium war nicht seine erste
Wahl. Er besuchte zuerst die Verkehrsschule
St. Gallen und arbeitete bis zu seinem
24. Lebensjahr als Bahnbeamter in Bern.
Die Entscheidung, Priester zu werden, hing
mit einem religiösen Erlebnis zusammen:
«Es war mitten im Weltkrieg, als ich in
Bern, draussen im Bremgartenwald, diese
Berufung erhielt.»2 Es war eine Berufung
zum Priester und zum Propheten, die ihn zeit
seines Lebens auf seinem Weg bestätigte,
auch wenn dieser Weg in schmerzliche
Konflikte mit der Kirche führte.

Als Spätberufener konnte Huber nur in
Österreich die Maturität erlangen. Nach dem
Gymnasium in Lochau bei Bregenz folgten
als weitere Stationen die Philosophischtheologische

Hochschule Passau, dann die
Universität Graz und das Priesterseminar
Dillingen. Bereits aus dieser Zeit datiert
Hubers erster Brief an Leonhard Ragaz
(19.9.27).3 Huber stellt sich vor als Redaktor

der Zeitschrift «Katholischer Missionsruf»

und zeichnet mit «Gallus Maria vom
Kreuze».

Nach der Priesterweihe am 27. Juli 1928
wird Huber Kaplan in der Diözese Augsburg.

Er ist nun auch Mitarbeiter am
«Hochland», «der bedeutendsten katholischen

Revue Deutschlands», wie er Ragaz
mit berechtigtem Stolz mitteilt (20.9.30).
1931 erhält Huber eine selbständige Pfarrei
im oberbayrischen Sainbach, wo er damit
anfängt, «arme Grossstadtkinder in meinem
Pfarrhof zu verpflegen» (1.11.31). Seine

85



Predigten ecken an. Von Banden der
Hitlerjugend immer mehr belästigt, muss er in die
Schweiz zurückkehren. Am 10. Januar 1934
teilt er Ragaz mit, «dass ich diesem Reich, in
dem ein aufrechter Christ und Eidgenoss es

nur schwer aushalten kann, entronnen bin».
Der Bischof von St. Gallen, Alois Scheiwi-
ler, nimmt ihn zunächst mit offenen Armen
auf. Georg Sebastian Huber ist von 1934 bis
1942 Kaplan in Häggenschwil und widmet
sich nebenbei der Schriftstellerei.

«Vom Christentum zum Reiche Gottes»

1934 erscheint im Regensburger Verlag Pustet

Hubers erstes Buch «Vom Christentum
zum Reiche Gottes». Schon der Titel ist für
klerikale Ohren eine Provokation. Nur mit
Mühe passiert er die kirchliche Zensur.
Huber berichtet Ragaz: «Die Durchsetzung
des Titels in der vorhandenen Form hat am
meisten Kampf gekostet. Er wirkte wie ein
rotes Tuch auf die kirchlichen Behörden. Er
sollte um jeden Preis geändert werden, denn
er enthalte eine Häresie: Christentum und
Reich Gottes seien ja identisch» (23.4.34).
Das Buch ist der «neuen deutschen Jugend»
gewidmet, angesichts einer nationalsozialistischen

Jugend, die sich im sog. Dritten
Reich für die deutsche hält, ein weiteres
Zeichen prophetischen Widerspruchs.

Dein Reich komme -
wider das Jenseitschristentum

Georg Sebastian Huber sieht im Zentrum der
Guten Nachricht des Messias Jesus das ver-
heissene Reich Gottes. «Wie beten wir denn
täglich im Vaterunser? <Adveniat Regnum
tuum>, Zu uns komme dein Reich! Was
sagen wir denn damit, wenn wir so beten?
Welches ist denn der Sinn dieser Vaterunserbitte?

Was denken wir dabei? Wahrscheinlich
oft gar nichts, und wenn wir etwas dabei

denken, denken wir an den jenseitigen
Himmel und dass Gott uns einmal dort
hineinlassen möge. Doch das ist nicht der Sinn
der Vaterunserbitte. <Zu uns komme dein
Reich>, das heisst doch nichts anderes, als
dass das Reich Gottes, das Himmelreich, zu
uns auf die Erde komme» (S. 37f.).4

Darin liegt die entscheidende Aussage:
Das Reich Gottes ist ein kommendes,
bestimmt für diese Erde, um auf ihr «das Jen¬

seits im Diesseits» (S. 105) zu verwirklichen.

Das «ewige Leben» kann glaubwürdig
nur verkündigt werden, wenn es «nicht erst
im Jenseits beginnt», sondern schon im
Diesseits spürbar wird (S. 108). «Das
Christentum ist keine Himmelfahrtsleiter»
(S. 15).

«Reich Gottes» ist für Huber das grosse
Wort seiner Zeit. Er steht damit aber nicht
nur unter dem Eindruck der Schriften von
Leonhard Ragaz, sondern ist auch selbständig

in dieses Zentrum der biblischen
Botschaft vorgedrungen. Schon im zweiten
Brief an Ragaz heisst es: «Der Reichgottesgedanke,

der sich durch Ihr ganzes Schrifttum

zieht, hat mich schon seit Jahren in
seinen Bann gezogen. Er bedeutet m.E. die
Erlösung von unseren Zeitübeln, denen
gegenüber die Kleingeistigkeit und
Privatheiligkeit unseres Winkelchristentums sich
als ohnmächtig erwiesen hat» (24.10.27).
Huber ist kein Epigone, sondern ein
eigenständiger Denker und Weiterdenker, einer,
der sich zwar in der Sprache der katholischen

Schultheologie ausdrückt, aber sie
über sich selbst hinausführt, zu einem
Höheren, dem auch die Kirche dienen soll: dem
Reich Gottes.

Kritik des organisierten Christentums

Huber vermisst am katholischen Christentum

eben diese «Reich-Gottes-Sehnsucht»
und damit den Glauben an eine «grosse
Aufgabe» (S. 44). «Gerade dieser Reich-
Gottes-Glaube täte den heutigen Christen
not. Ihr billiger, unwirksamer Jenseitsglaube
(wenn man das überhaupt Glaube nennen
kann) lässt sie in der Regel ein bürgerliches
Wohlsein führen..., er ist bequem, er lässt
sie gut katholisch, gut christlich, gut
bürgerlich bleiben» (S. 94). Vom «Weg der
Schweizer Katholiken ins Ghetto»5 will der
Prophet nichts wissen. Dieses Ghetto
empfindet er im Gegenteil als «Käfig». «Darum
hinaus aus dem Ghetto» (S. 45)!

Hubers Buch ist eine Kampfansage an
den Milieukatholizismus, der sich in eigenen
Vereinen, Krankenkassen, Gewerkschaften,
ja in einer eigenen politischen Partei eine
separatistische Subkultur schafft und nicht
merkt, dass ihm vor lauter konfessionalisti-
scher Selbstgenügsamkeit jede christliche
Ausstrahlung abhanden kommt. «Unbe-



wusst werden wir aus Katholiken, aus christlichen

Bekennern blosse Parteigänger, aus
Heiligen Spiessbürger» (S. 46). Das zeigt
sich auch «in den vielgebrauchten Worten
und Wendungen, wo man von Kirche und
Katholizismus spricht als von <unserem
Lagen, <unserer Sache>, <unserer Partei> und
<unserer Weltanschauung») (S. 46f). Sattheit

und Spiessertum aber sind die schlimmsten

Feinde des Reiches Gottes. Sie machen
die Befreiung des Messias Jesus unwirksam.

Huber hat die Kühnheit, nicht nur am
Milieukatholizismus Kritik zu üben,
sondern auch die Kirche selbst am Reich Gottes
zu messen, sie daran zu erinnern, dass sie
sich nicht an dessen Stelle setzen und damit
vergötzen darf, sondern dass sie immer nur
Mittel im Dienste dieses Reichs sein kann.
«Wenn wir die Kirche suchen, werden wir
sicher nicht die Kirche finden, sondern
irgend ein menschliches Gemachte. Wir müssen

viel höher zielen, wenn wir das Schwarze

treffen wollen. Wir müssen das Reich
Gottes suchen und anstreben, wenn wir die
Kirche finden wollen! Die Kirche könnte ja,
menschlich gesprochen, nicht einmal bestehen

und sich als Kirche erhalten, wenn nicht
in ihrem Schosse immer solche wären, deren
Sinnen und Trachten nicht die Kirche,
sondern einzig und allein das Reich Gottes
ist!... Zuerst ist immer das Reich Gottes und
dann erst Kirche...» (S. 136).

Die «beati possidentes» (S. 45), die da
meinen, in der real existierenden Kirche
schon über das Reich Gottes zu verfügen,
warnt Huber: «Reich Gottes ist uns nicht so
sehr die Kirche selber, sondern vielmehr das
Ziel der Kirche, und unser Weg ist daher
nicht der einer unmittelbaren
religiöskirchlichen Politik, Aktion und Organisation,

sondern einer religiösen Reich-Gottes-
Aktion im Sinne der Bergpredigt und des
Urchristentums» (S. 91). Der Prophet sieht
seine Kirche auf dem falschen Weg, der auch
durch ihr ehrwürdiges Alter nicht zu
rechtfertigen sei. Denn: «Alter schützt vor Torheit
nicht» (S. 25). Die Kritik wird immer
deutlicher: «Wir sind gewohnt, dass die Religion
bürgerlich ist. Dass sie amtlich ist. Dass sie
feste Lehre, System und Organisation ist,
dass ihre Diener Beamte sind. Dass nur sie
predigen, dass sie eine bestimmte Sprache
sprechen, eine konfessionelle Sprache
sprechen, die andere Konfessionen nicht verste¬

hen» (S. 110). Doch das Reich Gottes weist
in eine radikal andere Richtung.

Der Ökumeniker

Reich Gottes erscheint Huber als die zentrale
ökumenische Kategorie, die jedes konfes-
sionalistische Kirchenwesen überholt.
Ökumene ist nicht durch römische Wahr-
heits- und Absolutheitsansprüche zu
verwirklichen. Vielmehr gilt «als ökumenische
Grundregel: Mehr Glaube, mehr Treue
gegen Gott und das eigene Gewissen - und
Gott selbst wird auf kirchliche Einigung und
Katholizität hinarbeiten, vielleicht auf eine
Art und Weise, die wir engstirnigen,
kurzlebigen und wehleidigen Menschen uns gar
nicht träumen lassen, und mit Hilfe von
Menschen, die wir vielleicht für Ketzer und
Abtrünnige halten» (S. 131).

In seinem Buch heisst ein Abschnitt «Der
gute Hirte». Er ist es wert, zitiert zu werden:
«Ein Bruder erzählte mir einmal folgendes:
Als ich noch Schafhirte war, kam es manchmal

vor, dass ich ein Schäflein verlor, weil
ein Hund es versprengte... Wenn es dann
später kam, lief und schrie es um den Stall
herum, konnte aber nicht mehr hinein, weil
schon geschlossen war, oder es fand gar
nicht mehr hinein in der Aufregung, oder
aber, was meistens der Fall war, es getraute
sich nicht mehr hinein, weil es schuldbe-
wusst war und ich an der Türe stand... Was
blieb da anderes übrig, als die ganze Herde
nochmal ein wenig herauszulassen und das
Verirrte damit zu vereinen? Wie glücklich
war so ein Schäflein, wie gerne ging es dann
in den Stall hinein! <Die ganze Herde noch
einmal ein wenig herauslassen>: Mir scheint,
in diesem Worte liegt eine grosse Weisheit,
ja beinahe die Lösung der ganzen so heiklen
und schwierigen <ökumenischen Frage>...
Wie wäre es, wenn der Hirte der Kirche nicht
immer nur mit freundlicher Geste die verirrten

draussenstehenden Schäflein einladen
würde, hereinzukommen, sondern wenn er
auch auf die geniale Idee käme, <die ganze
Herde nochmal ein wenig herauszulassen>?

- Allein, er wird dies sehr wahrscheinlich
nicht tun, wohl auch nicht tun können. Darum

wird nichts anderes übrig bleiben, als
dass der oberste Hirte der Kirche, Gott
selbst, die ganze Herde <noch einmal ein
wenig herauslässt>, auf eine Art und Weise,

87



fürchte ich, die uns nicht ganz gefallen wird,
aber das einzige Mittel ist, um endlich
einmal die verirrten Schafe alle in die eine
Hürde zu sammeln>» (S. 124f).

Warum konnte Ökumene in dieser Zeit
des römischen Wahrheitsimperialismus
überhaupt zum prophetischen Anliegen
Georg Sebastian Hubers werden? Für ihn
wegleitend war gewiss die Freundschaft mit
dem katholischen Priester Max Metzger, den
er während seines Studiums kennengelernt
und als «geistlichen Vater» gewonnen hatte.
Max Metzger gründete 1938 die ökumenische

Bewegung «Una Sancta» und galt
seither als Schwärmer oder - was wohl auf
dasselbe hinauslief - als Verräter am Glauben.

Verlassen von der kirchlichen Hierarchie,

die ihn hätte schützen können, wurde er
am 17. April 1944 hingerichtet. In seinem
«Geistlichen Testament» schreibt Georg
Sebastian Huber, für die «Una Sancta» sei
sein «geistlicher Vater den Märtyrertod
gestorben»6.

Reaktionen

Lob von BischofScheiwiler
bis Leonhard Ragaz

Wie aber wird das Buch «Vom Christentum
zum Reiche Gottes» aufgenommen?
Zunächst scheint alles gut zu gehen. Das Buch
ist ein Erfolg und «wird überall, sogar in
Exerzitien anempfohlen», wie die
Schweizerische Kirchenzeitung vermerkt. Der
Verleger Friedrich Pustet lobt die «überaus
starke und segensreiche Wirkung» des
Buches. Dieses habe «auch ausserhalb der
Kirche viele Gemüter aufgerüttelt, die
gegenüber einem wesenhaft katholischen
Buch sonst gewöhnlich völlig taub und
unzugänglich sind». Selbst Bischof Aloisius
erteilt seinen Segen für «ergreifende und
aufrüttelnde Lehren». Der Brief an den
Verfasser schliesst mit den Worten: «Wollen Sie
weiter Ihre gottbegnadete Feder dem hohen
Ziel weihen, dass immer mehr Morgenkinder

unter uns erwachen und dem dunklen
Abend ein neuer goldener Morgen folge, für
den wir uns bereithalten!»7

Besondere Freude an Hubers Buch hat
Leonhard Ragaz. Er widmet diesem
«unerwarteten und unverhofften Wunder» eine

ausführliche Besprechung (NW 1934, S.

327ff). Ragaz kann es kaum fassen: «Das
verkündigt, mit kirchlicher Druckerlaubnis,
ein römisch-katholischer Priester!» Ragaz
vergleicht das Buch mit Félicité de Lam-
menais' «Paroles d'un Croyant». Die beiden
Bücher seien sich in ihrer «prophetischen
Glut» verwandt. Besonders hat es Ragaz das
fünfte Kapitel über die Einigung der Konfessionen

angetan. Er bezeichnet die dort
geäusserten Gedanken «nicht nur als das
Kühnste, sondern auch als das Schönste und
Tiefste,... was ich über dieses grosse
Problem auf der katholischen Seite gelesen».

Ragaz erinnert an seine schwankende
Beurteilung des Katholizismus. Drei Jahre
vorher war die Enzyklika «Quadragesimo
Anno» herausgekommen, die jeden
Sozialismus, auch den «religiösen», verurteilt
hatte und den klerikalfaschistischen
Ständestaat zu legitimieren schien. Ragaz meint,
die katholische Kirche werde einem
«schweren Gericht», einer neuen Katakombenzeit

entgegengehen. Es werde wie jedes
Gericht aber auch eine Verheissung enthalten.

Das Buch Georg Sebastian Hubers sei
ein Vorzeichen, das beweise, «dass das
Revolutionäre auch in der römischen Kirche
Raum hat». «Dieser römischen Gemeinde
bin ich geneigt, noch eine grosse Aufgabe
zuzuschreiben.» Da hatte der ältere Prophet
einen jüngeren entdeckt, und erst noch in
einer andern, dem Reich Gottes scheinbar
entfremdeten Konfession. Zwei Propheten
hatten zueinander gefunden, wechselseitig
Geist vom eigenen Geist erkannt und diesen
Triumph des Heiligen Geistes über die
konfessionellen Schranken hinweg gefeiert.

Giftpfeile aus dem Hinterhalt

Nur einer versteht die Welt nicht mehr: Dr.
Victor von Ernst, der Redaktor der
Schweizerischen Kirchenzeitung, des Amtsblattes
der katholischen Kirche der Schweiz. Wie
kann ein Buch, das derartige Ketzereien
enthält, von allen gelobt werden und gar
noch das Imprimatur erhalten? Hinter
falschen Initialen versteckt, schiesst er seine
Giftpfeile aus dem Hinterhalt: «Man weiss
nicht, worüber man sich mehr wundern soll:
dass es erscheinen konnte, oder dass es
allgemein Bewunderung findet. Das eine
leuchtet klar hervor: Es herrscht in weiten



Kreisen eine erschreckende Unklarheit und
Verwirrung der religiösen und theologischen
Begriffe.»8 Besonders das 5. Kapitel strotze
von Häresien. Der Abschnitt über den «guten

Hirten» lese sich wie ein Spott auf den
Heiligen Vater. Die römische Kirche
behaupte doch nicht die Wahrheit zu haben,
sondern sie habe die Wahrheit und sei daher
auch die Hüterin der Wahrheit. Eine
Wiedervereinigung könne es nur geben durch die
Rückkehr zu dieser Wahrheit und darum zur
römischen Kirche, der «Vorsteherin des
Liebesbundes».

Der Artikel wird von weiteren integrali-
stischen Blättern abgedruckt, so unter anderem

vom «Neuen Volk», das Alois Schenker
herausgibt. Nur in der katholischen
«Ostschweiz» verwahrt sich ein Anonymus
gegen die lieblose Verketzerung eines prophetischen

Menschen: «Wir halten es mit jenem,
der sagte, wo keine Liebe ist, ist keine
Wahrheit, und die Wahrheit lieblos verkünden,

heisse vom Licht reden und in der
Finsternis sein. Nun redet die <Kirchen-Zei-
tung> nicht einmal die Wahrheit, sondern
gründet ihre Lieblosigkeit gegen Mitbrüder
aufEntstellungen. Wie lange kann derartiges
noch weitergehen?» Der Artikel schliesst
mit der Zuversicht, dass die Kraft des
Prophetischen sich gegen das Böse durchsetzen
werde. «Denn das Gute entfaltet sich in
dieser Welt nur am Widerstand am Bösen.»
Victor von Ernst gerät aus der Fassung, sucht
Erholung auf der Lenzerheide und beklagt
sich beim Bischof von St. Gallen über den
Anonymus, hinter dem sich Otto Karrer
verberge, der «unheilvolle Inspirator» Georg

Sebastian Hubers.
Karrer meldet sich später offen zu Wort.

So am 6. September 1935 im «Vaterland»,
wo er einerseits Hubers Rechtgläubigkeit
verteidigt, andererseits etwas Mühe bekundet

mit seiner urchigen, wenig devoten
Sprache und seinem Hang zu Übertreibungen.

Karrer schreibt auch einen Brief an
Bischof Scheiwiler und beklagt sich über
den «Zelotenkreis der Schweizer Kirchen-
Zeitung - an dem sich nachgerade kein
anständiger Theologe mehr als Mitarbeiter
beteiligen» könne.

Scheiwiler tut jedoch nichts, um seinen
Priester zu verteidigen. In der Kirchenzeitung

vertritt ein starker und gefürchteter
Ketzerjäger die Generallinie, mit der über¬

einzustimmen auch für einen Bischof opportun
ist. Noch bevor das Verdikt aus Rom

eintrifft, wird Huber als Mitarbeiter der
Luzerner Jugendzeitschrift «Christkönigsruf»
ausgebootet. Eine weitere Zeitschrift, in der
Huber schreibt, heisst «Jugend am Werk».
Sie steht unter dem Einfluss Romano Guardinis,

kämpft gegen Militär, kapitalistische
Zinswirtschaft und kirchliche Bevormundung.

Doch nicht allzu lange. 1936 setzt die
Bischofskonferenz auch diesem «Verrat in
den eigenen Reihen» ein Ende.

Das Verdikt aus Rom

Am 10. Juni 1936 bestätigt das Heilige
Officium die lieblose Kritik des Denunzianten
Victor von Ernst. Das Buch «Vom
Christentum zum Reiche Gottes» wird in das
«Verzeichnis der verbotenen Bücher»
aufgenommen. Gleichzeitig wird auch noch eine
weit «harmlosere» Schrift Hubers indiziert.
Sie trägt den Titel «Weisheit des Kreuzes»
und ist ein Erbauungsbuch, das der kirchlichen

Hierarchie kaum nahetritt. Huber sollte
keine Spuren seines schriftstellerischen
Wirkens mehr hinterlassen.

Der Osservatore Romano veröffentlicht
die Erklärung, mit der das Heilige Officium
die Indizierung begründet: «Die zwei
Büchlein <Vom Christentum zum Reiche
Gottes> und <Weisheit des Kreuzes> des Priesters

Georg Sebastian Huber, die durch das

heutige Dekret des Hl. Officiums verurteilt
worden sind, enthalten einen Angriff von
unerhörter Dreistigkeit (un attaco di inaudita
audacia) gegen die Hierarchen des
Christentums unserer Zeit und gegen die
kirchlichen Gesetze, Institutionen, Organisationen

und das kirchliche Leben unserer Tage.
Der Autor vermeidet es zwar für gewöhnlich,

die katholische Kirche zu nennen und
zieht den allgemeinen Ausdruck <Christen-
tum> vor. Aber es ist klar, dass er auf die
katholische Hierarchie abzielt...»

Huber wird gezwungen, einen Eid auf
seine Rechtgläubigkeit zu leisten. Am 4.
Dezember 1936 verkündet der Osservatore
die Unterwerfung: «Sac. Seb. Huber lauda-
biliter se subjecit.» Das geschieht gewiss
nicht ohne inneren Vorbehalt. «Das römische

System wird nicht dadurch überwunden,

dass man es bekämpft, sondern dass
man es beschämt, so dass es mehr und mehr

89



rechts liegengelassen wird», schreibt Huber
ein halbes Jahr vor seiner «Unterwerfung»
an Leonhard Ragaz (30.6.36).

Erst Rede- und Schreibverbot,
dann Verbannung

Die Unterwerfung genügt dem Bischof
nicht. Er verhängt über den dissidenten
Priester auch noch ein Rede- und Schreibverbot.

Huber ist bereit, sich diesem Verbot
zu unterziehen, «wie ich ja auch gern Ihren
Wünschen nachkomme, soweit ich sie vor
Gott und meinem Gewissen verantworten
kann»9.

Als Huber, dem Freund der religiössozialen

Bewegung, auch das Referat an
deren Jahresversammlung 1937 verboten
wird, fragt Ragaz ihn nach dem Grund seines
Gehorsams. Huber antwortet, ein gegenteiliges

Verhalten hätte Suspension vom
Priesteramt bedeutet, wodurch ihm «jede
Wirksamkeit in der Kirche» verunmöglicht worden

wäre.10 Soweit will er es nicht kommen
lassen: «Ich habe trotz allem meine Aufgabe
an den Katholiken, den <verlorenen Kindern
Israels>». Er wisse wohl, dass unter diesen
Umständen die Ökumene «gehemmt» werde.

«Wir sind diesbezüglich ein halbes
Jahrhundert zu früh auf der Welt» (3.11.37).

Tatsächlich kann Huber weiterhin für die
Ökumenische Bewegung «Una Sancta»
arbeiten. Offenbar lässt man ihn auch als
Redaktor einer kleinen Zeitschrift gewähren,

die den Namen «Dein Reich komme»
trägt.

Ein zweiter «Fall Huber»

Doch 1942 kommt es zu einem zweiten «Fall
Huber», nachdem Bruder Georg Sebastian
eine Reihe von «Briefen» aus der eben
erwähnten Zeitschrift unter dem Pseudonym
Johannes Stephanos im «Una Sancta»-Verlag

veröffentlicht hat. Das kleine Buch trägt
den Titel «Christliche Einheit im Zeichen
des Kreuzes». Seine Kernaussage ist, dass
echte Einheit nur entstehen kann, wo
Menschen sich der Erfahrung des Kreuzes stellen
und umdenken. Diese Einheit ist nicht
machbar, sondern Geschenk Gottes. Anders
verhält es sich mit der kirchlichen Einheit:
Sie ist «nur eine gewohnheitsmässige,
traditionelle, auf Denkträgheit beruhende

oder aber machtmässige, organisatorische
Zwangseinheit, die bei jeder grösseren
Belastung aus dem Leim gehen könnte»".

Hubers Ton wird leidenschaftlicher. Er
geht mit den «Theoristen» und
«Wahrheitspächtern» hart ins Gericht.12 Die neue
Einheit werde nicht ihnen, sondern weit eher
den Sündern, Ketzern und Ungläubigen
geschenkt: «Es sind Menschen mitten in allen
Religionen der Welt, sie tragen das Siegel
des Reiches Gottes, und sie kennen einander
und winken einander zu. Sie sind die
Vorboten der geistigen Wiederkunft Christi und
einer kommenden neuen Einheit in Christus.
Diese neuen Christen hüben und drüben
finden von selbst zueinander, während alle
Einigungsversuche der alten Christenheit
umsonst sein werden. Sie werden zwar von
den Schriftgelehrten gehasst und verfolgt,
unterdrückt und getötet, aber sie stehen
immer wieder auf. Denn es ist ihnen die
Verheissung gegeben: <Fürchte dich nicht, du
kleine Herde, denn es hat Gott gefallen, dir
das Reich zu geben>.»13

Prompt landet auch diese Schrift auf dem
Index. Die Bischofskonferenz verbietet im
Juli 1942 gar die Zugehörigkeit zur «Una
Sancta»-Bewegung. Josephus Meili, Schei-
wilers Nachfolger im Bischofsamt, muss
den Neuerer streng ermahnen (graviter mo-
nere) und das Rede- und Schreibverbot
bestätigen. Huber wird ausserdem in eine
Klause bei der 1400 Meter hoch gelegenen
Flumserbergkapelle versetzt. Der Pfarrer
von Flums, der von seinem neuen Mitarbeiter

gar nicht angetan ist, erhält von
Generalvikar Zöllig die Antwort: «Wir können
es einigermassen begreifen, dass Ihnen dieser

Mitbruder nicht gerade angenehm ist.
Aber der Bischof muss auch für die
fehlbaren Priester sorgen, kann sie nicht töten...
Übrigens sind wir überzeugt, dass Rev. G.S.
Huber auf seinem jetzigen Posten nicht viel
schaden wird noch kann...»14

Wie reagiert Huber auf seine Verbannung

Dass er den Humor nicht verloren hat,
zeigt ein weiterer Brief an die Gartenhofstrasse.

Darin stellt Huber sich als eine Art
Tourismusseelsorger vor, dem die
«modernste Pastoration der ganzen Diözese»
anvertraut worden sei. Ernster fährt er dann
allerdings fort, hoffentlich werde es von seiner

«Strafversetzung» einmal heissen: «Sie
gedachten es böse zu machen, Gott aber

90



lenkte es zum Guten» (20.2.43). In einem
andern, undatierten Brief dieser Zeit lesen
wir ein trotziges «Ich kann warten». Und:
«Nun ist mein Schweigen hoher Herren
Wille. Als ob gefährlich nicht auch könnte
sein - die Stille.»

Die letzten Jahre

Bruder Georg Sebastian muss bis 1956 die
kleine Kapelle hüten und von den Opfergaben

der Besucher leben. Auch Ragaz spendet
ihm ein Startkapital von 120 Franken. Später
erhält Huber ein mageres Gehalt zugebilligt.
Es sei trotzdem die schönste Zeit seines
Lebens geworden, steht in seinem Geistlichen
Testament. «Man hat mir so gewissermassen
eine Flucht <fuori le mura> des Confessiona-
Iismus ermöglicht, ohne dass ich mich von
der Kirche als solcher trennen müsste»,
heisst es in einem der letzten Briefe an Ragaz
(20.2.43).

Huber findet endlich die Musse, seinen
künstlerischen Begabungen zu folgen, ist
Dichter, Maler und Schnitzer. Er gestaltet
groteske Figuren aus Wurzeln und Steinen.
Für seine Holzschnitzereien gewinnt er in
einem Wettbewerb sogar den ersten Preis.
Durch eine Ausstellung in Zürich findet er
auch unter Kunstsachverständigen
Anerkennung.

Huber respektiert das ihm auferlegte
Schreibverbot. Eine Ausnahme erlaubt er
sich in seinemNachrufaufLeonhardRagaz,
den am 6. Dezember 1945 verstorbenen
Freund. Im darauffolgenden Gedächtnisheft
der Neuen Wege berichtet Huber, wie Ragaz
ihn noch an seinem letzten Lebenstag
empfangen habe, obwohl er «mit einer wichtigen

Schreibarbeit beschäftigt» gewesen
sei. Es handelte sich wohl um die letzte
Predigt für die Neuen Wege. Wie «durch
eine innere Stimme gemahnt», habe Huber
an diesem Tag bei Ragaz an der
Gartenhofstrasse hineingeschaut. «Und so kam er
mit seinem gewohnten liebenswürdigen
Lächeln, den Heizkörper unter dem Arm, zu
mir ins Sprechzimmer.» Für Huber ist es
«wie eine Fügung», «dass es mir vergönnt
war, Leonhard Ragaz gerade noch an seinem
letzten Lebenstag zu besuchen und ihm so
unbewusst gleichsam meinen Segen in die
Ewigkeit mitgeben zu können» (NW 1946,
S. 20).

Den religiösen Sozialistinnen und Sozialisten

um Ragaz aber wünschte Huber, dass
«der Geist dieses heimgegangenen
schweizerischen Geistesmannes» auf sie übergehen
möge, wie «der Geist des Elias in doppelter
Stärke auf den Elisa überging» (NW 1946,
S. 23). Er blieb ihnen auch später verbunden.

Sie besuchten ihn anfangs der 50er
Jahre, wenn der einwöchige Ferienkurs der
Religiös-sozialen Vereinigung auf dem
Flumserberg stattfand. Es war immer auch
eine Woche der Solidarität mit dem strafversetzten

Propheten.
1956 kehrt Huber in sein Elternhaus in

Goldach zurück. «Résignât» nennt er sich in
gewollter Doppelsinnigkeit. Dass er nicht
ganz resignieren muss, hängt mit dem
Aufbruch in der katholischen Kirche zusammen.
1958 kommt endlich der «gute Hirte» in der
Person Angelo Roncallis. Mit ihm fühlt sich
Georg Sebastian so sehr verbunden, dass ihn
der Tod Johannes XXIII. am 3. Juni 1963
wie ein schwerer Schlag trifft. Am Todestag
des Papstes wird unser Bruder schwer krank.
Einen Monat später ist er gestorben. «Ut
unum sint», dass alle eins seien, lesen wir auf
seinem Grabstein vor der Pfarrkirche in
Goldach.

Der Prophet

War Georg Sebastian Huber ein Prophet? Er
hat sich so gesehen, aber nicht etwa selbstgefällig,

sondern widerstrebend, ängstlich und
im Bewusstsein der eigenen Mängel - wie
alle echten Propheten. Als er kurz nach
seinem 50. Geburtstag auf den Flumserberg
verbannt wurde, schrieb er «eine Rechtfertigung»,

die den Haupttitel trug: «Mein Weg
und mein Beruf»15. Darin lesen wir: «Ich bin
kein Mensch des Forums, des Marktes, der
Bühne. Ich bin kein Mensch des Amtes, der
Schule und des Gesetzes. Ich flüchtete mich
schon als Kind in den Keller, als man mich
zum Altardienst holen wollte. Und ich
sträubte mich noch, als ich schliesslich doch
zum Priester geweiht werden sollte... Ich
spreche gern von meinen Erkenntnissen,
aber nur in kleinem Kreis. Es ist mir immer,
als ob es für die Sache, die ich zu vertreten
habe, noch nicht Tag sei... Ich bin dazu
geboren, in der Stille und in der Einsamkeit
mit Musse nachzudenken und zu horchen
auf die Stimme Gottes und die Stimme der

91



Zeit. Blosse Wissenschaft als Theorie hat
mich nie interessiert, aber um die Erkenntnis
der aktuellen Wahrheit und des aktuellen
Willens Gottes habe ich mich stets
leidenschaftlich bemüht, sowie um die Fähigkeit,
davon prophetisch Zeugnis abzulegen...»
Und dann der vielleicht entscheidende Satz:
«Wer mit dem Reich Gottes, dem Reich der
Einheit mit Christus ernst macht, wird
ausgebürgert aus den Parteien dieser Welt. Er
hat die Gnade, das Utopische, Unmögliche
tun zu dürfen.»

Zum Propheten gehört auch ein politisches

Reich-Gottes-Verständnis, das sich
nicht abfindet mit den Machenschaften der
Mächtigen in Politik und Wirtschaft. Anders
als Ragaz ist Huber zwar nicht der kämpferische

Sozialist, der mitten in der
Arbeiterbewegung das Reich Gottes sucht. Aber als
Sozialist empfindet er sich durchaus, jedenfalls

seit er Ragaz' «Schau des Sozialismus»
kennengelernt hat (30.6.31). Für Huber ist
der «Zentralgedanke des Christentums nicht
die Flucht aus dem Leiblichen ins Geistige,
sondern die Herstellung des Reiches Gottes
durch Erlösung, Heiligung und Verklärung
aller Kreatur, sowohl der geistigen als der
leiblichen» (S. 71f). Diese Befreiung aller
Kreatur, die nicht nur einen befreiungstheologischen

Aspekt für die Erniedrigten und
Beleidigten aufweist, sondern auch einen
ökologischen für die geschundene Natur, ist
ganz nach dem Sinne von Leonhard Ragaz,
den Huber in solchem Zusammenhang
immer wieder zitiert.

In der freigeldlerischen Zeitschrift
«Jugend am Werk» hat Huber sich dem Kampf
gegen das Militär und die kapitalistische
Zinswirtschaft angeschlossen. Besonders
wichtig war ihm das Friedensengagement.
Er nannte es in seiner Rechtfertigungsschrift
von 1943 zusammen mit der Ökumene: «Die
Wahrheit, die kommende Einheit in Christus
wie der kommende Weltfriede brauchen ihre
Pioniere, die sich opfern.»

1960 veröffentlicht Huber einen Artikel
über «Das Prophetische im neuen Zeitalter».

Darin spricht er von einer kommenden,
wieder «urchristlichen Epoche», in der das

Martyrium eine «Massenerscheinung» sein
werde. «Wir brauchen heute Märtyrer ihres
christlichen Gewissens, verfolgt von Staat
und Kirche.» Und wieder wird der
Zusammenhang mit dem Pazifismus, erkennbar:

«Es mehren sich heute schon die Stimmen,
die den Krieg als völlig sinnloses Mittel
betrachten, politische Notwendigkeiten
damit zu verteidigen. Warum sollen wir da
nicht das Maximum an geistiger und
moralischer Kraft mobilisieren gegenüber dem
Maximum an dämonischer Bedrohung?»
(NW 1960, S. 228f).

Auch in seinem 1959 erschienenen Buch
über «Das Prophetische» sind «Staatsfeindlichkeit»

und «Vaterlandsverrat» die
typischen Verbrechen, die der Prophet begeht. Er
kann nicht anders, denn er sieht «in den
jetzigen Zuständen den schreienden Gegensatz

zu der Gottesgerechtigkeit des
kommenden, seinsollenden Gottesfriedens».
«Deshalb greift der prophetische Geist das
soziale, das öffentliche Leben an. Er klagt
die öffentliche Sünde an. Er enthüllt das
Unrecht im Sozialen: im wirtschaftlichen,
politischen und kirchlichen Leben.»16 Kein
Zweifel, Huber würde heute auf der Seite
der Befreiungstheologen stehen, die den
«strukturellen Sünden» in Gesellschaft und
Kirche den Kampf ansagen.

Schlussbemerkung

Der Zufall will es, dass fast gleichzeitig mit
diesem Vortrag Hubers Buch «Vom
Christentum zum Reiche Gottes» in neuer
Auflage erscheint. Der kürzlich gegründete
«Kundschafter Verlag» des katholischen
Theologen Josef Breuss in Wettingen hat
sich zu dieser Neuauflage entschlossen.
Das Buch enthält ein Nachwort, das mir
wichtige biographische Hinweise bot.
Vielleicht ist das neuerwachte Interesse an Georg
Sebastian Huber aber auch kein Zufall,
sondern ein «Zeichen der Zeit». Ich möchte es
hoffen. Du sollst nicht umsonst gelebt,
geliebt, gelitten, geschrieben haben, Bruder
Georg Sebastian.

1 Vgl. Zeichen der Zeit: «Katholizismus und
Moderne», in: NW 1990, S. 155ff. - Nur Alfred
Stoecklin, ein «Aussenseiter» unter den katholischen

Historikern, widmet G. S. Huber einen
Abschnitt in: Schweizer Katholizismus. Zwischen
Ghetto und konziliarer Öffnung, Einsiedeln
1978, S. 107ff.
2 Bischöfliches Archiv St. Gallen (BASG),
Personalakte Georg Sebastian Huber, E 1. (Dieses

92



Zitat und die folgenden aus dem BASG sind Josef
Breuss' «Nachwort» entnommen, in: Georg
Sebastian Huber, Vom Christentum zum Reiche
Gottes, Neuauflage, Brugg 1991, S. 282ff.)
3 Die Briefe an Ragaz werden mit dem jeweiligen

Datum zitiert. Sie finden sich im Zürcher
Staatsarchiv unter W 67/106.
4 Die Seitenzahlen sind noch der ersten Auflage
(Regensburg 1934) entnommen.
5 Vgl. Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer
Katholiken ins Ghetto, 2. Auflage, Zürich 1991.
6 BASG, Personalakte E 1. Auch Hugo Kramer
zitiert dieses Testament in einem
Glückwunschartikel zu Hubers 70. Geburtstag, in: NW
1963, S. 37.
7 Alle Zitate nach Breuss, a.a.O., S. 2861
8 Dieses Zitat und die folgenden nach Breuss,
a.a.O., S. 288-303.
9 BASG, E 50 Häggenschwil 1 d.

10 Im Staatsarchiv findet sich eine Abschrift des
bischöflichen Briefs. Darin heisst es tatsächlich:
«Ich verbiete Ihnen strikte, diesen Vortrag zu
halten oder an dieser Versammlung teilzunehmen.

Tendenzen und Zusammensetzung dieser
Gesellschaft sind derart, dass ich Sie unter dem
Gehorsam verpflichten muss, die Hände davon zu
lassen und keinen Verkehr mit derselben zu
unterhalten.»

11 Johannes Stephanos (Georg Sebastian
Huber), Christliche Einheit im Zeichen des Kreuzes,
Zug o.Jg., S. 12.
12 A.a.O., S. 47, 50.
13 A.a.O., S. 72.
14 BASG, Personalakte E 1.
15 Abgedruckt in: Breuss, a.a.O., S. 319ff.
16 Das Prophetische. Sein Wesen, sein Charakter,

seine Notwendigkeit, Wien 1959, zit. nach:
NW 1963, S. 250.

Kundschafter fl** Verlag

Georg Sebastian Huber

VOM CHRISTENTUM
ZUM REICHE GOTTES

340 Seiten
Mit einem biographischen Nachwort von Josef Breuss

ISBN 3-9520001-0-8
Fr. 25.- / DM 25.- / ÖS 200.-

Kundschafter Verlag, Josef Breuss, Klosterstrasse 12, 5430 Wettingen
Telefon 056 26 87 50 und 056 42 11 15

Q3


	Vom Christentum zum Reiche Gottes [Georg Sebastian Huber]

