Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 86 (1992)

Heft: 3

Buchbesprechung: Vom Christentum zum Reiche Gottes [Georg Sebastian Huber]
Autor: Spieler, Willy

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

VYom Christentum zum Reiche Gottes —
Georg Sebastian Huber

«Vom Christentum zum Reiche Gottes» ist der Titel eines Buches, das der katholische
Pfarrvikar Georg Sebastian Huber 1934 verdffentlicht hat. Die Schrift wurde 1936 von
«Rom» auf den «Index der verbotenen Biicher» gesetzt, der in Ungnade Gefallene 1942 von
seinem Bischof in die Verbannung geschzckt Der damalige «Fall Huber» erhdlt angesichts
dhnlicher «Fdlle» in der Gegenwart eine traurige Aktualitdt. Es gibt aber noch einen
anderen Grund, um an diesen einsamen Kdmpfer fiir eine Okumene des Reiches Gottes zu
erinnern: Er war einer der ganz wenigen katholischen Christen in der Schweiz, die sich zur
religios-sozialen Bewegung um Leonhard Ragaz zdhlten. Seine Werke sind es daher wert, in
die «religios-soziale Patristik» aufgenommen zu werden. Das gilt ganz besonders fiir das
Buch «Vom Christentum zum Reiche Gottes», das Josef Breuss in seinem «Kundschafter
Verlag» soeben neu aufgelegt und mit einem gewichtigen Nachwort versehen hat.

Anlass fiir das hier wiedergegebene Referat war eine Anfrage von Pfarrer H. U. Jdggli in
Fribourg, ob ich bereit wdre, zu einer Vortragsreihe iiber «Prophetisches aus der Schweiz»
das Portrdt eines «katholischen Propheten» beizutragen. Spontan kam mir der Name Georg
Sebastian Huber in den Sinn. Am 5. November 1991 habe ich dann den Versuch unternom-
men, in einem Akt der «Solidaritdt nach riickwdrts» an diesen bedeutenden Priester-
Genossen zu erinnern.

Nach dem Vortrag hat Markus Mattmiiller mich auf Briefe Hubers aufmerksam gemacht,
die das Ziircher Staatsarchiv im Nachlass von Leonhard Ragaz aufbewahre. An die 80
Schriftstiicke habe ich dort entdeckt. Der Vortrag wurde deshalb nochmals iiberarbeitet und
um wichtige Stellen aus dieser Korrespondenz ergdnzt. Leider sind die Briefe, die Ragaz an

Huber schrieb, nicht mehr auffindbar.

Ketzer oder Prophet?

Ob einer Ketzer ist oder Prophet, entscheidet
erst die Geschichte. Fiir die vorkonziliare
Kirche war er ein Ketzer. In der katholischen
Geschichtsschreibung kommt er nicht vor.
Der Historiker des Schweizer Katholizismus
an der Universitit Fribourg erwéhnt ihn
nirgendwo, auch nicht in «Katholizismus
und Moderne»', wo er hingehorte, wenn, ja
wenn er nicht zu den Opfern dieser Ge-
schichte zihlte. Die &dltere Generation aus
dem katholischen Milieu der Ostschweiz
erinnert sich bestenfalls noch an einen un-
bequemen Priester namens Georg Sebastian
Huber, der nicht geduldig genug zuwarten
konnte, bis es an der Zeit war, die Okumene
zu pflegen, der auch der Kirche Dinge sagte,
die mit ihrer Lehre nicht iibereinstimmten,

Willy Spieler

und der schliesslich mit einem «Sozialis-
mus» sympathisierte, den Papst und Bischo-
fe verurteilt hatten. Es kam, wie es kommen
musste: Hubers Schriften landeten auf dem
«Index der verbotenen Biicher». Und als der
unbotmissige Kaplan noch immer keine
Ruhe gab, hat ihn der Bischof von St. Gallen
auf den Flumserberg verbannt.

Totalitdre Systeme haben ihre Unperso-
nen. Wenn der Schweizer Katholizismus
sich von seiner totalitdren Vergangenheit
wirklich befreien will, dann muss er diese
Vergangenheit auch verarbeiten. Oft habe
ich den Eindruck, es gebe eine spezifisch
katholische «Unfdhigkeit zu trauern». Die
Geschichtsschreibung des Schweizer Katho-
lizismus gewinnt noch immer nicht genii-
gend kritische Distanz zu ihrem Gegenstand,
sondern sucht auch noch im nachhinein Din-

83



ge zu legitimieren, die im Lichte heutiger
Theologie und Okumene mehr mit Macht
als mit Nachfolge zu tun hatten. Diese
«Geschichte der Sieger» erinnert lieber an
den Hierarchie-fixierten Milieukatholizis-
mus als an dessen Opfer. Sie bevorzugt den
katholischen «mainstream» und vernachlis-
sigt jene, die von diesem bequem und trige
dahinfliessenden Strom an den Rand gespiilt
wurden oder gar gegen ihn schwimmen
wollten und dabei untergegangen sind.
Solidaritdr gilt auch nach «riickwdrts».
Sie reklamiert eine «Geschichte der Opfer».
Nicht nur zu deren Rehabilitierung, sondern
weil es unter ihnen Propheten gibt, die nicht
einfach verstummen diirfen, da sie uns noch
immer etwas zu sagen haben. Einer von
ihnen ist Thema dieses Vortrags. Du sollst
nicht umsonst gelebt, geliebt, gelitten, ge-
schrieben haben, Bruder Georg Sebastian!

Erste Begegnung

Auf meinem Weg zu den Neuen Wegen bin
ich ihm schon bald begegnet. Leider nicht
personlich, obschon dies vom Datum seines
Todes her moglich gewesen wire. Georg
Sebastian Huberistam 11. Juli 1963 im Alter
von 70 Jahren gestorben. Nein, es war nur
eine mittelbare Begegnung, teils durch
Freunde, die 1thn kannten, teils durch Hin-
weise in dlteren Jahrgingen unserer Zeit-
schrift.

Mein Weg zu den Neuen Wegen hatte
1977 begonnen. Wie es iiberhaupt dazu kam,
wire eine Geschichte fiir sich. Zum besseren
Verstidndnis meiner Sympathie fiir Georg
Sebastian Huber sei nur soviel erzahlt, dass
ich ebenfalls im katholischen Milieu aufge-
wachsen bin. Vor genau dreissig Jahren war
ich Zentralprisident des Schweizerischen
Studentenvereins, lernte dabei den Ver-
bands- und Parteikatholizismus von innen
kennen und empfand ihn immer mehr als
eine problematische, in seinem «christli-
chen» Anspruch zutiefst unchristliche Sa-
che. 1965 wurde ich Mitglied der Sozialde-
mokratischen Partei und iiber Nacht zur
«Unperson» im Milieu meiner Herkunft. Als
«Verrdter» an Kirche und Klasse machte ich
Erfahrungen, die mich schon vor «68» lehr-
ten, dieser Gesellschaft kritisch zu begeg-
nen. 1975 griindete ich mit Freundinnen und
Freunden, die einen @hnlichen Weg gegan-

84

gen waren, eine schweizerische Gruppe der
damals weltweiten Bewegung «Christen fiir
den Sozialismus ».

Wir wussten bei dieser Griindung noch
sehr wenig vom Religidsen Sozialismus, der
in der Schweiz seit der Jahrhundertwende
fiir die Sache der Arbeiterbewegung einge-
treten war. Aber dltere Genossinnen und
Genossen aus der religids-sozialen Bewe-
gung kamen auf uns zu und machten uns mit
dieser «Befreiungstheologie» zur Zeit der
grossen Klassenkdmpfe in Westeuropa und
in der Schweiz vertraut. In den Schriften von
Leonhard Ragaz erkannten wir uns wieder,
verstanden wir unseren politischen Kampf
fiir das Reich Gottes besser und differen-
zierter als zuvor. Gerne folgten wir daher der
Einladung der Religids-sozialen Vereini-
gung, in ithrer Monatsschrift, den Neuen
Wegen, mitzuarbeiten. So kam ich 1977 auf
Wunsch der Christen fiir den Sozialismus in
die Redaktion, zusammen mit Albert Bohler,
der hier die Religids-soziale Vereinigung
vertrat.

Albert Bohler, der im Februar 1990 ge-
storben ist, war ein schwibischer Theologe
und Lehrer, der wegen seines antifaschisti-
schen Kampfes im Deutschland der 30er
Jahre das Studium in der Schweiz ab-
schliessen musste und damals auch in den
Kreis um Leonhard Ragaz aufgenommen
wurde. Dieser fiir meinen weiteren Lebens-
weg wichtige Redaktionskollege hat mich
erstmals auf Georg Sebastian Huber auf-
merksam gemacht. Auf meine Frage nach
katholischen Vorgidngern sagte er mir, es
habe leider nicht viele davon in der religios-
sozialen Bewegung gegeben, schon gar
keine Priester — mit Ausnahme eines einzi-
gen. Mit grosser Verehrung sprach er von
einem Kaplan Georg Sebastian Huber, der
auch mit Ragaz befreundet gewesen sei.
Diese Freundschaft aber habe dem damali-
gen Bischof von St. Gallen, Alois Schei-
wiler, gar nicht gefallen. 1937 hitte Georg
Sebastian Huber an der gemeinsamen Jah-
resversammlung der Religios-sozialen Ver-
einigung und der Freunde der Neuen Wege
sprechen sollen. Doch der Bischof habe es
thm verboten, mit «dieser Gesellschaft» zu
verkehren.

Neugierig geworden, nahm ich das No-
vemberheft 1937 der Neuen Wege zur Hand.
Darin berichtete Ragaz iiber die geplatzte



Veranstaltung: «Das Hauptinteresse der bei-
den Versammlungen hatte sich auf den Vor-
trag von Georg Sebastian Huber liber Kir-
che und Reich Gottes in der Situation der
Gegenwart> konzentriert, der am Sonntag-
nachmittag stattfinden sollte. Manche waren
vielleicht um dieses Mannes willen erschie-
nen. Ein iiberfiillter Saal wartete auf ihn.
Und nun erschien er nicht. Natiirlich war die
Enttiuschung gross. Und auch die Empo-
rung iiber das bischofliche Vorgehen» (NW
1937, S. 475).

Im selben Heft verdffentlichte Ragaz ei-
nen «Offenen Brief an Doktor Alois Schei-
wiler, Bischof von St. Gallen». Die Anrede
lautet: «Hochgeehrter Herr!» und ist gefolgt
von der Bemerkung: «Ich bitte, es nicht fiir
Unhoflichkeit zu halten, wenn ich nicht die
Anreden brauche, die Sie von katholischer
Seite gewohnt sind. Die passen uns Prote-
stanten so wenig in den Mund, als Republi-
kanern die entsprechenden fiir Fiirsten.»
Ragaz kommt gleich zur Sache und wirft
dem «hochgeehrten Herrn» vor, dass er Hu-
bers Referat «im letzten Augenblick verbo-
ten» habe. «Sie haben ihm sogar den Verkehr
mit uns verboten, und Sie haben dies in
beleidigender Form getan.» Die «Gesell-
schaft>, von deren <Tendenzen>» der Bischof
«so verachtlich» rede, habe «mehr als ir-
gendeine andere geistige Kraft dazu bei-
getragen, eine bessere Haltung des Prote-
stantismus gegen die katholische Kirche ...
herbeizufiihren». «Sind Thnen rohe Bestrei-
ter des Katholizismus schliesslich doch lie-
ber, als Menschen, die von ihrem Glauben an
das kommende Reich Gottes aus eine Uber-
windung auch der konfessionellen Kluft er-
sehnen?» Ragaz erinnert den Bischof an eine
Enzyklika tiber die «Konigsherrschaft
Christi» und meint, darum gehe es auch dem
Religiosen Sozialismus. « Warum denn sol-
len Leute, die genau das wollen, eine ver-
achtliche <Gesellschaft> sein?... Weil wir
uns damit im Ernst gegen die beiden grossen
Gotzen wenden, die heute wahrhaftig mehr
gelten als Gott: die Gewalt und den Mam-
mon?... Ich glaube, die «Gesellschaft>, die
sich an jenem Sonntag um Pfarrer Georg
Sebastian Huber geschart hitte, wire so gut
gewesen als irgendeine, die Sie ithm sonst
erlauben — Ihre bischofliche Kanzlei nicht
ausgenommen!» Der Brief schliesst mit den
Worten: «So sehr es uns Freude und Gewinn

gewesen wire, diesen mit prophetischem
Geist und prophetischer Art begabten Mann
in unserer Mitte zu sehen (dessen katholi-
sche Treue durch uns sicher nicht erschiittert
worden wire!), so haben wir den uns durch
Sie zugefiigten Schlag doch unschwer er-
tragen konnen... Sie haben, hochgeehrter
Herr Bischof, nicht uns und unsere Sache
getroffen und geschédigt, sondern sich
selbst und Ihre Sache» (NW 1937, S. 470f1f.).

Nun wollte ich mehr iiber diesen Priester
wissen, in dem Leonhard Ragaz einen «mit
prophetischem Geist und prophetischer Art
begabten Mann» gesehen hatte.

Der Weg zum Priesterberuf

Geboren wurde Georg Sebastian Huber am
20. Februar 1893 im St. Gallischen Goldach.
Das Theologiestudium war nicht seine erste
Wahl. Er besuchte zuerst die Verkehrsschule
St. Gallen und arbeitete bis zu seinem
24. Lebensjahr als Bahnbeamter in Bem.
Die Entscheidung, Priester zu werden, hing
mit einem religiosen Erlebnis zusammen:
«Es war mitten im Weltkrieg, ... als ich in
Bern, draussen im Bremgartenwald, diese
Berufung erhielt.»*> Es war eine Berufung
zum Priester und zum Propheten, die ihn zeit
seines Lebens auf seinem Weg bestitigte,
auch wenn dieser Weg in schmerzliche Kon-
flikte mit der Kirche fiihrte.

_Als Spitberufener konnte Huber nur in
Osterreich die Maturitit erlangen. Nach dem
Gymnasium in Lochau bei Bregenz folgten
als weitere Stationen die Philosophisch-
theologische Hochschule Passau, dann die
Universitdt Graz und das Priesterseminar
Dillingen. Bereits aus dieser Zeit datiert
Hubers erster Brief an Leonhard Raga:z
(19.9.27).2 Huber stellt sich vor als Redak-
tor der Zeitschrift «Katholischer Missions-
ruf» und zeichnet mit «Gallus Maria vom
Kreuze». _

Nach der Priesterweihe am 27. Juli 1928
wird Huber Kaplan in der Didzese Augs-
burg. Er ist nun auch Mitarbeiter am
«Hochland», «der bedeutendsten katholi-
schen Revue Deutschlands», wie er Ragaz
mit berechtigtem Stolz mitteilt (20.9.30).
1931 erhélt Huber eine selbstindige Pfarrei
im oberbayrischen Sainbach, wo er damit
anfiangt, «arme Grossstadtkinder in meinem
Pfarrhof zu verpflegen» (1.11.31). Seine

85



Predigten ecken an. Von Banden der Hitler-
jugend immer mehr beléstigt, muss er in die
Schweiz zuriickkehren. Am 10. Januar 1934
teilt er Ragaz mit, «dass ich diesem Reich, in
dem ein aufrechter Christ und Eidgenoss es
nur schwer aushalten kann, entronnen bin».
Der Bischof von St. Gallen, Alois Scheiwi-
ler, nimmt 1thn zunidchst mit offenen Armen
auf. Georg Sebastian Huber ist von 1934 bis
1942 Kaplan in Higgenschwil und widmet
sich nebenbei der Schriftstellerei.

«Vom Christentum zum Reiche Gottes»

1934 erscheint im Regensburger Verlag Pu-
stet Hubers erstes Buch «Vom Christentum
zum Reiche Gottes». Schon der Titel ist fiir
klerikale Ohren eine Provokation. Nur mit
Miihe passiert er die kirchliche Zensur.
Huber berichtet Ragaz: «Die Durchsetzung
des Titels in der vorhandenen Form hat am
meisten Kampf gekostet. Er wirkte wie ein
rotes Tuch auf die kirchlichen Behorden. Er
sollte um jeden Preis gedndert werden, denn
er enthalte eine Héiresie: Christentum und
Reich Gottes seien ja identisch» (23.4.34).
Das Buch ist der «neuen deutschen Jugend»
gewidmet, angesichts einer nationalsoziali-
stischen Jugend, die sich im sog. Dritten
Reich fiir die deutsche hilt, ein weiteres
Zeichen prophetischen Widerspruchs.

Dein Reich komme —
wider das Jenseitschristentum

Georg Sebastian Huber sieht im Zentrum der
Guten Nachricht des Messias Jesus das ver-
heissene Reich Gottes. «Wie beten wir denn
taglich im Vaterunser? <Adveniat Regnum
tuum>, Zu uns komme dein Reich! Was sa-
gen wir denn damit, wenn wir so beten?
Welches ist denn der Sinn dieser Vaterunser-
bitte? Was denken wir dabei? Wahrschein-
lich oft gar nichts, und wenn wir etwas dabei
denken, denken wir an den jenseitigen
Himmel und dass Gott uns einmal dort hin-
einlassen moge. Doch das ist nicht der Sinn
der Vaterunserbitte. <Zu uns komme dein
Reich»>, das heisst doch nichts anderes, als
dass das Reich Gottes, das Himmelreich, zu
uns auf die Erde komme» (S. 37f.).*

Darin liegt die entscheidende Aussage:
Das Reich Gottes ist ein kommendes, be-
stimmt fiir diese Erde, um auf ihr «das Jen-

86

seits im Diesseits» (S. 105) zu verwirkli-
chen. Das «ewige Leben» kann glaubwiirdig
nur verkiindigt werden, wenn es «nicht erst
im Jenseits beginnt», sondern schon im
Diesseits spiirbar wird (S. 108). «Das Chri-
stentum 1st keine Himmelfahrtsleiter»
(S. 15).

«Reich Gottes» ist fiir Huber das grosse
Wort seiner Zeit. Er steht damit aber nicht
nur unter dem Eindruck der Schriften von
Leonhard Ragaz, sondern ist auch selbstin-
dig in dieses Zentrum der biblischen Bot-
schaft vorgedrungen. Schon im zweiten
Brief an Ragaz heisst es: «Der Reichgottes-
gedanke, der sich durch Ihr ganzes Schrift-
tum zieht, hat mich schon seit Jahren in
seinen Bann gezogen. Er bedeutet m.E. die
Erlésung von unseren Zeitiibeln, denen ge-
geniiber die Kleingeistigkeit und Privat-
heiligkeit unseres Winkelchristentums sich
als ohnmichtig erwiesen hat» (24.10.27).
Huber ist kein Epigone, sondern ein eigen-
standiger Denker und Weiterdenker, einer,
der sich zwar in der Sprache der katholi-
schen Schultheologie ausdriickt, aber sie
iiber sich selbst hinausfiihrt, zu einem Ho-
heren, dem auch die Kirche dienen soll; dem
Reich Gottes.

Kritik des organisierten Christentums

Huber vermisst am katholischen Christen-
tum eben diese «Reich-Gottes-Sehnsucht»
und damit den Glauben an eine «grosse
Aufgabe» (S. 44). «Gerade dieser Reich-
Gottes-Glaube tidte den heutigen Christen
not. Ihrbilliger, unwirksamer Jenseitsglaube
(wenn man das Uberhaupt Glaube nennen
kann) ldsst sie in der Regel ein biirgerliches
Wohlsein fiihren..., er ist bequem, er l4sst
sie gut katholisch, gut christlich, gut biir-
gerlich bleiben» (S. 94). Vom «Weg der
Schweizer Katholiken ins Ghetto»® will der
Prophet nichts wissen. Dieses Ghetto emp-
findet er im Gegenteil als «Kifig». «Darum
hinaus aus dem Ghetto» (S. 45)!

Hubers Buch ist eine Kampfansage an
den Milieukatholizismus, der sich in eigenen
Vereinen, Krankenkassen, Gewerkschaften,
ja in einer eigenen politischen Partei eine
separatistische Subkultur schafft und nicht
merkt, dass ihm vor lauter konfessionalisti-
scher Selbstgeniigsamkeit jede christliche
Ausstrahlung abhanden kommt. «Unbe-



wusst werden wir aus Katholiken, aus christ-
lichen Bekennern blosse Parteigéinger, aus
Heiligen Spiessblirger» (S. 46). Das zeigt
sich auch «in den vielgebrauchten Worten
und Wendungen, wo man von Kirche und
Katholizismus spricht als von <unserem La-
ger>, «unserer Sache», <unserer Partei> und
<unserer Weltanschauung>» (S. 46f.). Satt-
heit und Spiessertum aber sind die schlimm-
sten Feinde des Reiches Gottes. Sie machen
die Befreiung des Messias Jesus unwirksam.

Huber hat die Kiihnheit, nicht nur am
Milieukatholizismus Kritik zu iiben, son-
dern auch die Kirche selbst am Reich Gottes
Zu messen, sie daran zu erinnern, dass sie
sich nicht an dessen Stelle setzen und damit
vergoOtzen darf, sondern dass sie immer nur
Mittel im Dienste dieses Reichs sein kann.
«Wenn wir die Kirche suchen, werden wir
sicher nicht die Kirche finden, sondern ir-
gend ein menschliches Gemichte. Wir mils-
sen viel hoher zielen, wenn wir das Schwar-
ze treffen wollen. Wir miissen das Reich
Gottes suchen und anstreben, wenn wir die
Kirche finden wollen! Die Kirche konnte ja,
menschlich gesprochen, nicht einmal beste-
hen und sich als Kirche erhalten, wenn nicht
in threm Schosse immer solche wiren, deren
Sinnen und Trachten nicht die Kirche, son-
dern einzig und allein das Reich Gottes
ist!... Zuerst ist immer das Reich Gottes und
dann erst Kirche...» (S. 136).

Die «beati possidentes» (S. 45), die da
meinen, in der real existierenden Kirche
schon iiber das Reich Gottes zu verfiigen,
warnt Huber: «Reich Gottes ist uns nicht so
sehr die Kirche selber, sondern vielmehr das
Ziel der Kirche, und unser Weg ist daher
nicht der einer unmittelbaren religios-
kirchlichen Politik, Aktion und Organisati-
on, sondern einer religiosen Reich-Gottes-
Aktion im Sinne der Bergpredigt und des
Urchristentums» (S. 91). Der Prophet sieht
seine Kirche auf dem falschen Weg, der auch
durch ihr ehrwiirdiges Alter nicht zu recht-
fertigen sei. Denn: «Alter schiitzt vor Torheit
nicht» (S. 25). Die Kritik wird immer deut-
licher: «Wir sind gewohnt, dass die Religion
biirgerlich ist. Dass sie amtlich ist. Dass sie
feste Lehre, System und Organisation ist,
dass ihre Diener Beamte sind. Dass nur sie
predigen, dass sie eine bestimmte Sprache
sprechen, eine konfessionelle Sprache spre-
chen, die andere Konfessionen nicht verste-

hen» (S. 110). Doch das Reich Gottes weist
in eine radikal andere Richtung.

Der Okumeniker

Reich Gottes erscheint Huber als die zentrale
okumenische Kategorie, die jedes konfes-
sionalistische Kirchenwesen iiberholt. Oku-
mene 1st nicht durch romische Wahr-
heits- und Absolutheitsanspriiche zu ver-
wirklichen. Vielmehr gilt «als 6kumenische
Grundregel: Mehr Glaube, mehr Treue ge-
gen Gott und das eigene Gewissen — und
Gott selbst wird auf kirchliche Einigung und
Katholizitdt hinarbeiten, vielleicht auf eine
Art und Weise, die wir engstirnigen, kurz-
lebigen und wehleidigen Menschen uns gar
nicht traumen lassen, und mit Hilfe von
Menschen, die wir vielleicht fiir Ketzer und
Abtriinnige halten» (S. 131).

In seinem Buch heisst ein Abschnitt «Der
gute Hirte». Er ist es wert, zitiert zu werden:
«Ein Bruder erzihlte mir einmal folgendes:
Als ich noch Schafthirte war, kam es manch-
mal vor, dass ich ein Schiflein verlor, weil
ein Hund es versprengte... Wenn es dann
spdter kam, lief und schrie es um den Stall
herum, konnte aber nicht mehr hinein, weil
schon geschlossen war, oder es fand gar
nicht mehr hinein in der Aufregung, oder
aber, was meistens der Fall war, es getraute
sich nicht mehr hinein, weil es schuldbe-
wusst war und ich an der Tiire stand... Was
blieb da anderes iibrig, als die ganze Herde
nochmal ein wenig herauszulassen und das
Verirrte damit zu vereinen? Wie gliicklich
war so ein Schiflein, wie gerne ging es dann
in den Stall hinein! <Die ganze Herde noch
einmal ein wenig herauslassen>: Mir scheint,
in diesem Worte liegt eine grosse Weisheit,
ja beinahe die Losung der ganzen so heiklen
und schwierigen <6kumenischen Frage...
Wie wire es, wenn der Hirte der Kirche nicht
immer nur mit freundlicher Geste die verirr-
ten draussenstehenden Schiflein einladen
wiirde, hereinzukommen, sondern wenn er
auch auf die geniale Idee kdme, «die ganze
Herde nochmal ein wenig herauszulassen>?
— Allein, er wird dies sehr wahrscheinlich
nicht tun, wohl auch nicht tun kénnen. Dar-
um wird nichts anderes iibrig bleiben, als
dass der oberste Hirte der Kirche, Gott
selbst, die ganze Herde <noch einmal ein
wenig herauslisst>, auf eine Art und Weise,

87



fiirchte ich, die uns nicht ganz gefallen wird,
aber das einzige Mittel ist, um endlich ein-
mal die verirrten Schafe alle in die eine
Hiirde zu sammeln>» (S. 124f.).

Warum konnte Okumene in dieser Zeit
des romischen Wahrheitsimperialismus
tiberhaupt zum prophetischen Anliegen
Georg Sebastian Hubers werden? Fiir ihn
wegleitend war gewiss die Freundschaft mit
dem katholischen Priester Max Metzger, den
er wahrend seines Studiums kennengelernt
.und als «geistlichen Vater» gewonnen hatte.
-Max Metzger griindete 1938 die dkumeni-
sche Bewegung «Una Sancta» und galt
seither als Schwarmer oder — was wohl auf
dasselbe hinauslief — als Verrdter am Glau-
ben. Verlassen von der kirchlichen Hierar-
chie, die ihn hitte schiitzen konnen, wurde er
am 17. April 1944 hingerichtet. In seinem
«Geistlichen Testament» schreibt Georg
Sebastian Huber, fiir die «Una Sancta» sei
sein «geistlicher Vater den Mirtyrertod ge-
storben»®.

Reaktionen

Lob von Bischof Scheiwiler
bis Leonhard Ragaz

Wie aber wird das Buch «Vom Christentum
zum Reiche Gottes» aufgenommen? Zu-
nédchst scheint alles gut zu gehen. Das Buch
ist ein Erfolg und «wird iiberall, sogar in
Exerzitien anempfohlen», wie die Schwei-
zerische Kirchenzeitung vermerkt. Der Ver-
leger Friedrich Pustet lobt die «iiberaus
starke und segensreiche Wirkung» des Bu-
ches. Dieses habe «auch ausserhalb der
Kirche viele Gemiiter aufgeriittelt, die ge-
geniiber einem wesenhaft katholischen
Buch sonst gewohnlich véllig taub und un-
zuginglich sind». Selbst Bischof Aloisius
erteilt seinen Segen fiir «ergreifende und
aufriittelnde Lehren». Der Brief an den Ver-
fasser schliesst mit den Worten: «Wollen Sie
weiter Thre gottbegnadete Feder dem hohen
Ziel weihen, dass immer mehr Morgenkin-
der unter uns erwachen und dem dunklen
Abend ein neuer goldener Morgen folge, fiir
den wir uns bereithalten!»’

Besondere Freude an Hubers Buch hat
Leonhard Ragaz. Er widmet diesem «uner-
warteten und unverhofften Wunder» eine

88

ausfiihrliche Besprechung (NW 1934, S.
3271f.). Ragaz kann es kaum fassen: «Das
verkiindigt, mit kirchlicher Druckerlaubnis,
ein romisch-katholischer Priester!» Ragaz
vergleicht das Buch mit Félicité de Lam-
menais’ «Paroles d’un Croyant». Die beiden
Biicher seien sich in ihrer «prophetischen
Glut» verwandt. Besonders hat es Ragaz das
fiinfte Kapitel iiber die Einigung der Konfes-
sionen angetan. Er bezeichnet die dort ge-
dusserten Gedanken «nicht nur als das
Kiihnste, sondern auch als das Schonste und
Tiefste,... was ich iiber dieses grosse Pro-
blem auf der katholischen Seite gelesen».
Ragaz erinnert an seine schwankende
Beurteilung des Katholizismus. Drei Jahre
vorher war die Enzyklika «Quadragesimo
Anno» herausgekommen, die jeden Sozia-
lismus, auch den «religiGsen», verurteilt
hatte und den klerikalfaschistischen Stin-
destaat zu legitimieren schien. Ragaz meint,
die katholische Kirche werde einem
«schweren Gericht», einer neuen Katakom-
benzeit entgegengehen. Es werde wie jedes
Gericht aber auch eine Verheissung enthal-
ten. Das Buch Georg Sebastian Hubers sei
ein Vorzeichen, das beweise, «dass das Re-
volutiondre auch in der rémischen Kirche
Raum hat». «Dieser romischen Gemeinde
bin ich geneigt, noch eine grosse Aufgabe
zuzuschreiben.» Da hatte der dltere Prophet
einen jlingeren entdeckt, und erst noch in
einer andern, dem Reich Gottes scheinbar
entfremdeten Konfession. Zwei Propheten
hatten zueinander gefunden, wechselseitig
Geist vom eigenen Geist erkannt und diesen
Triumph des Heiligen Geistes iiber die kon-
fessionellen Schranken hinweg gefeiert.

Giftpfeile aus dem Hinterhalt

Nur einer versteht die Welt nicht mehr: Dr.
Victor von Ernst, der Redaktor der Schwei-
zerischen Kirchenzeitung, des Amtsblattes
der katholischen Kirche der Schweiz. Wie
kann ein Buch, das derartige Kerzereien
enthdlt, von allen gelobt werden und gar
noch das Imprimatur erhalten? Hinter fal-
schen Initialen versteckt, schiesst er seine
Giftpfeile aus dem Hinterhalt: «Man weiss
nicht, woriiber man sich mehr wundern soll:
dass es erscheinen konnte, oder dass es all-
gemein Bewunderung findet. Das eine
leuchtet klar hervor: Es herrscht in weiten



Kreisen eine erschreckende Unklarheit und
Verwirrung der religiosen und theologischen
Begriffe.»® Besonders das 5. Kapitel strotze
von Hiresien. Der Abschnitt iiber den «gu-
ten Hirten» lese sich wie ein Spott auf den
Heiligen Vater. Die romische Kirche be-
haupte doch nicht die Wahrheit zu haben,
sondern sie habe die Wahrheit und sei daher
auch die Hiiterin der Wahrheit. Eine Wieder-
vereinigung konne es nur geben durch die
Riickkehr zu dieser Wahrheit und darum zur
romischen Kirche, der «Vorsteherin des Lie-
besbundes».

Der Artikel wird von weiteren integrali-
stischen Bldttern abgedruckt, so unter ande-
rem vom «Neuen Volk», das Alois Schenker
herausgibt. Nur in der katholischen «Ost-
schweiz» verwahrt sich ein Anonymus ge-
gen die lieblose Verketzerung eines prophe-
tischen Menschen: «Wir halten es mit jenem,
der sagte, wo keine Liebe ist, ist keine
Wahrheit, und die Wahrheit lieblos verkiin-
den, heisse vom Licht reden und in der Fin-
sternis sein. Nun redet die <Kirchen-Zei-
tung> nicht einmal die Wahrheit, sondern
‘griindet ihre Lieblosigkeit gegen Mitbriider
auf Entstellungen. Wie lange kann derartiges
noch weitergehen?» Der Artikel schliesst
mit der Zuversicht, dass die Kraft des Pro-
phetischen sich gegen das Bose durchsetzen
werde. «Denn das Gute entfaltet sich in
dieser Welt nur am Widerstand am Bosen.»
Victor von Ernst gerit aus der Fassung, sucht
Erholung auf der Lenzerheide und beklagt
sich beim Bischof von St. Gallen iiber den
Anonymus, hinter dem sich Otto Karrer
verberge, der «unheilvolle Inspirator» Ge-
org Sebastian Hubers.

Karrer meldet sich spiter offen zu Wort.
So am 6. September 1935 im «Vaterland»,
wo er einerseits Hubers Rechtgldubigkeit
verteidigt, andererseits etwas Miihe bekun-
det mit seiner urchigen, wenig devoten
Sprache und seinem Hang zu Ubertreibun-
gen. Karrer schreibt auch einen Brief an
Bischof Scheiwiler und beklagt sich iiber
den «Zelotenkreis der Schweizer Kirchen-
Zeitung — an dem sich nachgerade kein an-
stindiger Theologe mehr als Mitarbeiter
beteiligen» konne.

Scheiwiler tut jedoch nichts, um seinen
Priester zu verteidigen. In der Kirchen-
zeitung vertritt ein starker und gefiirchteter
Ketzerjager die Generallinie, mit der iiber-

einzustimmen auch fiir einen Bischof oppor-
tun ist. Noch bevor das Verdikt aus Rom
eintrifft, wird Huber als Mitarbeiter der Lu-
zerner Jugendzeitschrift «Christkonigsruf»
ausgebootet. Eine weitere Zeitschrift, in der
Huber schreibt, heisst «Jugend am Werk».
Sie steht unter dem Einfluss Romano Guar-
dinis, kampft gegen Militir, kapitalistische
Zinswirtschaft und kirchliche Bevormun-
dung. Doch nicht allzu lange. 1936 setzt die
Bischofskonferenz auch diesem «Verrat in
den eigenen Reihen» ein Ende.

Das Verdikt aus Rom

Am 10. Juni 1936 bestitigt das Heilige Of-
ficium die lieblose Kritik des Denunzianten
Victor von Emst. Das Buch «Vom Chri-
stentum zum Reiche Gottes» wird in das
«Verzeichnis der verbotenen Biicher» aufge-
nommen. Gleichzeitig wird auch noch eine
weit «harmlosere» Schrift Hubers indiziert.
Sie tragt den Titel «Weisheit des Kreuzes»
und ist ein Erbauungsbuch, das der kirchli-
chen Hierarchie kaum nahetritt. Huber sollte
keine Spuren seines schriftstellerischen
Wirkens mehr hinterlassen. '

Der Osservatore Romano veroffentlicht
die Erkldrung, mit der das Heilige Officium
die Indizierung begriindet: «Die zwel
Biichlein «<Vom Christentum zum Reiche
Gottes> und «Weisheit des Kreuzes> des Prie-
sters Georg Sebastian Huber, die durch das
heutige Dekret des Hl. Officiums verurteilt
worden sind, enthalten einen Angriff von
unerhorter Dreistigkeit (un attaco di inaudita
audacia) gegen die Hierarchen des Chri-
stentums unserer Zeit und gegen die kirch-
lichen Gesetze, Institutionen, Organisatio-
nen und das kirchliche Leben unserer Tage.
Der Autor vermeidet es zwar fiir gewohn-
lich, die katholische Kirche zu nennen und
zieht den allgemeinen Ausdruck <«Christen-
tum> vor. Aber es ist klar, dass er auf die
katholische Hierarchie abzielt...»

Huber wird gezwungen, einen Eid auf
seine Rechtgldubigkeit zu leisten. Am 4.
Dezember 1936 verkiindet der Osservatore
die Unterwerfung: «Sac. Seb. Huber lauda-
biliter se subjecit.» Das geschieht gewiss
nicht ohne inneren Vorbehalt. «Das romi-
sche System wird nicht dadurch iiberwun-
den, dass man es bekdimpft, sondern dass
man es beschdmt, so dass es mehr und mehr

89



rechts liegengelassen wird», schreibt Huber
ein halbes Jahr vor seiner «Unterwerfung»
an Leonhard Ragaz (30.6.36).

Erst Rede- und Schreibverbot,
dann Verbannung

Die Unterwerfung geniigt dem Bischof
nicht. Er verhidngt iliber den dissidenten
Priester auch noch ein Rede- und Schreib-
verbot. Huber ist bereit, sich diesem Verbot
zu unterziehen, «wie ich ja auch gern Thren
Wiinschen nachkomme, soweit ich sie vor
Gott und meinem Gewissen verantworten
kann»®.

Als Huber, dem Freund der religios-

sozialen Bewegung, auch das Referat an
deren Jahresversammliung 1937 verboten
wird, fragt Ragaz ihn nach dem Grund seines
Gehorsams. Huber antwortet, ein gegentei-
liges Verhalten hitte Suspension vom Prie-
steramt bedeutet, wodurch ihm «jede Wirk-
samkeit in der Kirche» verunmdoglicht wor-
den wire.!” Soweit will er es nicht kommen
lassen: «Ich habe trotz allem meine Aufgabe
an den Katholiken, den «verlorenen Kindern
Israels>». Er wisse wohl, dass unter diesen
Umstédnden die Okumene «gehemmt» wer-
de. «Wir sind diesbeziiglich ein halbes Jahr-
hundert zu friih auf der Welt» (3.11.37).
. Tatsdchlich kann Huber weiterhin fiir die
Okumenische Bewegung «Una Sancta»
arbeiten. Offenbar ldasst man ihn auch als
Redaktor einer kleinen Zeitschrift gewéh-
ren, die den Namen «Dein Reich komme»
tragt.

Ein zweiter «Fall Huber»

Doch 1942 kommt es zu einem zweiten «Fall
Huber», nachdem Bruder Georg Sebastian
eine Reihe von «Briefen» aus der eben er-
wihnten Zeitschrift unter dem Pseudonym
Johannes Stephanos im «Una Sanctax»-Ver-
lag verdffentlicht hat. Das kleine Buch trégt
den Titel «Christliche Einheit im Zeichen
des Kreuzes». Seine Kernaussage ist, dass
echte Einheit nur entstehen kann, wo Men-
schen sich der Erfahrung des Kreuzes stellen
und umdenken. Diese Einheit ist nicht
machbar, sondern Geschenk Gottes. Anders
verhilt es sich mit der kirchlichen Einheit:
Sie ist «nur eine gewohnheitsmissige,
traditionelle, auf Denktriagheit beruhende

90

oder aber machtmissige, organisatorische
Zwangseinheit, die bei jeder grosseren Be-
lastung aus dem Leim gehen konnte»'!.

Hubers Ton wird leidenschaftlicher. Er
geht mit den «Theoristen» und «Wahr-
heitspachtern» hart ins Gericht.'? Die neue
Einheit werde nicht ihnen, sondern weit eher
den Siindern, Ketzern und Unglaubigen ge-
schenkt: «Es sind Menschen mitten in allen
Religionen der Welt, sie tragen das Siegel
des Reiches Gottes, und sie kennen einander
und winken einander zu. Sie sind die Vor-
boten der geistigen Wiederkunft Christi und
einer kommenden neuen Einheit in Christus.
Diese neuen Christen hiiben und driiben
finden von selbst zueinander, wihrend alle
Einigungsversuche der alten Christenheit
umsonst sein werden. Sie werden zwar von
den Schriftgelehrten gehasst und verfolgt,
unterdriickt und getdtet, aber sie stehen im-
mer wieder auf. Denn es ist ihnen die Ver-
heissung gegeben: <Fiirchte dich nicht, du
kleine Herde, denn es hat Gott gefallen, dir
das Reich zu geben>.»"

Prompt landet auch diese Schrift auf dem
Index. Die Bischofskonferenz verbietet im
Juli 1942 gar die Zugehorigkeit zur «Una
Sancta»-Bewegung. Josephus Meili, Schei-
wilers Nachfolger im Bischofsamt, muss
den Neuerer streng ermahnen (graviter mo-
nere) und das Rede- und Schreibverbot be-
statigen. Huber wird ausserdem in eine
Klause bei der 1400 Meter hoch gelegenen
Flumserbergkapelle versetzt. Der Pfarrer
von Flums, der von seinem neuen Mitarbei-
ter gar nicht angetan ist, erhélt von Gene-
ralvikar Zollig die Antwort: «Wir konnen
es einigermassen begreifen, dass Ihnen die-
ser Mitbruder nicht gerade angenehm ist.
Aber der Bischof muss auch fiir die fehl-
baren Priester sorgen, kann sie nicht toten. ..
Ubrigens sind wir iiberzeugt, dass Rev. G.S.
Huber auf seinem jetzigen Posten nicht viel
schaden wird noch kann...»'

Wie reagiert Huber auf seine Verban-
nung? Dass er den Humor nicht verloren hat,
zeigt ein weiterer Brief an die Gartenhof-
strasse. Darin stellt Huber sich als eine Art
Tourismusseelsorger vor, dem die «mo-
dernste Pastoration der ganzen Di6zese» an-
vertraut worden sei. Ernster fiahrt er dann
allerdings fort, hoffentlich werde es von sei-
ner «Strafversetzung» einmal heissen: «Sie
gedachten es bose zu machen, Gott aber



lenkte es zum Guten» (20.2.43). In einem
andern, undatierten Brief dieser Zeit lesen
wir ein trotziges «Ich kann warten». Und:
«Nun ist mein Schweigen hoher Herren
Wille. Als ob gefihrlich nicht auch konnte
sein — die Stille.»

Die letzten Jahre

Bruder Georg Sebastian muss bis 1956 die
kleine Kapelle hiiten und von den Opferga-
ben der Besucher leben. Auch Ragaz spendet
ihm ein Startkapital von 120 Franken. Spéter
erhélt Huber ein mageres Gehalt zugebilligt.
Es sei trotzdem die schonste Zeit seines Le-
bens geworden, steht in seinem Geistlichen
Testament. «Man hat mir so gewissermassen
eine Flucht «fuori le mura> des Confessiona-
lismus ermoglicht, ohne dass ich mich von
der Kirche als solcher trennen musste»,
heisst es in einem der letzten Briefe an Ragaz
(20.2.43).

Huber findet endlich die Musse, seinen
kiinstlerischen Begabungen zu folgen, ist
Dichter, Maler und Schnitzer. Er gestaltet
groteske Figuren aus Wurzeln und Steinen.
Fiir seine Holzschnitzereien gewinnt er in
einem Wettbewerb sogar den ersten Preis.
Durch eine Ausstellung in Ziirich findet er
auch unter Kunstsachverstindigen Aner-
kennung.

Huber respektiert das i1hm auferlegte
Schreibverbot. Eine Ausnahme erlaubt er
sich in seinem Nachruf auf Leonhard Ragaz,
den am 6. Dezember 1945 verstorbenen
Freund. Im darauffolgenden Gedéichtnisheft
der Neuen Wege berichtet Huber, wie Ragaz
thn noch an seinem letzten Lebenstag
empfangen habe, obwohl er «mit einer wich-
tigen Schreibarbeit beschiftigt» gewesen
sei. Es handelte sich wohl um die letzte
Predigt fiir die Neuen Wege. Wie «durch
eine innere Stimme gemahnt», habe Huber
an diesem Tag bei Ragaz an der Garten-
hofstrasse hineingeschaut. «Und so kam er
mit seinem gewohnten liebenswiirdigen
Licheln, den Heizkorper unter dem Arm, zu
mir ins Sprechzimmer.» Fiir Huber ist es
«wie eine Fiigung», «dass es mir vergonnt
war, Leonhard Ragaz gerade noch an seinem
letzten Lebenstag zu besuchen und ihm so
unbewusst gleichsam meinen Segen in die
Ewigkeit mitgeben zu konnen» (NW 1946,
S. 20).

Den religidsen Sozialistinnen und Sozia-
listen um Ragaz aber wiinschte Huber, dass
«der Geist dieses heimgegangenen schwei-
zerischen Geistesmannes» auf sie iibergehen
moge, wie «der Geist des Elias in doppelter
Starke auf den Elisa iiberging» (NW 1946,
S. 23). Er blieb ihnen auch spiter verbun-
den. Sie besuchten ihn anfangs der 50er
Jahre, wenn der einwdchige Ferienkurs der
Religios-sozialen Vereinigung auf dem
Flumserberg stattfand. Es war immer auch
eine Woche der Solidaritit mit dem strafver-
setzten Propheten.

1956 kehrt Huber in sein Elternhaus in
Goldach zuriick. «Resignat» nennt er sich in
gewollter Doppelsinnigkeit. Dass er nicht
ganz resignieren muss, hingt mit dem Auf-
bruch in der katholischen Kirche zusammen.
1958 kommt endlich der «gute Hirte» in der
Person Angelo Roncallis. Mit ihm fiihlt sich
Georg Sebastian so sehr verbunden, dass ihn
der Tod Johannes XXIII. am 3. Juni 1963
wie ein schwerer Schlag trifft. Am Todestag
des Papstes wird unser Bruder schwer krank.
Einen Monat spiter ist er gestorben. «Ut
unum sint», dass alle eins seien, lesen wir auf
seinem Grabstein vor der Pfarrkirche in
Goldach.

Der Prophet

War Georg Sebastian Huber ein Prophet? Er
hat sich so gesehen, aber nicht etwa selbstge-
fallig, sondern widerstrebend, dngstlich und
im Bewusstsein der eigenen Mingel — wie
alle echten Propheten. Als er kurz nach sei-
nem 50. Geburtstag auf den Flumserberg
verbannt wurde, schrieb er «eine Rechtferti-
gung», die den Haupttitel trug: «Mein Weg
und mein Beruf»'®. Darin lesen wir: «Ich bin
kein Mensch des Forums, des Marktes, der
Biihne. Ich bin kein Mensch des Amtes, der
Schule und des Gesetzes. Ich fliichtete mich
schon als Kind in den Keller, als man mich
zum Altardienst holen wollte. Und ich
strdubte mich noch, als ich schliesslich doch
zum Priester geweiht werden sollte... Ich
spreche gern von meinen Erkenntnissen,
aber nur in kleinem Kreis. Es ist mir immer,
als ob es fiir die Sache, die ich zu vertreten
habe, noch nicht Tag sei... Ich bin dazu
geboren, in der Stille und in der Einsamkeit
mit Musse nachzudenken und zu horchen
auf die Stimme Gottes und die Stimme der

91



Zeit. Blosse Wissenschaft als Theorie hat
mich nie interessiert, aber um die Erkenntnis
der aktuellen Wahrheit und des aktuellen
Willens Gottes habe ich mich stets leiden-
schaftlich bemiiht, sowie um die Fahigkeit,
davon prophetisch Zeugnis abzulegen...»
Und dann der vielleicht entscheidende Satz:
«Wer mit dem Reich Gottes, dem Reich der
Einheit mit Christus ernst macht, wird aus-
gebiirgert aus den Parteien dieser Welt. Er
hat die Gnade, das Utopische, Unmogliche
tun zu diirfen.»

Zum Propheten gehort auch ein politi-
sches Reich-Gottes-Verstdndnis, das sich
nicht abfindet mit den Machenschaften der
Michtigen in Politik und Wirtschaft. Anders
als Ragaz ist Huber zwar nicht der kdmpfe-
rische Sozialist, der mitten in der Arbeiter-
bewegung das Reich Gottes sucht. Aber als
Sozialist empfindet er sich durchaus, jeden-
falls seit er Ragaz’ «Schau des Sozialismus»
kennengelernt hat (30.6.31). Fiir Huber ist
der «Zentralgedanke des Christentums nicht
die Flucht aus dem Leiblichen ins Geistige,
sondern die Herstellung des Reiches Gottes
durch Erlosung, Heiligung und Verkldrung
aller Kreatur, sowohl der geistigen als der
leiblichen» (S. 71f.). Diese Befreiung aller
Kreatur, die nicht nur einen befreiungstheo-
logischen Aspekt fiir die Erniedrigten und
Beleidigten aufweist, sondern auch einen
okologischen fiir die geschundene Natur, ist
ganz nach dem Sinne von Leonhard Ragaz,
den Huber in solchem Zusammenhang im-
mer wieder zitiert.

In der freigeldlerischen Zeitschrift «Ju-
gend am Werk» hat Huber sich dem Kampf
gegen das Militar und die kapitalistische
Zinswirtschaft angeschlossen. Besonders
wichtig war ithm das Friedensengagement.
Er nannte es in seiner Rechtfertigungsschrift
von 1943 zusammen mit der Okumene: «Die
Wahrheit, die kommende Einheit in Christus
wie der kommende Weltfriede brauchen ihre
Pioniere, die sich opfern.»

1960 veroffentlicht Huber einen Artikel
iber «Das Prophetische im neuen Zeital-
ter». Darin spricht er von einer kommenden,
wieder «urchristlichen Epoche», in der das
Martyrium eine «Massenerscheinung» sein
werde. «Wir brauchen heute Mirtyrer ihres
christlichen Gewissens, verfolgt von Staat
und Kirche.» Und wieder wird der Zusam-
menhang mit dem Pazifismus, erkennbar:

92

«Es mehren sich heute schon die Stimmen,
die den Krieg als vollig sinnloses Mittel
betrachten, politische Notwendigkeiten da-
mit zu verteidigen. Warum sollen wir da
nicht das Maximum an geistiger und mora-
lischer Kraft mobilisieren gegeniiber dem
Maximum an dimonischer Bedrohung?»
(NW 1960, S. 228f.).

Auch in seinem 1959 erschienenen Buch
iber «Das Prophetische» sind «Staatsfeind-
lichkeit» und «Vaterlandsverrat» die typi-
schen Verbrechen, die der Prophet begeht. Er
kann nicht anders, denn er sieht «in den
jetzigen Zustinden den schreienden Gegen-
satz zu der Gottesgerechtigkeit des kom-
menden, seinsollenden Gottesfriedens».
«Deshalb greift der prophetische Geist das
soziale, das offentliche Leben an. Er klagt
die offentliche Siinde an. Er enthiillt das
Unrecht im Sozialen: im wirtschaftlichen,
politischen und kirchlichen Leben.»'® Kein
Zweifel, Huber wiirde heute auf der Seite
der Befreiungstheologen stehen, die den
«strukturellen Siinden» in Gesellschaft und
Kirche den Kampf ansagen.

Schlussbemerkung

Der Zufall will es, dass fast gleichzeitig mit
diesem Vortrag Hubers Buch «Vom Chri-
stentum zum Reiche Gottes» in neuer
Auflage erscheint. Der kiirzlich gegriindete
«Kundschafter Verlag» des katholischen
Theologen Josef Breuss in Wettingen hat
sich zu dieser Neuauflage entschlossen.
Das Buch enthilt ein Nachwort, das mir
wichtige biographische Hinweise bot. Viel-
leicht ist das neuerwachte Interesse an Georg
Sebastian Huber aber auch kein Zufall, son-
dern ein «Zeichen der Zeit». Ich mochte es
hoffen. Du sollst nicht umsonst gelebt, ge-
liebt, gelitten, geschrieben haben, Bruder
Georg Sebastian.

1 Vgl. Zeichen der Zeit: «Katholizismus und
Moderne», in: NW 1990, S. 155ff. — Nur Alfred
Stoecklin, ein «Aussenseiter» unter den katholi-
schen Historikern, widmet G. S. Huber einen Ab-
schnitt in: Schweizer Katholizismus. Zwischen
Ghetto und konziliarer Offnung, Einsiedeln
1978, S. 1071f.

2 Bischofliches Archiv St. Gallen (BASG), Per-
sonalakte Georg Sebastian Huber, E 1. (Dieses



Zitatund die folgenden aus dem BASG sind Josef
Breuss’ «Nachwort» entnommen, in: Georg
Sebastian Huber, Vom Christentum zum Reiche
Gottes, Neuauflage, Brugg 1991, S. 282ff.)

3 Die Briefe an Ragaz werden mit dem jeweili-
gen Datum zitiert. Sie finden sich im Ziircher
Staatsarchiv unter W 67/106.

4 Die Seitenzahlen sind noch der ersten Auflage
(Regensburg 1934) entnommen.

5 Vgl. Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer
Katholiken ins Ghetto, 2. Auflage, Ziirich 1991.
6 BASG, Personalakte E 1. Auch Hugo Kramer
zitiert dieses Testament in einem Gliick-
wunschartikel zu Hubers 70. Geburtstag, in: NW
1963, S. 37.

7 Alle Zitate nach Breuss, a.a.0., S. 286f,

8 Dieses Zitat und die folgenden nach Breuss,
a.a.0., S. 288-303.

9 BASG, E 50 Higgenschwil 1 d.

10 Im Staatsarchiv findet sich eine Abschrift des
bischoflichen Briefs. Darin heisst es tatsdchlich:
«Ich verbiete IThnen strikte, diesen Vortrag zu
halten oder an dieser Versammlung teilzuneh-
men. Tendenzen und Zusammensetzung dieser
Gesellschaft sind derart, dass ich Sie unter dem
Gehorsam verpflichten muss, die Hinde davon zu
lassen und keinen Verkehr mit derselben zu unter-
halten.»

11 Johannes Stephanos (Georg Sebastian Hu-
ber), Christliche Einheit im Zeichen des Kreuzes,
Zug oJg., S. 12.

12 A.a.0., S. 47, 50.

13 Aa.0O,S.72.

14 BASG, Personalakte E 1.

15 Abgedruckt in: Breuss, a.a.0., S. 319ff.

16 Das Prophetische. Sein Wesen, sein Charak-
ter, seine Notwendigkeit, Wien 1959, zit. nach:
NW 1963, S. 250.

Kundschafter M Verlag

Georg Sebastian Huber

VOM CHRISTENTUM
ZUM REICHE GOTTES

340 Seiten
Mit einem biographischen Nachwort von Josef Breuss
ISBN 3-9520001-0-8
Fr. 25.-/ DM 25.- / OS 200.-

Kundschafter Verlag, Josef Breuss, Klosterstrasse 12, 5430 Wettingen
Telefon 056 26 87 50 und 056 42 11 15

03



	Vom Christentum zum Reiche Gottes [Georg Sebastian Huber]

