Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 3

Artikel: Beat Dietschy im Gesprach mit Maria Toj : "Es ist das Unrecht, das uns
vereint" : 500 Jahre Widerstand in Guatemala

Autor: Dietschy, Beat / Toj, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beat Dietschy im Gesprdch mit Maria Toj

«Es ist das Unrecht, das uns vereint»
500 Jahre Widerstand in Guatemala

Am 12. Oktober 1992 jihrt sich zum 500. Mal die Eroberung Amerikas, die euphemistisch als
«Entdeckung» bezeichnet und gefeiert wird. Gegen diese «Geschiche der Sieger» wehren
sich immer mehr politisch bewusste Frauen und Mdnner Lateinamerikas. Mit einigen von
ihnen hat Beat Dietschy Gesprdche gefiihrt, die der Exodus-Verlag noch in diesem Monat
unter dem Titel «Ist unser Gott auch Euer Gott?» herausgeben wird. Dank der freundlichen
Genehmigung von Autor und Verlag bringen wir eines dieser Gesprdche als Vorabdruck:
Maria Toj, Quiché-Indianerin und Bduerin in Guatemala, macht sich Gedanken iiber
500 Jahre der Blutsaugerei, der Evangelisation mit Kreuz und Schwert, der ideologischen
Verdummung des Volkes. Diese Frau, die erst im «Komitee der Bauerneinheit» (CUC) Lesen
und Schreiben gelernt hat, bringt die Dinge mit einer Schdrfe auf den Punkt, die manch eine
gelehrte Analyse beschdmen miisste. Dass es in Guatemala weder Demokratie noch Gerech-
tigkeit noch Frieden gibt, erfahre sie «am eigenen Leib», erkldrt eine selbstbewusste Maria

Toj, dazu brauche sie «kein Studium».

Sie brachten uns die Evangelisation
mit Kreuz und Schwert

Beat Dietschy: Maria Toj, wie hdtten Sie
sichvor 500 Jahren als Angehorige des Qui-
ché-Volkes verhalten, als mit Pedro de Alva-
rado die Spanier in Guatemala einfielen?

Maria Toj: Ich sehe die Weisheit, das Wis-
sen und die Klugheit meines Volkes, die
Geschwisterlichkeit und Solidaritit, dass ei-
ner den andern achtet, die Wiirde, die den
Frauen zukommt. Ich sehe, dass niemand
verhungern muss, weil das Land und alles,
was uns umgibt, fiir alle da ist. Ich sehe die
grossen Leistungen auf dem Gebiet der
Astronomie, der Landwirtschaft und der
Bildhauerkunst, all diese Erfahrungen und
diesen Ideenreichtum. Ich sehe die Freude
am Leben, ohne die Verschmutzung und das
Leiden der folgenden 500 Jahre. Niemals
wiirde ich es zulassen, dass so einer wie
Pedro de Alvarado kommt und all das zer-
stort, was von uns aufgebaut worden ist.
Schliesslich und endlich sind wir es, die
Amerika entdeckt haben. Dass andere dann
kommen mit der einzigen Absicht zu zersto-
ren, zu toten, Blut zu vergiessen und sich
dessen zu bemichtigen, was dem Volk ge-

76

Red.

hort — das kann ich in keiner Weise billigen.
Das aber hat Pedro de Alvarado getan, als er
kam und in unser Land eindrang.

Wenn ich damals gelebt hitte, in einer
Dorfgemeinschaft, so hitte ich als Bewoh-
nerin des Landes, als Frau und als Mutter,
das nie akzeptieren konnen. Damals fingen
die Leiden an, mit den Witwen, den Waisen,
der Zerstorung und der Armut, in der wir
heute leben. Damals fing diese Spaltung an,
dass es Reiche und Arme gibt. Es ist nicht
wabhr, dass das gottgewolltist. Hitten sie uns
andere Kulturen gebracht — wir hitten nichts
dagegen gehabt. Denn wir brauchen die Er-
fahrungen und Fortschritte anderer, um uns
entwickeln zu konnen. Aber das war nicht
s0. Und darum berichtet die Geschichte da-
von, wie unsere Vorfahren Widerstand ge-
leistet haben und ihre Dorfer und ihr Land
verteidigt haben. Denn sie liebten die Mutter
Erde. Wir wissen, dass wir ohne das Land
und die Natur nicht leben konnen. Wir lieben
das Leben. So hat also damals unser Wider-
stand begonnen. Und es ist klar, dass es ein
Krieg ist, der den Einwohnern hier gegen
ihren Willen aufgezwungen worden ist. Und
bis zum heutigen Tag dauert er an: Es sind
500 Jahre des Widerstands gegen das Lei-
den, den Hunger, die Armut.



Beat Dietschy: Nun sind auch andere ge-
kommen: Kirchenleute, Ordensleute und
Priester. Was denken Sie iiber sie?

Maria Toj: Nun, sie brachten damals, wie
sie sagten, eine Evangelisation. Aber sie
brachten sie uns mit Kreuz und Schwert. Auf
diese Weise haben sie uns mit dem Kreuz
betrogen. Wir wissen, was uns die Heilige
Schrift sagt, denn aus ihr beziehen wir auch
unser Bewusstsein. Aber die Evangelisation,
die sie uns 500 Jahre lang brachten, bestand
darin, uns zu sagen: «Selig sind die Armen,
denn ihnen gehort das Himmelreich.» Oder:
«Du sollst nicht fremdes Gut begehren.»
Einen Konformismus haben sie uns beige-
bracht, dass wir arm seien, aber spéter ein-
mal, da stiinde uns die Herrlichkeit offen.
Aber auch, dass wir hier alle Heiden und
vom Teufel seien. Auf diese Weise hat uns
die Kirche eine Ideologie eintrichtern wol-
len, um uns die Augen zu verschliessen. «Tu
das nicht, das ist Siinde» — aber das, was sie
getan haben, das war keine Siinde. «Wenn
Gott es befiehlt», sagten sie, «miissen wir es
tun», und im Namen Gottes toteten sie.
Aber das ist nicht, was Gott uns sagt. Gott
ist nicht ungerecht, er ist gerecht. Sie sagten
uns also nicht, was wirklich in der Heiligen
Schrift steht, was Jesus Christus getan hat:
das Leben hinzugeben fiir die Briider. Jesus
sagt: «Selig sind die Armen, die an Gerech-
tigkeit glauben.» Und nicht: «Selig sind die
Armen, weil sie Hunger leiden und weil man
ihnen das Land weggenommen hatund ihnen
einen Hungerlohn zahlt» — denn deswegen
gibt es Armut. Nein, er sagt: «Selig ist, wer
das Leben fiir seine Briider hingibt.» Heute
aber sind wir trotzdem nicht gegen die Kir-
che schlechthin. Denn es gibt in ihr auch
einen authentischen und bewussten Teil. Wir
haben viele Ordensménner und Ordens-
frauen kennengelernt, die wahrhaftige Ka-
tholiken sind, die ihr Leben hingeben fiir ihre
Briider und es dabei auch verloren haben.

Wie konnen wir von Frieden sprechen,
wenn Hunger herrscht?

Beat Dietschy: Wie hat sich die gesellschaft-
liche Realitdit in Guatemala gewandelt?

Maria Toj: Was sich gewandelt hat, seit sie
uns die Evangelisation, die Zivilisation und

das alles gebracht haben, ist zum Beispiel,
dass heute von einer «Begegnung zweier
Welten» gesprochen wird. Sie sprechen
nicht mehr von der Entdeckung, sondern von
einer Begegnung zweier Kulturen, weil wir
alle gesagt haben, dass wir nicht entdeckt
worden sind. Aber es wird auch nicht mehr
von Invasion, Invasoren und Uberfallenen
gesprochen, auch nicht mehr vom grossen
Unrecht, das uns angetan wird. Auch das hat
sich gewandelt — statt dessen gibt es nun
Demokratie, herrschen Frieden und Gerech-
tigkeit, gibt es Gesetze und politische Par-
teien, damit man sagen kann, es herrscht
wahrhaftig Demokratie, denn wir konnen ja
wihlen und gewahlt werden.

Das alles aber ist nur fiir diejenigen da,
die etwas davon haben, fiir eine kleine Min-
derheit, die liber die 6konomischen Mittel
verfiigt, die regiert, die das Geld, die Macht
und die Waffen besitzt. Ihnen dient das. Uns
aber, die Frauen und Ménner und Kinder, die
nicht lesen und schreiben konnen, die Ar-
beiter auf dem Land und in der Stadt, uns
saugen sie immer noch bis aufs Blut aus. Wer
bearbeitet denn die Lindereien? Wir, die
Campesinos. Und wer hat den Gewinn da-
von? Die Herren, die heute Eigentiimer die-
ses Landes sind. Wir sind die Knechte, und
sie sind die Herren. Friiher, zur Zeit der
Eroberung, gab es noch die Konige, aber
heute sind wir die Knechte und Bediensteten
dieser Herren. Das ist der Widerspruch, den
wir heute sehen.

Beat Dietschy: Wie haben Sie selber diese
Zusammenhdnge entdeckt?

Maria Toj: Ich komme vom Land und bin
Mutter von sechs Kindern. Ich selber hatte
nicht die Gelegenheit, zur Schule zu gehen
und war Analphabetin. Erst dank meiner
Organisation habe ich, weil ich es brauchte,
Lesen und Schreiben gelernt. Aber wir brau-
chen in Guatemala kein Studium, wir erle-
ben es in der Praxis, am eigenen Leib, dass
es fiir uns auf dem Land keine Demokratie,
keinen Frieden und keine Gerechtigkeit gibt.

Wie kann man denn von «Demokratie»
sprechen, wenn wir, die einheimische Be-
volkerung, nicht beriicksichtigt werden?
Wir sind immer noch im Stich gelassen,
marginalisiert, gedemiitigt und diskrimi-
niert. Es wird uns sogar verboten uns zu

77



organisieren, obwohl die Verfassung Guate-
malas die Organisationsfreiheit vorsieht. In
der Praxis aber stimmt das nicht. Wir erleben
doch, dass wir unseren Kindern das Brot
oder die Friichte, um die sie uns bitten, nicht
geben konnen. Bevor die Sonne aufgeht,
stehen wir auf, und wenn sie langst unterge-
gangen ist, arbeiten wir immer noch. Aber-
tausende von Campesinos gehen an die Pa-
zifikkiiste, um dort auf den Plantagen fiir
vier oder fiinf Quetzal — was etwa einem
Dollar entspricht — zwolf Stunden am Tag zu
arbeiten. Das ist ein unmenschliches Leben.

Wihrend auf der einen Seite Baumwolle,
Kaffee und Friichte, die dort geerntet wer-
den, grossen Reichtum fiir Guatemala brin-
gen und noch grosseren fiir andere Linder,
konnen wir Campesinos uns nicht einmal
mehr ein Pfund Zucker leisten, und noch viel
weniger ein Pfund Fleisch. Wie konnen
wir von Frieden sprechen, wenn Hunger
herrscht? Und was sollen wir dazu sagen,
dass Arbeiterinnen und Arbeiter, die Lohn-
verbesserungen verlangen, einfach entlas-
sen werden, und dass es dann heisst, wir
wiirden dem guten Ruf der Demokratie in
Guatemala schaden?

Das Hauptproblem aber besteht darin,
dass wir, obwohl wir als Campesinos die
Mehrheit im Land sind, kein Land zur Ver-
fiigung haben, um uns davon zu ernihren. Es
sind nur kleine Stiickchen Land, die einige
von uns haben, Land, das kaum noch etwas
hergibt, und oft ist es steiniger Boden in
Hanglage.

Weil ich Indianerin bin,
muss ich in Armut leben

Beat Dietschy: Wie kamen Sie dazu, in einer
Organisation wie dem CUC, dem Komitee
der Bauerneinheit, mitzuarbeiten?

Maria Toj: Von klein auf habe ich Diskrimi-
nierungen erlebt, zum Beispiel, wenn ich als
Hausangestellte arbeiten musste. Als ich
dann dlter wurde, habe ich, da ich katholisch
bin, inder Kirche mitgemacht und an Kursen
teilgenommen. Dort haben uns idltere Kurs-
teilnehmer klargemacht, dass auch wir
Rechte haben. Spiter habe ich dann in einem
Komitee fiir Bewusstseinsbildung mitge-
arbeitet und dort auch mehr iiber die na-
tionale Realitit erfahren und dariiber, war-

78

um es soviel Armut und Diskriminierung
gibt.

So gingen mir langsam die Augen auf,
und ich begriff, dass es nicht daran liegt, dass
wir so sein wollen, sondern dass uns das
alles aufgebiirdet worden ist. Ich habe er-
fahren, dass es eine Verfassung der Republik
gibt. Viele Dinge habe ich erfahren, von
denen ich vorher nichts wusste. Die Armut
war mir schon bewusst, aber ich wusste
keinen Weg. Dass ich, weil ich Indianerin
bin, in Armut leben muss, dass .ich diskri-
miniert werde als Frau, als Mutter und als
Indianerin, auf Grund meiner Kleidung,
meiner Sprache — dass diese Diskriminie-
rung auch Griinde und Ursachen hat, das
wurde uns im Komitee bewusst. Wir sind
nicht gegen unsere Briider, die Ladinos. Was
konnen wir aber tun? Wir wollen nicht nur
zuhoren und das traurige Schicksal unseres
Volkes mitansehen. Darum organisieren wir
uns, auch wenn ihnen das nicht passt. Und
ich bin fest entschlossen, weiter meinen
kleinen Beitrag dazu in der CUC zu leisten.

Beat Dietschy: Wie erleben Sie Ihre Dis-
kriminierung als Quiché?

Maria Toj: Wir erleben das stéindig, wenn
wir bei einer Behorde vorsprechen. Als Frau
und als «India» werden wir gar nicht beach-
tet, tiberhaupt nicht ernst genommen. Wenn
aber Ladinos kommen, dann heisst es sofort:
«Nehmen Sie doch bitte Platz!» Sie werden
sehr freundlich behandelt. Wie wenn ich
keine Person wire, die einen Wert und eine
Wiirde hat, als wire ich nicht auch Teil die-
ser Gesellschaft. Auch im Spital werden wir
schlecht behandelt. «Da, kannst dir das be-
sorgen», sagen sie uns. Andere aber, die
werden ganz anders bedient. Auf dem Markt
heisst es: «Willst du das, Maria?», als ob ich
nur einen Vornamen hitte. «Tochter» sagen
sie zu mir. Dasselbe erleben wir in den Schu-
len: Einer «India», die ihre traditionelle
Kleidung beibehilt, werden schlechtere No-
ten gegeben. Wir werden verachtet, ja ge-
hasst. Auch wenn Wahlen sind und die
Kandidaten iiberall hinkommen — wer von
den Abgeordneten kiimmert sich schon um
uns?

Beat Dietschy: Wie steht es mit der Dis-
kriminierung als Frau, dem Machismo?



Maria Toj: Als Frauen werden wir doppelt
ausgebeutet. Wir erhalten als Frauen nicht
denselben Lohn wie ein Mann, und ausser-
dem miissen wir als Miitter schauen, wie wir
unsere Kinder durchbringen kénnen. Aber
die Werte unserer Vorfahren helfen uns wei-
terzukdmpfen. Und sowieso gibt es in Gua-
temala sehr viel Machismo. Im CUC aller-
dings, da helfen wir unsern Minnern nach.
Ich in meinem Fall hatte einige Schwierig-
keiten zu iiberwinden. Denn wenn sich die
Minner nicht auch beteiligen, dann verste-
hen sie nicht, warum wir Frauen uns enga-
gieren. Wenn sie aber mitmachen, dann ver-
stehen sie das besser.

Den Machismo gibt es aber nicht nur auf
dem Land, er ist in der ganzen Gesellschaft
verbreitet. Wir haben als Frauen nicht die
gleichen Partizipationsmoglichkeiten, nicht
die gleichen Chancen einer Schulbildung,
~ mehrheitlich sind wir Analphabetinnen. Von

klein auf, schon wenn ein Kind zur Welt
kommt, hat es, wenn’s ein Junge ist, viel
mehr Wert. Middchen aber werden diskrimi-
niert. Das ist nicht die Schuld unserer Eltern,
das ist etwas, was ithnen eingeimpft worden
ist. Ausserdem haben wir als Frauen dop-
pelte Arbeit zu leisten, die Hausarbeit bela-
stet uns sehr. Vielfach nehmen die Ménner
ihre Mitverantwortung fiir den Haushalt
nicht wahr. Und die Arbeit der Frauen hat
nicht den gleichen Wert. In der Bildungs-
arbeit des CUC spielen darum diese Fragen
der Gleichberechtigung eine wichtige Rolle.

Es passt ihnen nicht,
dass wir uns organisieren

Beat Dietschy: Welches sind die Haupt-
achsen der Arbeit des CUC?

Maria Toj: Wir haben unsere Arbeit in vier
Gebiete aufgeteilt: den Aufbau der Organisa-
tion, die Selbstverteidigung, die Bewusst-
seinsbildung und die politische Arbeit. Wir
nennen das die vier Beine des CUC. Wenn
wir ndmlich Klarheit dariiber gewonnen ha-
ben, was die Ursachen der Ungerechtigkeit
sind, dann miissen wir uns zuerst organisie-
ren. Organisiert zu sein hilft aber nicht wei-
ter, wenn wir die Hinde in den Schoss legen.
Wir miissen Bewegungen ins Leben rufen,
die fiir Landrechte und bessere Lohne kimp-
fen, damit wir unsern Kindern eine Tortilla

mehr geben konnen. Wir miissen etwas tun
gegen die Ubergriffe des Heeres, der Polizei,
und dafiir sorgen, dass Menschenrechte wie
das Demonstrations-, das Streikrecht und
die Organisationsfreiheit respektiert werden.
Auch miissen wir uns selber schiitzen kon-
nen, und dabei helfen uns die Erfahrungen
unserer Vorfahren sehr, denn sie mussten
auch hédufig im Verborgenen arbeiten.

Auf lokaler Ebene, in den Dorfgemein-
schaften, gibt es Komitees fiir die Land-
wirtschaft, fiir soziale Verbesserungen, aber
auch solche zur Verteidigung gegen Bandi-
ten. Denn das ist ein weiteres Problem auf
dem Land: Riuberbanden, die hiufig von
den dort stationierten Heereseinheiten orga-
nisiert werden, von den gleichen, die an
einigen Orten die Massaker veranstaltet ha-
ben. Darum sind viele Dorfgemeinschatten
in dauernder Alarmbereitschaft und haben
sich dafiir Kommunikationsnetze aufgebaut.

Unsere Waffen sind aber Gesetz und Ver-
fassung. Darum studieren wir sie griindlich,
um uns damit verteidigen zu kdnnen, um
Ubergriffe anzeigen und sie auch in den
Medien bekanntmachen zu konnen. Die
Offentlichkeitsarbeit ist ein wichtiger Teil
unserer Arbeit. Aber es passt ihnen nicht,
dass wir uns so organisieren.

Beat Dietschy: Die Armee ist in Guatemala
allgegenwdrtig, sie ist eine Art Staat im
Staat. Gibt es immer noch Repression?

Maria Toj: Am schlimmsten war sie zwi-
schen 1980 und 1983. Dann sah es so aus, als
ob sie authoren wiirde. Das war aber nur ein
Ablenkungsmandéver, sie hat nicht aufge-
hort. Dass die Truppen nicht mehr in die
Dorfer eindringen, das haben wir dank unse-
rer grossen Anstrengungen erreicht. Das ist
uns aber nicht geschenkt worden, das haben
wir uns erkdmpfen miissen. Doch heute
fingt die Bedrohung schon wieder an. Es
werden zum Beispiel ausgemusterte Solda-
ten als Geheimpolizisten und Spione in den
Dorfgemeinschaften eingesetzt. Auch ar-
beitet die Landpolizei mit dem Heer und den
Beamten des Forstschutzes zusammen, um
die Dorfgemeinschaften zu iiberwachen. Sie
holen die Jugendlichen aus den Dérfern, um
sie in die Kasernen zu stecken. Darum spre-
chen wir von einer versteckten Militarisie-
rung des Landes.

79



Wir suchen die Einheit, weil es uns auf
die Solidaritat ankommt

Beat Dietschy: Der CUC beteiligt sich auch
an der Kampagne «500 Jahre Indianer-,
Schwarzer- und Volkswiderstand», in der
Indianerorganisationen mit schwarzen und
andern Volksorganisationen aus Nord-, Mit-
tel- und Siidamerika zusammenarbeiten.
Eine so breite Allianz ist nicht selbstver-
standlich, auf kontinentaler Ebene hat es das
iiberhaupt noch nie gegeben. Wie ist es dazu
gekommen?

Maria Toj: Nun, die Kampagne wurde am
ersten kontinentalen Treffen ins Leben geru-
fen, das 1989 in Bogota in Kolumbien statt-
fand. Warum haben wir ihr den Namen «500
Jahre Indianer- und Volkswiderstand» gege-
ben? Weil wir, auch wenn wir in Landern wie
Guatemala als Indianer die Mehrheit bilden,
doch nicht behaupten konnen, dass wir die
einzigen wiren, die unter Diskriminierung
und Unterdriickung zu leiden haben. Auch
die Mestizen leiden darunter, und auch das
ist eine Folge der Invasion. Es war ja nicht
so, dass sie gesagt hitten: Wir wollen Me-
stizen sein. Dazu wurden sie gemacht, als sie
versklavt wurden. Und heute, geht es da
nicht allen Volksgruppen dhnlich? Auch die
Arbeiter und Studenten sind von den hohen
Lebenshaltungskosten betroffen, sie haben
darunter ebenfalls zu leiden. Nur die nicht,
die eben an der Macht sind. Aber die armen
Ladinos schon. Gewerkschafter und Studen-
ten sind ebenfalls von der Repression be-
troffen, auch sie konnen sich nicht frei or-
ganisieren. Es ist wahr, unsere Vorfahren
sind die ersten Bewohnerinnen und Bewoh-
ner dieses Landes gewesen, und wir sind die
Mehrheitsbevolkerung. Aber wir suchen das
Biindnis, die Einheit, weil es uns auf die
Solidaritdt ankommt,

Ein weiterer Grund fiir diese Kampagne
ist, dass wir entdeckt haben, dass wir nicht
nur hier in Guatemala, in Ecuador oder Ko-
lumbien die gleichen Probleme haben. An
den Treffen, die wir durchgefiihrt haben, ist
uns deutlich geworden, dass wir es iiberall
auf dem Kontinent mit denselben Problemen
zu tun haben. Ob wir vom Problem des Anal-
phabetismus sprechen oder von der Land-
verteilung, den grossen Ungerechtigkeiten,
der Zerstorung unserer Umwelt oder vom

80

Kampf fiir die Menschenrechte und fiir die
Achtung des Lebens — das ist uns allen ge-
meinsam.

Wir haben also viele gemeinsame Anlie-
gen. Vor allem wissen wir, woran es uns
mangelt. Wo ist diese Entwicklung, wo ist
die Demokratie, die Freiheit, von der so viel
gesprochen wird? Gewiss, es gibt Zuge-
standnisse, die wir von Regierungen schon
erreicht haben. Wir suchen auch den Dialog
mit den Behorden, nicht die Konfrontation.
Wir suchen nicht die Gewalt, denn je mehr
die Gewalt zunimmt, desto hoher ist der
Preis, den wir zu zahlen haben. Wir wollen
schliesslich zur Verbesserung der Gesell-
schaft beitragen.

Beat Dietschy: Damit die schonen Worte
vom Frieden und von der Gerechtigkeit
Wirklichkeit werden auch fiir die grosse
Mehrheit...

Maria Toj: ...Genau das ist unsere Hoff-
nung. Und dafiir schliessen wir uns zusam-
men, um mit vereinten Kriften dafiir zu
kampfen. Darum haben sich in Ecuador die
Indianer erhoben und haben Land von Ha-
zienden besetzt, damit endlich das Leben
respektiert und die Verfassung beachtet
wird. Das sind Hoffnungen fiir uns, wenn fiir
bessere Lohne oder fiir das Land gekdampft
wird, wie das auch in Bolivien oder in Peru
geschieht. Aber das féllt uns eben nicht in
den Schoss. Die Behorden und Autoritéten
behindern unser Fortkommen. Wenn sie uns
dabei helfen wiirden, miissten wir nicht stin-
dig darum kdmpfen. Denn es ist nicht so,
dass es uns gefallen wiirde zu kidmpfen, es
bleibt uns nichts anderes iibrig. Wir kommen
zum Beispiel kaum dazu, ein bisschen Lesen
und Schreiben zu lernen — und das brauchen
wir doch fiir unsere Entwicklung —, weil wir
uns ums reine Uberleben sorgen miissen.

Aber das ist klar: Es 1st Unrecht, das uns
zusammenfiihrt. Und was wir darum tun
miissen, ist, uns vereinen. Das ist jedoch ein
langer Weg. Wir wiirden ihn gerne abkiirzen,
damit wir es wahrhaftig erleben, dass Frie-
den bei uns einkehrt und Freude.



	Beat Dietschy im Gespräch mit Maria Toj : "Es ist das Unrecht, das uns vereint" : 500 Jahre Widerstand in Guatemala

