
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 3

Artikel: Beat Dietschy im Gespräch mit Maria Toj : "Es ist das Unrecht, das uns
vereint" : 500 Jahre Widerstand in Guatemala

Autor: Dietschy, Beat / Toj, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beat Dietschy im Gespräch mit Maria Toj

«Es ist das Unrecht, das uns vereint»
500 Jahre Widerstand in Guatemala

Am 12. Oktober 1992 jährt sich zum 500. Mal die Eroberung Amerikas, die euphemistisch als
«Entdeckung» bezeichnet und gefeiert wird. Gegen diese «Geschiebe der Sieger» wehren
sich immer mehr politisch bewusste Frauen und Männer Lateinamerikas. Mit einigen von
ihnen hat Beat Dietschy Gespräche geführt, die der Exodus-Verlag noch in diesem Monat
unter dem Titel «Ist unser Gott auch Euer Gott?» herausgeben wird. Dank der freundlichen
Genehmigung von Autor und Verlag bringen wir eines dieser Gespräche als Vorabdruck:
Maria Toj, Quiché-Indianerìn und Bäuerin in Guatemala, macht sich Gedanken über
500 Jahre der Blutsaugerei, der Evangelisation mit Kreuz und Schwert, der ideologischen
Verdummung des Volkes. Diese Frau, die erst im «Komitee der Bauerneinheit» (CUC) Lesen
und Schreiben gelernt hat, bringt die Dinge mit einer Schärfe aufden Punkt, die manch eine
gelehrte Analyse beschämen müsste. Dass es in Guatemala weder Demokratie noch Gerechtigkeit

noch Frieden gibt, erfahre sie «am eigenen Leib», erklärt eine selbstbewusste Maria
Toj, dazu brauche sie «kein Studium». Red.

Sie brachten uns die Evangelisation
mit Kreuz und Schwert

Beat Dietschy: Maria Toj, wie hätten Sie
sich vor 500 Jahren als Angehörige des Qui-
ché-Volkes verhalten, als mit Pedro de Alva-
rado die Spanier in Guatemala einfielen?

Maria Toj: Ich sehe die Weisheit, das Wissen

und die Klugheit meines Volkes, die
Geschwisterlichkeit und Solidarität, dass
einer den andern achtet, die Würde, die den
Frauen zukommt. Ich sehe, dass niemand
verhungern muss, weil das Land und alles,
was uns umgibt, für alle da ist. Ich sehe die
grossen Leistungen auf dem Gebiet der
Astronomie, der Landwirtschaft und der
Bildhauerkunst, all diese Erfahrungen und
diesen Ideeftreichtum. Ich sehe die Freude
am Leben, ohne die Verschmutzung und das
Leiden der folgenden 500 Jahre. Niemals
würde ich es zulassen, dass so einer wie
Pedro de Alvarado kommt und all das
zerstört, was von uns aufgebaut worden ist.
Schliesslich und endlich sind wir es, die
Amerika entdeckt haben. Dass andere dann
kommen mit der einzigen Absicht zu zerstören,

zu töten, Blut zu vergiessen und sich
dessen zu bemächtigen, was dem Volk ge-

76

hört - das kann ich in keiner Weise billigen.
Das aber hat Pedro de Alvarado getan, als er
kam und in unser Land eindrang.

Wenn ich damals gelebt hätte, in einer
Dorfgemeinschaft, so hätte ich als Bewohnerin

des Landes, als Frau und als Mutter,
das nie akzeptieren können. Damals fingen
die Leiden an, mit den Witwen, den Waisen,
der Zerstörung und der Armut, in der wir
heute leben. Damals fing diese Spaltung an,
dass es Reiche und Arme gibt. Es ist nicht
wahr, dass das gottgewollt ist. Hätten sie uns
andere Kulturen gebracht - wir hätten nichts
dagegen gehabt. Denn wir brauchen die
Erfahrungen und Fortschritte anderer, um uns
entwickeln zu können. Aber das war nicht
so. Und darum berichtet die Geschichte
davon, wie unsere Vorfahren Widerstand
geleistet haben und ihre Dörfer und ihr Land
verteidigt haben. Denn sie liebten die Mutter
Erde. Wir wissen, dass wir ohne das Land
und die Natur nicht leben können. Wir lieben
das Leben. So hat also damals unser Widerstand

begonnen. Und es ist klar, dass es ein
Krieg ist, der den Einwohnern hier gegen
ihren Willen aufgezwungen worden ist. Und
bis zum heutigen Tag dauert er an: Es sind
500 Jahre des Widerstands gegen das
Leiden, den Hunger, die Armut.



Beat Dietschy: Nun sind auch andere
gekommen: Kirchenleute, Ordensleute und
Priester. Was denken Sie über sie?

Maria Toj: Nun, sie brachten damals, wie
sie sagten, eine Evangelisation. Aber sie
brachten sie uns mit Kreuz und Schwert. Auf
diese Weise haben sie uns mit dem Kreuz
betrogen. Wir wissen, was uns die Heilige
Schrift sagt, denn aus ihr beziehen wir auch
unser Bewusstsein. Aber die Evangelisation,
die sie uns 500 Jahre lang brachten, bestand
darin, uns zu sagen: «Selig sind die Armen,
denn ihnen gehört das Himmelreich.» Oder:
«Du sollst nicht fremdes Gut begehren.»
Einen Konformismus haben sie uns
beigebracht, dass wir arm seien, aber später
einmal, da stünde uns die Herrlichkeit offen.
Aber auch, dass wir hier alle Heiden und
vom Teufel seien. Auf diese Weise hat uns
die Kirche eine Ideologie eintrichtern wollen,

um uns die Augen zu verschliessen. «Tu
das nicht, das ist Sünde» - aber das, was sie

getan haben, das war keine Sünde. «Wenn
Gott es befiehlt», sagten sie, «müssen wir es

tun», und im Namen Gottes töteten sie.
Aber das ist nicht, was Gott uns sagt. Gott

ist nicht ungerecht, er ist gerecht. Sie sagten
uns also nicht, was wirklich in der Heiligen
Schrift steht, was Jesus Christus getan hat:
das Leben hinzugeben für die Brüder. Jesus

sagt: «Selig sind die Armen, die an Gerechtigkeit

glauben.» Und nicht: «Selig sind die
Armen, weil sie Hunger leiden und weil man
ihnen das Land weggenommen hat und ihnen
einen Hungerlohn zahlt» - denn deswegen
gibt es Armut. Nein, er sagt: «Selig ist, wer
das Leben für seine Brüder hingibt.» Heute
aber sind wir trotzdem nicht gegen die Kirche

schlechthin. Denn es gibt in ihr auch
einen authentischen und bewussten Teil. Wir
haben viele Ordensmänner und Ordensfrauen

kennengelernt, die wahrhaftige
Katholiken sind, die ihr Leben hingeben für ihre
Brüder und es dabei auch verloren haben.

Wie können wir von Frieden sprechen,
wenn Hunger herrscht?

BeatDietschy: Wie hat sich die gesellschaftliche

Realität in Guatemala gewandelt?

Maria Toj: Was sich gewandelt hat, seit sie
uns die Evangelisation, die Zivilisation und

das alles gebracht haben, ist zum Beispiel,
dass heute von einer «Begegnung zweier
Welten» gesprochen wird. Sie sprechen
nicht mehr von der Entdeckung, sondern von
einer Begegnung zweier Kulturen, weil wir
alle gesagt haben, dass wir nicht entdeckt
worden sind. Aber es wird auch nicht mehr
von Invasion, Invasoren und Überfallenen
gesprochen, auch nicht mehr vom grossen
Unrecht, das uns angetan wird. Auch das hat
sich gewandelt - statt dessen gibt es nun
Demokratie, herrschen Frieden und Gerechtigkeit,

gibt es Gesetze und politische
Parteien, damit man sagen kann, es herrscht
wahrhaftig Demokratie, denn wir können ja
wählen und gewählt werden.

Das alles aber ist nur für diejenigen da,
die etwas davon haben, für eine kleine
Minderheit, die über die ökonomischen Mittel
verfügt, die regiert, die das Geld, die Macht
und die Waffen besitzt. Ihnen dient das. Uns
aber, die Frauen und Männer und Kinder, die
nicht lesen und schreiben können, die
Arbeiter auf dem Land und in der Stadt, uns
saugen sie immer noch bis aufs Blut aus. Wer
bearbeitet denn die Ländereien? Wir, die
Campesinos. Und wer hat den Gewinn
davon? Die Herren, die heute Eigentümer dieses

Landes sind. Wir sind die Knechte, und
sie sind die Herren. Früher, zur Zeit der
Eroberung, gab es noch die Könige, aber
heute sind wir die Knechte und Bediensteten
dieser Herren. Das ist der Widerspruch, den
wir heute sehen.

Beat Dietschy: Wie haben Sie selber diese
Zusammenhänge entdeckt?

Maria Toj: Ich komme vom Land und bin
Mutter von sechs Kindern. Ich selber hatte
nicht die Gelegenheit, zur Schule zu gehen
und war Analphabetin. Erst dank meiner
Organisation habe ich, weil ich es brauchte,
Lesen und Schreiben gelernt. Aber wir brauchen

in Guatemala kein Studium, wir erleben

es in der Praxis, am eigenen Leib, dass
es für uns auf dem Land keine Demokratie,
keinen Frieden und keine Gerechtigkeit gibt.

Wie kann man denn von «Demokratie»
sprechen, wenn wir, die einheimische
Bevölkerung, nicht berücksichtigt werden?
Wir sind immer noch im Stich gelassen,
marginalisiert, gedemütigt und diskriminiert.

Es wird uns sogar verboten uns zu

77



organisieren, obwohl die Verfassung Guatemalas

die Organisationsfreiheit vorsieht. In
der Praxis aber stimmt das nicht. Wir erleben
doch, dass wir unseren Kindern das Brot
oder die Früchte, um die sie uns bitten, nicht
geben können. Bevor die Sonne aufgeht,
stehen wir auf, und wenn sie längst untergegangen

ist, arbeiten wir immer noch.
Abertausende von Campesinos gehen an die
Pazifikküste, um dort auf den Plantagen für
vier oder fünf Quetzal - was etwa einem
Dollar entspricht- zwölf Stunden am Tag zu
arbeiten. Das ist ein unmenschliches Leben.

Während auf der einen Seite Baumwolle,
Kaffee und Früchte, die dort geerntet werden,

grossen Reichtum für Guatemala bringen

und noch grösseren für andere Länder,
können wir Campesinos uns nicht einmal
mehr ein Pfund Zucker leisten, und noch viel
weniger ein Pfund Fleisch. Wie können
wir von Frieden sprechen, wenn Hunger
herrscht? Und was sollen wir dazu sagen,
dass Arbeiterinnen und Arbeiter, die
Lohnverbesserungen verlangen, einfach entlassen

werden, und dass es dann heisst, wir
würden dem guten Ruf der Demokratie in
Guatemala schaden?

Das Hauptproblem aber besteht darin,
dass wir, obwohl wir als Campesinos die
Mehrheit im Land sind, kein Land zur
Verfügung haben, um uns davon zu ernähren. Es
sind nur kleine Stückchen Land, die einige
von uns haben, Land, das kaum noch etwas
hergibt, und oft ist es steiniger Boden in
Hanglage.

Weil ich Indianerin bin,
muss ich in Armut leben

Beat Dietschy: Wie kamen Sie dazu, in einer
Organisation wie dem CUC, dem Komitee
der Bauerneinheit, mitzuarbeiten?

Maria Toj : Von klein auf habe ich
Diskriminierungen erlebt, zum Beispiel, wenn ich als

Hausangestellte arbeiten müsste. Als ich
dann älter wurde, habe ich, da ich katholisch
bin, in der Kirche mitgemacht und an Kursen
teilgenommen. Dort haben uns ältere
Kursteilnehmer klargemacht, dass auch wir
Rechte haben. Später habe ich dann in einem
Komitee für Bewusstseinsbildung
mitgearbeitet und dort auch mehr über die
nationale Realität erfahren und darüber, war¬

um es soviel Armut und Diskriminierung
gibt.

So gingen mir langsam die Augen auf,
und ich begriff, dass es nicht daran liegt, dass
wir so sein wollen, sondern dass uns das
alles aufgebürdet worden ist. Ich habe
erfahren, dass es eine Verfassung der Republik
gibt. Viele Dinge habe ich erfahren, von
denen ich vorher nichts wusste. Die Armut
war mir schon bewusst, aber ich wusste
keinen Weg. Dass ich, weil ich Indianerin
bin, in Armut leben muss, dass ich
diskriminiert werde als Frau, als Mutter und als
Indianerin, auf Grund meiner Kleidung,
meiner Sprache - dass diese Diskriminierung

auch Gründe und Ursachen hat, das
wurde uns im Komitee bewusst. Wir sind
nicht gegen unsere Brüder, die Ladinos. Was
können wir aber tun? Wir wollen nicht nur
zuhören und das traurige Schicksal unseres
Volkes mitansehen. Darum organisieren wir
uns, auch wenn ihnen das nicht passt. Und
ich bin fest entschlossen, weiter meinen
kleinen Beitrag dazu in der CUC zu leisten.

Beat Dietschy: Wie erleben Sie Ihre
Diskriminierung als Quiche?

Maria Toj: Wir erleben das ständig, wenn
wir bei einer Behörde vorsprechen. Als Frau
und als «India» werden wir gar nicht beachtet,

überhaupt nicht ernst genommen. Wenn
aber Ladinos kommen, dann heisst es sofort:
«Nehmen Sie doch bitte Platz!» Sie werden
sehr freundlich behandelt. Wie wenn ich
keine Person wäre, die einen Wert und eine
Würde hat, als wäre ich nicht auch Teil dieser

Gesellschaft. Auch im Spital werden wir
schlecht behandelt. «Da, kannst dir das

besorgen», sagen sie uns. Andere aber, die
werden ganz anders bedient. Auf dem Markt
heisst es: «Willst du das, Maria?», als ob ich
nur einen Vornamen hätte. «Tochter» sagen
sie zu mir. Dasselbe erleben wir in den Schulen:

Einer «India», die ihre traditionelle
Kleidung beibehält, werden schlechtere Noten

gegeben. Wir werden verachtet, ja
gehasst. Auch wenn Wahlen sind und die
Kandidaten überall hinkommen - wer von
den Abgeordneten kümmert sich schon um
uns?

Beat Dietschy: Wie steht es mit der
Diskriminierung als Frau, dem Machismo?

78



Maria Toj: Als Frauen werden wir doppelt
ausgebeutet. Wir erhalten als Frauen nicht
denselben Lohn wie ein Mann, und ausserdem

müssen wir als Mütter schauen, wie wir
unsere Kinder durchbringen können. Aber
die Werte unserer Vorfahren helfen uns
weiterzukämpfen. Und sowieso gibt es in
Guatemala sehr viel Machismo. Im CUC
allerdings, da helfen wir unsern Männern nach.
Ich in meinem Fall hatte einige Schwierigkeiten

zu überwinden. Denn wenn sich die
Männer nicht auch beteiligen, dann verstehen

sie nicht, warum wir Frauen uns
engagieren. Wenn sie aber mitmachen, dann
verstehen sie das besser.

Den Machismo gibt es aber nicht nur auf
dem Land, er ist in der ganzen Gesellschaft
verbreitet. Wir haben als Frauen nicht die
gleichen Partizipationsmöglichkeiten, nicht
die gleichen Chancen einer Schulbildung,
mehrheitlich sind wir Analphabetinnen. Von
klein auf, schon wenn ein Kind zur Welt
kommt, hat es, wenn's ein Junge ist, viel
mehr Wert. Mädchen aber werden diskriminiert.

Das ist nicht die Schuld unserer Eltern,
das ist etwas, was ihnen eingeimpft worden
ist. Ausserdem haben wir als Frauen
doppelte Arbeit zu leisten, die Hausarbeit belastet

uns sehr. Vielfach nehmen die Männer
ihre Mitverantwortung für den Haushalt
nicht wahr. Und die Arbeit der Frauen hat
nicht den gleichen Wert. In der Bildungsarbeit

des CUC spielen darum diese Fragen
der Gleichberechtigung eine wichtige Rolle.

Es passt ihnen nicht,
dass wir uns organisieren

Beat Dietschy: Welches sind die Hauptachsen

der Arbeit des CUC?

Maria Toj: Wir haben unsere Arbeit in vier
Gebiete aufgeteilt: den Aufbau der Organisation,

die Selbstverteidigung, die
Bewusstseinsbildung und die politische Arbeit. Wir
nennen das die vier Beine des CUC. Wenn
wir nämlich Klarheit darüber gewonnen
haben, was die Ursachen der Ungerechtigkeit
sind, dann müssen wir uns zuerst organisieren.

Organisiert zu sein hilft aber nicht weiter,

wenn wir die Hände in den Schoss legen.
Wir müssen Bewegungen ins Leben rufen,
diefürLandrechte und bessere Löhne kämpfen,

damit wir unsern Kindern eine Tortilla

mehr geben können. Wir müssen etwas tun
gegen die Übergriffe des Heeres, der Polizei,
und dafür sorgen, dass Menschenrechte wie
das Demonstrations-, das Streikrecht und
die Organisationsfreiheit respektiert werden.
Auch müssen wir uns selber schützen können,

und dabei helfen uns die Erfahrungen
unserer Vorfahren sehr, denn sie müssten
auch häufig im Verborgenen arbeiten.

Auf lokaler Ebene, in den Dorfgemein-
schaften, gibt es Komitees für die
Landwirtschaft, für soziale Verbesserungen, aber
auch solche zur Verteidigung gegen Banditen.

Denn das ist ein weiteres Problem auf
dem Land: Räuberbanden, die häufig von
den dort stationierten Heereseinheiten
organisiert werden, von den gleichen, die an
einigen Orten die Massaker veranstaltet
haben. Darum sind viele Dorfgemeinschaften
in dauernder Alarmbereitschaft und haben
sich dafür Kommunikationsnetze aufgebaut.

Unsere Waffen sind aber Gesetz und
Verfassung. Darum studieren wir sie gründlich,
um uns damit verteidigen zu können, um
Übergriffe anzeigen und sie auch in den
Medien bekanntmachen zu können. Die
Öffentlichkeitsarbeit ist ein wichtiger Teil
unserer Arbeit. Aber es passt ihnen nicht,
dass wir uns so organisieren.

Beat Dietschy: Die Armee ist in Guatemala
allgegenwärtig, sie ist eine Art Staat im
Staat. Gibt es immer noch Repression?

Maria Toj: Am schlimmsten war sie
zwischen 1980 und 1983. Dann sah es so aus, als
ob sie aufhören würde. Das war aber nur ein
Ablenkungsmanöver, sie hat nicht aufgehört.

Dass die Truppen nicht mehr in die
Dörfer eindringen, das haben wir dank unserer

grossen Anstrengungen erreicht. Das ist
uns aber nicht geschenkt worden, das haben
wir uns erkämpfen müssen. Doch heute
fängt die Bedrohung schon wieder an. Es
werden zum Beispiel ausgemusterte Soldaten

als Geheimpolizisten und Spione in den
Dorfgemeinschaften eingesetzt. Auch
arbeitet die Landpolizei mit dem Heer und den
Beamten des Forstschutzes zusammen, um
die Dorfgemeinschaften zu überwachen. Sie
holen die Jugendlichen aus den Dörfern, um
sie in die Kasernen zu stecken. Darum sprechen

wir von einer versteckten Militarisierung
des Landes.

79



Wir suchen die Einheit, weil es uns auf
die Solidarität ankommt

Beat Dietschy: Der CUC beteiligt sich auch
an der Kampagne «500 Jahre Indianer-,
Schwarzer- und Volkswiderstand», in der
Indianerorganisationen mit schwarzen und
andern Volksorganisationen aus Nord-, Mittel-

und Südamerika zusammenarbeiten.
Eine so breite Allianz ist nicht
selbstverständlich, aufkontinentaler Ebene hat es das
überhaupt noch nie gegeben. Wie ist es dazu
gekommen?

Maria Toj: Nun, die Kampagne wurde am
ersten kontinentalen Treffen ins Leben gerufen,

das 1989 in Bogota in Kolumbien
stattfand. Warum haben wir ihr den Namen «500
Jahre Indianer- und Volkswiderstand» gegeben?

Weil wir, auch wenn wir in Ländern wie
Guatemala als Indianer die Mehrheit bilden,
doch nicht behaupten können, dass wir die
einzigen wären, die unter Diskriminierung
und Unterdrückung zu leiden haben. Auch
die Mestizen leiden darunter, und auch das
ist eine Folge der Invasion. Es war ja nicht
so, dass sie gesagt hätten: Wir wollen
Mestizen sein. Dazu wurden sie gemacht, als sie
versklavt wurden. Und heute, geht es da
nicht allen Volksgruppen ähnlich? Auch die
Arbeiter und Studenten sind von den hohen
Lebenshaltungskosten betroffen, sie haben
darunter ebenfalls zu leiden. Nur die nicht,
die eben an der Macht sind. Aber die armen
Ladinos schon. Gewerkschafter und Studenten

sind ebenfalls von der Repression
betroffen, auch sie können sich nicht frei
organisieren. Es ist wahr, unsere Vorfahren
sind die ersten Bewohnerinnen und Bewohner

dieses Landes gewesen, und wir sind die
Mehrheitsbevölkerung. Aber wir suchen das
Bündnis, die Einheit, weil es uns auf die
Solidarität ankommt.

Ein weiterer Grund für diese Kampagne
ist, dass wir entdeckt haben, dass wir nicht
nur hier in Guatemala, in Ecuador oder
Kolumbien die gleichen Probleme haben. An
den Treffen, die wir durchgeführt haben, ist
uns deutlich geworden, dass wir es überall
auf dem Kontinent mit denselben Problemen
zu tun haben. Ob wir vom Problem des
Analphabetismus sprechen oder von der
Landverteilung, den grossen Ungerechtigkeiten,
der Zerstörung unserer Umwelt oder vom

Kampf für die Menschenrechte und für die
Achtung des Lebens - das ist uns allen
gemeinsam.

Wir haben also viele gemeinsame Anliegen.

Vor allem wissen wir, woran es uns
mangelt. Wo ist diese Entwicklung, wo ist
die Demokratie, die Freiheit, von der so viel
gesprochen wird? Gewiss, es gibt
Zugeständnisse, die wir von Regierungen schon
erreicht haben. Wir suchen auch den Dialog
mit den Behörden, nicht die Konfrontation.
Wir suchen nicht die Gewalt, denn je mehr
die Gewalt zunimmt, desto höher ist der
Preis, den wir zu zahlen haben. Wir wollen
schliesslich zur Verbesserung der Gesellschaft

beitragen.

Beat Dietschy: Damit die schönen Worte
vom Frieden und von der Gerechtigkeit
Wirklichkeit werden auch für die grosse
Mehrheit...

Maria Toj: ...Genau das ist unsere
Hoffnung. Und dafür schliessen wir uns zusammen,

um mit vereinten Kräften dafür zu
kämpfen. Darum haben sich in Ecuador die
Indianer erhoben und haben Land von
Hazienden besetzt, damit endlich das Leben
respektiert und die Verfassung beachtet
wird. Das sind Hoffnungen für uns, wenn für
bessere Löhne oder für das Land gekämpft
wird, wie das auch in Bolivien oder in Peru
geschieht. Aber das fällt uns eben nicht in
den Schoss. Die Behörden und Autoritäten
behindern unser Fortkommen. Wenn sie uns
dabei helfen würden, müssten wir nicht ständig

darum kämpfen. Denn es ist nicht so,
dass es uns gefallen würde zu kämpfen, es
bleibt uns nichts anderes übrig. Wir kommen
zum Beispiel kaum dazu, ein bisschen Lesen
und Schreiben zu lernen - und das brauchen
wir doch für unsere Entwicklung -, weil wir
uns ums reine Überleben sorgen müssen.

Aber das ist klar: Es ist Unrecht, das uns
zusammenführt. Und was wir darum tun
müssen, ist, uns vereinen. Das ist jedoch ein
langer Weg. Wir würden ihn gerne abkürzen,
damit wir es wahrhaftig erleben, dass Frieden

bei uns einkehrt und Freude.

80


	Beat Dietschy im Gespräch mit Maria Toj : "Es ist das Unrecht, das uns vereint" : 500 Jahre Widerstand in Guatemala

