
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 2

Rubrik: Zeichen der Zeit : Trennung von Kirche und Staat?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Trennung von Kirche und Staat?

Die Trennung von Kirche und Staat steht
wieder auf der politischen Tagesordnung.
Eine Einzelinitiative mit dieser Forderung
wurde vom Zürcher Kantonsrat am 4.
November 1991 vorläufig unterstützt. Eine
Volksinitiative mit gleicher Stossrichtung ist
im Kanton Zürich ebenfalls in Vorbereitung.
Ähnliche Bestrebungen werden aus dem
Kanton Bern gemeldet. Neu an diesen
Verstössen ist ihr rechtsbürgerlicher Absender.
Waren es in der Vergangenheit vor allem
linke und freidenkerische Kreise, die
Trennungsinitiativen lancierten, so sind es heute
Mehrheiten in SVP und FDP, die zusammen
mit Autopartei und Schweizer Demokraten
die Kirche über den staatlichen Geldhahn
disziplinieren wollen.

Während der Debatte im Zürcher
Kantonsrat erklärte zum Beispiel der Sekretär
der SVP, es gehe seiner Fraktion einzig und
allein um einen «Schuss vor den Bug gewisser

Pfarrherren». Im Namen von Christentum,

Bodenständigkeit und Überfremdungsangst

gab der SVP-Mann die Parole heraus:
«Weniger Politik, mehr Seelsorge und
Verkündigung.»1 Er und seine Mitstreiter
erinnerten immer wieder an politisch
missliebige Artikel im «Kirchenboten», an das

Kirchenasyl für abgewiesene Chilenen-
Flüchtlinge in Zürich-Seebach und an die
75 Pfarrerinnen und Pfarrer, die sich der
«koordinierten Seelsorge» im Zivilschutzbunker

verweigert hatten.
Abgestossen von der wenig liberalen

«Strafaktion», verwarfen die meisten linken
und grünen Ratsmitglieder die Trennungsinitiative.

Bei diesem Nein kann es jedoch
nicht sein Bewenden haben. Die Ablehnung
einer Trennungsinitiative sollte nicht
einfach nur aus einem emotionalen Abwehrreflex

gegen ein rechtsbürgerliches Ja
hervorgehen. Noch weniger dürfte das Nein
spiegelverkehrt demselben Opportunismus

aufsitzen, der sich hinter dem rechtsbürgerlichen

Ja verbirgt. Sonst wären nämlich alle
jene für die Trennung, denen die kirchliche
Politik missfiele, alle jene gegen die
Trennung, denen die kirchliche Politik zustatten
käme. Eine laizistische, insbesondere
sozialistische Politik muss sich sehr viel
grundsätzlicher mit dem Verhältnis von Kirche
und Staat auseinandersetzen. Aber auch die
Kirchen wären gut beraten, dieses Verhältnis
neu zu überdenken.

Die Position des demokratischen
Sozialismus: Gleichberechtigung religiöser
und weltanschaulicher Gemeinschaften

Der moderne Rechtsstaat, wie ihn auch der
demokratische Sozialismus sieht und bejaht,
ist weder christlich noch atheistisch. Dieser
Staat ist überhaupt keiner Religion oder
Weltanschauuung verpflichtet, sondern
religiös und weltanschaulich neutral. Er nimmt
keine Stellung zu den letzten Sinnfragen,
nicht weil er sie geringschätzen würde,
sondern weil es nicht seines Amtes ist, sie zu
beantworten.

Aus diesem Prinzip der religiösen und
weltanschaulichen Neutralität folgt, dass der
Staat alle religiösen und weltanschaulichen
Gemeinschaften gleich behandeln und somit
als gleichberechtigt anerkennen muss. Die
Gleichberechtigung kann nun allerdings
eine negative oder eine positive sein (wobei
sich mit diesen beiden Prädikaten die
Umschreibung eines Tatbestandes und nicht
schon ein Werturteil verbindet). Negativ ist
die Gleichberechtigung, wenn Kirche und
Staat getrennt sind, wenn also die Kirche
vom Staat genausowenig Unterstützung
erfährt wie alle andern religiösen oder
weltanschaulichen Gemeinschaften. Positiv wäre
demgegenüber eine Gleichberechtigung,
wenn nicht nur die etablierten Kirchen, son-

59



dem auch die anderen religiösen und
weltanschaulichen Gemeinschaften staatlich
anerkannt oder sonstwie unterstützt würden.

Was ein demokratischer Sozialismus in
jedem Fall ablehnen muss, ist die einseitige
Privilegierung der etablierten Grosskirchen.
Diese verfügen über keinen theologischen
Mehrwert, an dem der Staat sie messen und
an dem gemessen er sie gegenüber anderen
Gemeinschaften bevorzugen dürfte. Anders
sah es der Zürcher Regierungsrat 1976, als er
die damalige, von freidenkerischer Seite
lancierte Trennungsinitiative mit den Argumenten

ablehnte, «dass der Mensch in den
kritischen Augenblicken seines Lebens auf das
Jenseits zurückgreift» und dass die Kirche
als «Nährboden» für «die Sittlichkeit» einer
«Pflege bedarf, an der sich der Staat zu beteiligen

hat». Ja, der Regierungsrat verwarf
auch «das Schlagwort, Religion sei
Privatsache», denn es sei «der schweizerischen
Staatsordnung fremd, welche wesentlich auf
der integrierenden Kaft der grossen
weltanschaulichen Verbände beruht».2 In der jüngsten

Kantonsratsdebatte war Ähnliches von
den konfessionellen Parteien zu hören. Der
Vertreter der CVP begründete die Kirchensteuer

für juristische Personen gar mit dem
Hinweis, «wie sehr die Wirtschaft vom
kirchlichen und christlichen Arbeitsethos
profitiert»3. Das ist Neokonstantinismus in
Reinkultur: Die Kirchen werden privilegiert,

solange sie als Gegenleistung für die
Integration der Staats- und Wirtschaftsuntertanen

in das bestehende System sorgen.
Gäbe es nur die Alternative zwischen der

Privilegierung der Kirchen und ihrer Trennung

vom Staat, dann müsste eine Partei des
demokratischen Sozialismus für die Trennung

eintreten. Es gibt jedoch noch einen
andern, einen «dritten» Weg, der sich am
Grundsatz der positiven Gleichberechtigung
orientiert. Nach diesem Grundsatz sind
staatliche Förderungsmassnahmen für
Institutionen, die im öffentlichen Interesse tätig
sind, nicht die Ausnahme, sondern die Regel.

Aus der Tatsache, dass heute noch eine
Reihe von religiösen und weltanschaulichen
Gemeinschaften von dieser Förderung
ausgenommen sind, würde nicht der grundsätzliche

Verzicht auf solche Förderung
überhaupt, sondern die Entprivilegierung der
bislang Geförderten durch die Förderung
aller derartigen Gemeinschaften folgen.

Nach der wuchtigen Ablehnung der kan-
tonalzürcherischen Trennungsinitiative von
1976 hat die SP des Kantons Zürich in einem
Thesenpapier gefordert, dass nun weitere
religiöse und weltanschauliche
Gemeinschaften, z.B. auch humanistische Vereinigungen,

staatlich anerkannt werden müssten.

Um von dieser Anerkennung jene
Gruppierungen auszuschliessen, deren Tätigkeit
nicht im öffentlichen Interesse liegt, knüpfte
die SP die staatliche Unterstützung an
einschränkende Kriterien. Dazu gehörten eine
minimale Grösse der jeweiligen Gemeinschaft,

eine minimale Dauer ihres Wirkens
in der Schweiz sowie eine interne Kirchenbzw.

Gemeinschaftsordnung, die demokratischen

Prinzipien entspricht und die
Gewissensfreiheit der eigenen Mitglieder sowie
Dritter respektiert.4 Mit solchen Kriterien
wären fundamentalistische Sekten, die sich
über die Menschenrechte hinwegsetzten,
aus dem Kreis der förderungswürdigen
Gemeinschaften ausgeschlossen worden.
(Heute wäre eine interessante Frage, ob die
katholische Kirche des Bistums Chur, zu
dem der Kanton Zürich gehört, diesen
Kriterien noch genügen könnte.)

In der letzten Kantonsratsdebatte hat der
Sprecher der SP-Fraktion an diese Vorarbeit
seiner Partei erinnert. Es ging ihm nicht nur
darum, die Pervertierung der grundsätzlichen

Frage nach dem Verhältnis von Kirche
und Staat zu einer «Strafaktion» gegen die
Kirche zu verhindern. Er lehnte es auch ab,
die Kirchensteuer ersatzlos zu streichen. Die
sozialen Netze, die wir den Kirchen verdanken,

sollten durch eine Trennung nicht
beeinträchtigt werden. Dass der Staat einspringen

und diese bisherigen Aufgaben der Kirche

selber übernehmen würde, ist in einem
Kanton wie Zürich bis auf weiteres leider
undenkbar. Zu sehr dominiert hier noch ein
Besitzbürgertum, das seinen Geiz als
Tugend des Sparens ausgibt und durch immer
neue, asoziale Steuergesetzrevisionen die
öffentliche Hand bis zum Geht-nicht-Mehr
aushungert.

Warum kein christliches Ja
zur Trennung?

Nochmals anders stellt sich die Frage nach
dem Verhältnis von Kirche und Staat aus
einer christlichen, am Evangelium orientieret)



ten Perspektive dar. Da werden die Massstäbe

strenger als in Überlegungen aus der Sicht
des demokratischen Sozialismus. Dieser
beurteilt die Kirchen nicht von ihrem inneren
Auftrag her, sondern nach Kriterien des
öffentlichen Interesses. Würde er weitergehen
und nach dem Massstab des Evangeliums
den Kirchen vorschreiben, was sie zu tun
oder zu lassen hätten, dann begäbe er sich
auf denselben abschüssigen Pfad, auf dem
die rechtsbürgerlichen Kreise sich bewegen,
wenn sie die Kirche belehren wollen, dass
die Seelsorge von der Politik zu trennen,
Politik jedenfalls nicht Aufgabe der Kirche
sei usw. Es kann und darf niemals Sache
einer politischen Partei sein, das Evangelium

anstelle der Kirche, gar gegen die Kirche
auszulegen und von daher zu bestimmen,
wie die Kirche das Evangelium zu verkündigen

und zu praktizieren habe.
Keinen Unterschied zwischen der Kirche

und dem demokratischen Sozialismus sollte
es jedoch in der Bejahung der religiösen und
weltanschaulichen Neutralität des Staates
geben. Gemeint ist damit natürlich nicht eine
Wertneutralität, ist doch die Glaubens- und
Gewissensfreiheit, die durch diese
Nichtidentifikation des Staates mit Religion und
Weltanschauung garantiert wird, selbst ein
Wert. Es geht aber sehr wohl um die
Anerkennung, dass Menschen auch unabhängig
von den Kirchen in der Lage sind, politisch
so vorrangige Werte wie Humanität, Solidarität

und Liebe zu pflegen. Kein geringerer
als Dietrich Bonhoeffer hat vor einer «christlichen

Apologetik» gewarnt, die versuche,
«der mündig gewordenen Welt zu beweisen,
dass sie ohne den Vormund <Gott> nicht
leben könne», und gefordert, «dass man die
Mündigkeit des Menschen einfach
anerkennt, und dass man den Menschen in
seiner Weltlichkeit nicht madig macht»5.
Nichts anderes meint im Grunde auch das
Zweite Vatikanische Konzil, wenn es die
«Autonomie der irdischen Wirklichkeiten»6
bejaht und den «Wesenszweck» des Staates
auf die «irdische und zeitliche Ordnung»7
beschränkt.

Was demgegenüber den Staat und die
Politik «verchristlichen» will, ist im Keim
schon «Fundamentalismus». Zwar wird
«christliche» Politik heute auch damit
begründet, dass «wir» uns nur so gegen die
nichtchristlichen Fundamentalismen weh¬

ren könnten. Das aber hiesse, Teufel mit
Beelzebub austreiben. Fundamentalismus
wird doch nicht durch Fundamentalismus
bekämpft, und gebe er sich noch so «christlich».

Christlich ist eben gerade nicht die
«christliche», sondern die ganz und gar
weltliche, die laizistische Politik. Wer die
privilegierte Stellung der Kirche im Staat «christlich»

begründet, verwechselt den theologischen

Diskurs mit einer kruden Ideologie
der Besitzstandwahrung.

Der liberale Waadtländer Theologe Alexandre

Vinet (1797-1847) hat einmal gesagt,
dass Religion alles zu verlieren habe «bei
einem Systeme, das immer den Zweifel
gestatte, ob sie ihr Leben sich selbst verdanke
oder dem Beistand der öffentlichen
Gewalt», und dass gerade «das Christentum nie
so stark» gewesen sei, «als wenn es wie sein
Urheber keinen Ort hatte, wo es sein Haupt
hinlegen konnte»8. Weit radikaler als eine
politische Partei, die sich aus ihrer «weltlichen»

Sicht des Gemeinwohls mit dem
Verhältnis von Kirche und Staat befasst, muss
Kirche sich überlegen, ob sie die Erfüllung
ihres Auftrags auf staatliche Krücken stützen

darf. Funktioniert das heutige System
nicht auf Kosten seiner Glaubwürdigkeit?
Wird da nicht ein lebloser Körper künstlich
beatmet, um den Schein von Leben
vorzutäuschen?

Das eigentliche Skandalon im
gegenwärtigen System ist zweifellos die
obligatorische Kirchensteuer. Sie stellt die
Gläubigen vor die ungeheuerliche Alternative,

entweder den vorgeschriebenen Betrag
zu bezahlen oder aus der Kirche auszutreten.
Mitglieder dieser Staatskirche müssen keinen

Glauben haben und schon gar nicht nach
dem Evangelium leben, wichtig ist nur, dass
sie die Kirchensteuer bezahlen. Damit
entscheidet nicht mehr der Glaube über die
Zugehörigkeit zur Kirche, sondern das Geld.
Zur Kirche gehört nicht, wer glaubt, sondern
wer bezahlt. Dieses widerchristliche System
erinnert an das bissige Bonmot von Karl
Marx: «Die englische Hochkirche z.B.
verzeiht eher den Angriff auf 38 von ihren
39 Glaubensartikeln als auf 1/39 ihres
Geldeinkommens.»9

Der Apostel Paulus mahnte die Gläubigen

in Korinth: «Jeder gebe, wie er's im
Herzen bedacht hat, nicht mit Unlust oder
Zwang: <einen fröhlichen Geber liebt Gott>»

61



(2 K 9,7). Wenn Kirchen heute befürchten,
dass sie nach einer Trennung nur noch mit
einem Viertel ihrer gegenwärtigen Einnahmen

rechnen könnten, dann sollten sie auch
einräumen, dass die übrigen drei Viertel
offenbar «mit Unlust oder Zwang» bezahlt
werden. Wer sind diese Menschen, die zwar
kaum mehr eine Beziehung zur Kirche
haben, sich aber dennoch dem staatlichen
Vollstreckungszwang beugen und die Kirchensteuer

entrichten? Es sind Menschen, die vor
allem Ängste haben: Angst vor gesellschaftlicher

Sanktion im Fall des Kirchenaustritts,
Angst vor dem Verlust kirchlicher Riten wie
Taufe, Hochzeit und Bestattung, Angst vor
einem moralischen Vakuum, wenn die eigenen

Kinder nicht mehr im Religionsunterricht
auf traditionelle Werte konditioniert

werden. Das alles sind natürlich unevangelische

Ängste, die das gegenwärtige System
jedoch schamlos ausbeutet.

Die staatliche Anerkennung mehrt auch
keineswegs die Freiheit der Kirche, wie so
oft behauptet wird. Der Preis der staatlichen
Identifikation mit der Kirche ist vielmehr die
kirchliche Identifikation mit dem Staat.
Kirchlicher Widerstand gegen Unrecht ist in
diesem System nicht die Regel, sondern die
Ausnahme, die sofort auf wütende Gegenreaktionen

stösst. Gerade im Kanton Zürich
machten die bürgerlichen Parteien das
herrschende Pfründensystem noch stets von
kirchlichem Wohlverhalten abhängig. Schon
im Vorfeld der letzten Trennungsinitiative
hatte die FDP gedroht: «Der Weiterbestand
der Kirchen als Körperschaften des öffentlichen

Rechts wird sich auf die Dauer nur
aufrechterhalten lassen, wenn die Kirchen
den Boden der christlichen Heilslehre und
Ethik nicht mit dem der Politik vertauschen»
(NZZ, 5./6. Juni 1976). Jetzt, da dieses
bürgerliche Damoklesschwert auf die Kirchen
niedersaust, möchte sich der Zürcher
Kirchenrat «mit Persönlichkeiten aus
Wirtschaft, Wissenschaft und Politik»
zusammensetzen. Da höhnt das SVP-nahe Blättchen

«Bürger und Christ» (20.12.91): «Warum

bedarf es bloss einer Trennungsinitiative,
bis sich Kirchenfunktionäre plötzlich auf
eine Partnerschaft sogar mit der Wirtschaft
besinnen?» In der Tat lugt hier der Pferdefuss
einer tiefgreifenden Abhängigkeit hervor,
nicht einer Abhängigkeit von Einzelpersonen,

wie nach erfolgter Trennung vom Staat

da und dort gewiss nicht auszuschliessen
wäre, sondern einer systembedingten
Abhängigkeit, die solange anhalten wird, als
die Kirche sich larmoyant an ihre Pfründen
klammert. Es ist nur ein scheinbares Paradox,

dass in einer verstaatlichten Kirche
Religion mehr privatisiert sein kann als in einer
vom Staat getrennten Kirche.

Die Idee einer Mandatssteuer

Bleibt einer Kirche, die glaubwürdig ihren
Auftrag erfüllen will, also nur die Trennung?
Ich mache kein Hehl aus meiner Überzeugung,

dass der freiwillige Verzicht der Kirche

auf jede Art von staatlicher Unterstützung

ein wahrhaft prophetisches Zeugnis
wäre - getreu jenem andern Wort Bonhoeffers:

«Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie für
andere da ist. Um einen Anfang zu machen,
muss sie alles Eigentum den Notleidenden
schenken. Die Pfarrer müssen
ausschliesslich von den freiwilligen Gaben der
Gemeinden leben, evtl. einen weltlichen
Beruf ausüben.»10

In den kirchlichen Ämtern sitzen anderseits

«auch nur Menschen». Sie werden zu
einem freiwilligen Verzicht kaum zu bewegen

sein. Und ihnen die Trennung vom staatlich

gewährleisteten Einkommen aufzunötigen,

wäre lieblos. Hinzu kommt die
Aufrechterhaltung kirchlicher Sozialarbeit, die
heute schon Millionen kostet (auch wenn die
immaterielle Hilfe für einsame Menschen
immer wichtiger werden dürfte und eine
zusätzliche Verlagerung der materiellen
Hilfe von der Kirche auf den Staat denkbar
und angezeigt wäre). Darum sollte wohl ein
«Kompromiss» gesucht werden, der
zugleich den grundlegenden Bedenken gegen
das heutige System Rechnung tragen würde.
Er müsste sowohl vom Grundsatz der positiven

Gleichberechtigung ausgehen als auch
die Kirchenmitgliedschaft vom Skandalon
der obligatorischen Kirchensteuer befreien.
Einem solchen «Kompromiss» entspräche
am ehesten das Modell einer Mandatssteuer,
wie es schon 1976 eine Arbeitsgruppe der SP
des Kantons Zürich als Gegenvorschlag zur
damaligen Trennungsinitiative entworfen
hat.N

Die Mandatssteuer ist eine Zuschlagssteuer,

die einen bestimmten, vom Staat
festzulegenden Prozentsatz der Einkommens-

62



Steuer ausmacht. Mit der Mandatssteuer
erbringen die steuerpflichtigen natürlichen
und juristischen Personen anstelle der bisherigen

Kirchensteuer eine gemeinschaftsgebundene

Leistung, über deren Zuwendung
sie eine rechtswirksame Erklärung (Mandat)
abgeben dürfen. Begünstigte Adressatin
eines solchen Mandates kann weiterhin jede
anerkannte Kirche und sollen im Sinne der
positiven Gleichberechtigung auch alle
übrigen Religions- oder Weltanschauungsgemeinschaften

sein, die bestimmten Kriterien
von öffentlichem Interesse genügen. Da
weder die juristischen Personen noch alle
natürlichen Personen einer solchen Kirche
oder Gemeinschaft angehören, sollen sie
ihre Zuschlagssteuer aber auch an
anerkannte gemeinnützige Institutionen manda-
tieren können. Ich denke an Hilfswerke,
kirchliche natürlich eingeschlossen, sowie
an Entwicklungs- und Umweltorganisatio-
nen. Die Konfessionszugehörigkeit würde
bei der Mandatssteuer keine Rolle mehr
spielen, da niemand verpflichtet wäre, die
«eigene» Konfession zu begünstigen.

Bereits hat Spanien einen Schritt in diese
Richtung getan. 1988 standen hier die
Steuerpflichtigen erstmals vor der Entscheidung,
ob sie 0,52 Prozent der jährlichen
Einkommenssteuer der katholischen Kirche oder
anderen «spezifischen Zwecken sozialer,
kultureller oder erzieherischer Art» zukommen

lassen wollten. Es waren weniger als 40
Prozent, die noch für die Kirche
optierten...'2 Unbefriedigend an diesem System
ist jedoch, dass die Steuerpflichtigen ihr
Mandat nicht besser differenzieren können,
sondern dass der Zuschlag nur der Kirche
oder aber einem Fonds zukommt, über dessen

Verteilung dann der Staat selber
entscheiden muss.

Ich lehne die gegenwärtigen Trennungsinitiativen

ab, weil sie kirchenfeindlich sind,
weil ihre Urheber die kirchliche
Verkündigungsfreiheit missachten und sich um die
sozialen Folgen der Trennung futieren. Aber
grundsätzlich befürworte ich die Trennung,
eine kirchenfreundliche freilich, die der Kirche

nicht von aussen aufgezwungen wird,

sondern zu der sie aufgrund einer tiefgreifenden

Neubesinnung selber Hand bieten
sollte. Im Sinne eines Kompromisses
zwischen Ideal und Wirklichkeit wäre für mich
aber auch eine positive Gleichberechtigung
nach dem Modell der Mandatssteuer denkbar.

Käme es dennoch zu einer kirchenfeindlichen

Trennung, weil das Besitzbürgertum
sich gegen die Kirche durchsetzte, dann
wäre das nicht unbedingt eine Tragödie,
sondern vielleicht eine leider notwendig gewordene

Schocktherapie des Heiligen Geistes.
Dann würde ich mit Alexandre Vinet sagen:
«Die Heilung eines alten Schadens ist immer
schmerzhaft, und nie würde eine Reform
stattgefunden haben, wenn sie die Bedingung

hätte eingehen müssen, keine Störung
der Gesellschaft zu verursachen.»13

1 Protokoll des Zürcher Kantonsrates, 4.
November 1991, S. 1362.
2 Antrag des Regierungsrates vom 22. September

1976 zur Kantonalzürcherischen Volksinitiative

für die Trennung von Staat und Kirche,
S. 13 ff.
3 Protokoll des Zürcher Kantonsrates, 28. Oktober

1991, S. 1347.
4 Vgl. Thesen über Kirche und Sozialdemokratie,

in: NW 1980, S. 156 ff.
5 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und
Ergebung, München 1970, S. 357, 379.
6 Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes»,
Nr. 36.
7 Erklärung über die Religionsfreiheit «Dignitatis

humanae», Nr. 3.
8 Alexandre Vinet, Ausgewählte Werke, hg. von
Ernst Staehelin, Zürich 1945, Bd. Ill, S. 323,
Bd. IV, S. 109.
9 Das Kapital, Bd. I, Vorwort zur ersten Auflage,
in: Werke, hg. von H.-J. Lieber, Stuttgart 1962.
Bd. IV, S. XXI.
10 A.a.O., S. 415.
11 In Anlehnung an: Horst Herrmann, Kirchensteuer

als Mandat? in: Stimmen der Zeit, Nr. 189/
1972.
12 Vgl. Gabriele Burchardt, Das gespannte
Verhältnis von Kirche und Staat in Spanien, Herder-
Korrespondenz, Nr. 45/1991.
13 A.a.O., Bd. Ill, S. 330.

63


	Zeichen der Zeit : Trennung von Kirche und Staat?

