Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 2

Artikel: Die Herausforderung des Islam
Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143674

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

Die Herausforderung des Islam

Was wir «islamischen Fundamentalismus» nennen und was richtiger «Islamismus» heissen
miisste, hat mit Islam wenig gemeinsam. Dieser «Fundamentalismus» unterscheidet sich
vom Islam dhnlich, wie sich der Klerikalfaschismus der vorkonziliaren Kirche (in Osterreich
unter Dollfuss, in Spanien unter Franco und in Portugal unter Salazar) von der Botschaft des
Jesus von Nazareth unterschied, ja sie in ihr perverses Gegenteil verkehrte. Das macht den
Islamismus einerseits zwar nicht harmloser, verweist aber anderseits auf Parallelen zu
Fehlentwicklungen in unserer eigenen Kultur, die ihn nicht mehr nur fremdartig und
unverstehbar erscheinen lassen. Was aber heisst «Islam»? Eine angesichts der Vielfalt dieser
Religion verwirrende Frage, mit der sich Al Imfeld im folgenden Beitrag befasst. Unser
Freund erinnert an friihere Dialogversuche zwischen Christen und Muslimen, vermittelt
Einblick in die neuere Literatur zu dieser Auseinandersetzung und entwickelt zwélf Thesen

fiir eine sinnvolle Begegnung zwischen den beiden Religionen.

Ohne etwas Feuer entsteht keine Wiarme

Der Islam... Und schon stecke ich in der
Schlinge. Was soll «der Islam» sein, falls er
wirklich die letzte, endgiiltige und alles
abschliessende Offenbarung sein will, je-
doch jeder Gliubige eine Autoritdt ist und
es liber ihm niemanden gibt ausser Allah —
kein Apostelkollegium, kein Konzil, keine
Kleriker, kein offizielles und oberstes Gre-
mium... Wenn sich jemand so sehr ergibt
(«Islam»), dass er und Gott, sein Glaube und
die Lehre identisch sind, dann ist alles eins
und klar. Fiir den vollig Hingegebenen gibt
es da weder etwas zu fragen noch zu deuten.
Fiir den Ungldubigen aber ist alles verwir-
rend und unbegreifbar. Das jedoch ist genau
der springende Punkt des totalen Unter-
schieds. Fiir den Aussenstehenden gibt es
den Islam nicht, fiir den Muslim gibt es nur
den Islam.

Als westlicher Religionswissenschaftler
steht man immer wieder ohnméichtig vor
dem Islam. Andere Religionen lassen sich
beschreiben, analysieren und debattieren.
Man kann — immer im Gegensatz zum Islam
— sogar von Griindern und von Menschen
absehen und iiber Hinduismus, Taoismus,
Konfuzianismus und Buddhismus abstrakt
reden. Beim Islam stosst man stets auf

42

Red.

Personen und Vilker, auf Konkretes und
Kleinigkeiten. «Schwerlich hat bislang eine
andere Zivilisation der Geschichte so viel
Bedeutung beigemessen wie der Islam»,
schreibt B. Lewis (6, S. 27). Wie es in der
christlichen Dogmatik den Kirchenviter-
beweis gibt, so dhnlich wird Geschichte im
Islam eingesetzt. Und man stdsst an, sodass
es einen drgert. Es stosst auf, dass alles so
gottlich und gleichzeitig so menschlich ist.
Die Absurditit schwimmend im Meer: fiir
die einen eine Rose, fiir andere einfach
Abfall.

Fiir mich ist es kein Zufall, dass eine kurze
Bliitezeit im islamisch-christlichen Dialog in
Frankreich um lauter Mystiker herum ent-
stand. Louis Massignon (1883-1962), Pio-
nier der Islamistik, Erzieher einer ganzen
Generation, stand in Verbindung mit Jacques
Maritain, Etienne Gilson, Teilhard de Char-
din oder Paul Claudel und riss andere mit in
den Sog der Islamistik: Henry Corbin, den
Persienspezialisten, und Titus Burckhardt,
den Schweizer Protestanten, der sich zum
Islam bekehrte. Zu diesem Feld gehorte Mas-
signons Freund, der in die Wiiste zog, das
Wortgepliankel aufgab, schwieg und damit
die tiefsinnigste Bewegung fiir ein gegensei-
tiges Versténdnis einleitete: Charles de Fou-
cauld. Sie alle zusammen haben einen ein-



maligen kurzen Friihling des Begreifens und
Verstehens geschaffen.

Etwas Ahnliches ging von Oxford und
Cambridge zur Zeit von Sir Hamilton Gibb,
W. C. Smith, J. Spencer Trimingham und
W. M. Watt aus. In ihren Artikeln und Bii-
chern spiirte man das Feuer, und sie ver-
mochten andere zu entziinden. C. G. Jung
entdeckte bei ihnen wichtige Elemente fiir
seine Theorien, und so wirkten einige Ideen
sogar in die Schweiz hinein, wo auf den
jahrlichen Eranos-Tagungen in Ascona die
Namen von vielen der Erwihnten (allen vor-
an Henry Corbin) zu finden waren.

Doch das Feuer ist seit den mittleren sech-
ziger Jahren langsam erloschen. Genau zum
Zeitpunkt, als das Zweite Vatikanische Kon-
zil mit der Erkldrung iiber das Verhiltnis der
Kirche zu den nicht-christlichen Religionen
«Nostra aetate» nach langer Zeit einen Dia-
log anspornte, starb eine ganze Schule, die
eine Offnung ermoglicht hatte, weg. Fiir den
Dialog mit dem Islam haben sich bloss noch
wenige erwdrmt; das Mass an Vorurteilen
stieg wieder an. Bei der Olkrise 1973 fehlten
der Welt weitblickende Theologen und Isla-
misten, Selbst heute mangelt es an grossen
Hermeneuten. Im deutschsprachigen Raum
mag es Politologen geben, doch die theologi-
schen und religionswissenschaftlichen Deu-
ter und Visiondre fehlen. Es gibt zwar mutige
Vorreiter wie Hans Kiing und Kardinal Franz
Konig, doch ist keiner von ihnen ein Islamist
oder kennt die arabische Sprache. Uber st-
liche Religionen wird wohl viel geschrieben;
doch der Islam fehlt dabei meistens. Er passt
nirgends hin: Er ist weder 6stlich noch west-
lich, weder rational noch mystisch, voller
Moscheen ohne Theologen und fiir den Dia-
log Geschulte. Auf beiden Seiten bringen
Fundamentalisten fromme Menschen durch-
einander.

Theologen und Religionswissenschaftler
wurden durch Journalisten wie Peter Scholl-
Latour oder Gerhard Konzelmann ersetzt.
Ihrer Medien-Aufgabe gemiss halten sie
sich an Ereignisse, an rasch Voriibergehen-
des und Ephemeres, an Schatten und Phi-
nomenales. Religion kommt zu kurz; Politik
ist alles; doch weiss am Ende der Leser oder
Zuhorer nichts, weder vom Innen noch vom
Aussen, durcheinander ist alles, wirr, ohne
Faden, sinnlos. Zwischen der sachlich my-
stischen Welt von Foucauld und den banalen

Pointillismen von CNN steht einsam Arnold
Hottinger. Die Menschen spiiren mit seiner
Hilfe etwas vom Faszinosum, es springen
Funken iiber, und daher geniesst er viel
Sympathie. Erneut ein Beispiel und ein Hin-
weis: Mit den Zeichen im islamischen Raum
umzugehen ist schwer: Der Dialog mit dem
Islam ist anders als mit anderen Religionen.

1. Ausgang der Begegnung von Islam
und Christentum kann nicht unmittel-
bar der Dialog oder Disput, sondern nur
die gegenseitige Anerkennung und das
Aufdecken von Unrecht sein.

Gewohnlich heisstes: «Muslime denken und
handeln derart anders als Christen, dass ein
Dialog zwischen ihnen unmdglich ist.»
Oder: «Die zwei Glaubens-, Denk- und Ar-
gumentationsweisen liegen diametral aus-
einander.»

Zunichst gilt fiir alle Religionen, dass sie
sehr vielschichtig, verwirrend, widerspriich-
lich sind, sich darin beinahe alles finden oder
vermissen ldasst und dass sie dennoch klar
erfassbare Systeme sind. In einem solch
emotionalen Feld findet jeder entweder das,
was er mag, oder das, was ithm missfillt.
Sowohl fiir als auch gegen eine Religion gibt
es stets geniigend Griinde und immer neue
Argumente. Statt sofort, direkt und in die
Luft hinaus zu argumentieren, gilt es, einan-
der zu respektieren und zu verstehen. Statt
sofort miteinander wirr durcheinander zu
reden, muss sich zuerst jeder in den anderen
hineinversetzen: der Christ in die Position
des Muslim, der Araber in den Standpunkt
westlicher Menschen. An was leiden die
Menschen? Warum haben sie Angst? Wie
fiihlen sie sich bedroht? Wo geschah ihnen
Unrecht durch unseren Glauben, unser Sy-
stem? Solche ehrlichen Fragen decken
Ebenen des Unrechts auf und werden zum
Beginn von Versohnung und Frieden.

Statt sofort zu definieren und zu diffe-
renzieren, gilt es, Religion zu erkennen und
zu begreifen.

2. Man muss genauso zwischen Islam
und islamischer Welt wie zwischen
Christentum und Westen unterscheiden.

Keine Religion erfasst den Menschen total,
d.h. zu jeder Zeit und bis ins Innerste. Reli-

43



gion ist immer bloss ein Ideal, ein Weg, den
der Mensch mehr oder weniger begeht, von
dem er abweicht oder den er iiberhoht. Je
nach Zeit geschieht anderes als Gottes Wille
mit Religion in der Geschichte.

Keine Religion, auch keine direkt von
Gott geoffenbarte, ist eindeutig, denn jeder
Mensch hort — aufgrund seines Erlebten —
anderes mit und versteht dieselben Worte gar
anders als sein Freund oder Nachbar.

In der islamischen Welt existieren viele
Krifte und Widerspriiche, Gedanken und
Gruppierungen, Meinungen und Ablehnun-
gen, Stromungen und Angste. Verallgemei-
nerungen sind Tduschungen: Sie erklidren
nichts. Selbst wenn die Lehre einigermassen
klar ist, gibt es eine verwirrende Vielfalt
konkreter Verwirklichungen oder Deutun-
gen.

Clifford Geertz (4) hat den Islam in Ma-
rokko und in Indonesien beobachtet und mit
dem interessanten Material das faszinieren-
de Buch «Religiose Entwicklungen im
Islam» geschrieben:

— In Marokko gab es die entscheidende Leit-
gestalt des Krieger-Heiligen, der entweder
Mauern niederriss oder Mauern aufrichtete,
eine permanent kreative Spannung zwischen
Stadt und Land. «Die gestaltgebenden Im-
pulse fiir die islamische Zivilisation in
Marokko kamen von den Stimmen, und die
geistige Prigung, die sie ihr verlichen,
liberdauerte alle arabisch-spanischen Ver-
feinerungen, die weltabgeschiedene stidd-
tische Religionsgelehrte an einzelnen Orten
und fiir einige chromatische Augenblicke
einfiihren konnten. Der Islam in der Berberei
war (...) vor allem ein Islam der Heiligen-
verehrung und ethischen Strenge, der ma-
gischen Kraft und aggressiven Frommig-
keit» (4, S. 26).

— In der indonesischen Gesellschaft stehen
wir ganz anderen Traditionen und Menschen
gegeniiber. Geertz zeigt eine vor allem bau-
erliche, aber keine tribale Gesellschaft, eine
Gesellschaft, die zuerst nicht islamisch,
sondern hinduistisch war, eine Zivilisation,
die auf Fleiss griindete. Der Islam kam als
Eroberer nach Marokko; nach Indonesien
kam er nicht durch Krieger, sondern durch
Hindler. Geertz miiht sich redlich mit einer
Analyse des Zusammenhangs von Religion
und Wirklichkeit ab und gewihrt viele
hilfreiche Ein-Sichten.

44

3. Der Christ kennt den Islam

aus dem Vorurteil und weder aus der
Koran-Schrift noch aus der Erfahrung
und Tradition.

Es gibt eine lange traurige Tradition, iiber
Mohammed und den Islam abscheuliche
Geschichten zu erzdhlen und abschreckende
Bilder zu malen. Islam ist in vielen westli-
chen oder gewdhnlich christlichen Kopfen
nichts als Greueltat, assoziiert mit Grausam-
keit und Gewalt.

Bild-Ausstrahlungen beginnen mit Dan-
tes «Gottlicher Komodie» (8. Gesang); jene
dramatisch furchtbaren Schattenbilder blei-
ben durchs Mittelalter hindurch bis heute
wirksam. Aus diesen Bildern sind Archety-
pen in unseren Seelen geworden. Zur Reini-
gung briauchte es eine Kollektiv-Psychoana-
lyse oder eine Kultur-Archéologie. Cox zeigt
einige Bilder auf (3, S. 27-53).

Wort, Bann und Fluch gegen den Islam
setzen mit Papst Urban II. zwischen 1088
und 1099 ein. Um innere Einheit wieder zu
erreichen, brauchte er einen schrecklichen
Feind von aussen. So wurde denn die Grau-
samkeit des Islam iiberhoht.

Doch auch aufislamischer Seite wurden in
Erzahlungen, Legenden und Mythen die
Kreuzziige isoliert und zum Stereotyp ver-
steinert.

4, Viele Volks-Brauche in der
islamischen Welt sind nicht aus dem
Koran, sondern aus der Uberlieferung
zu erkliren.

Keine heilige Schrift der Welt konnte so
offenbart werden, dass jeder Mensch fiir jede
Lage eine Antwort erhielte. So geniigt der
Koran lange nicht allen Erfordernissen des
taglichen Lebens. Wie in den meisten Re-
ligionen wurden Traditionen und Gewohn-
heiten, Worte des Griinders und Vorbilder
von Heiligen zur Hilfe geholt. Im Islam gibt
es daher die Sunna, die Gewohnheiten des
Propheten, und die Hadith, seine gesam-
melten Worte. Immer Neues spross am
Baum, versuchte, vieles moglichst breit
einzuschliessen, gab verschiedenen Stro-
mungen ein legitimes Bett. Im 9. Jahrhundert
befanden sich bereits Zehntausende von
Mohammeds Worten im Umlauf. Bukhari
(gest. 870) hat das Hadith-Werk gereinigt



und das Glaubwiirdige stehenlassen.

Daneben gab es die Imitatio Muhammedi:
Es wurde iiberliefert, wie der Prophet sass
oder ging, den Korper handhabte oder sich
an- oder auszog. All das wurde nachgeahmt.
Doch auch Mohammed stand in einer sehr
konkreten Geschichte, die wiederum Tradi-
tionen zeugte. All das fasst sich in der
Scharia, dem Gesetz, zusammen. Doch auch
hier herrscht wieder Hilflosigkeit bei den
Nichtglaubigen. Das Zweite Vatikanische
Konzil erwdhnt das gottliche Gesetz, die
Scharia, nicht einmal. Genausowenig wie es
Mohammed und den Koran erwihnt. Form-
lich fiihlt man die Hilflosigkeit der Konzils-
viter. Doch wenigstens einen Schlusspunkt
und ein Zeichen des guten Willens setzten
sie. Die Christen sind herausgefordert; das
Suchen miteinander hat noch keinen Morgen
erlebt.

Die Behandlung der Frau oder die Be-
schneidung, die zu Mohammeds Zeit in der
arabischen Halbinsel gang und giibe war, hat
auch er unreflektiert iibernommen. Die Be-
schneidung (als ein Beispiel bloss) wurde
nirgends im heutigen Sinn befohlen; es gab
sie einfach. Ahnlich komplex ist das Verhilt-
nis zur Frau. Manches wird auf Mohammed
zuriickgefiihrt, das heutige Quellenaufarbei-
tung und Geschichtswissenschaft leicht als
Fialschung nachweisen konnen. Wenngleich
Bukhari in seinem Hadith-Werk die ver-
schiedenen Worte Mohammeds kritisch
liberpriifte, war er doch sehr schwach in der
Gewichtung der Worte iiber die Frau.
Scheinbar kamen diesem grossen Geist sol-
che Worte entgegen, und so liess er sie entwe-
der stehen oder aber er glaubte an die Stimme
des Meisters. Fatima Mernissi (7), eine ma-
rokkanische Soziologin, ist in ihrer uner-
miidlichen Arbeit iiber die Stellung der
Frauen im Islam wie in der Geschichte der
islamischen Welt auch der «Sexualitdt im
vorislamischen Arabien» (7, S. 60—88) nach-
gegangen. Die Vorurteile fliessen bei Histo-
rikern selbst noch heute ein: «Erstaunlich ist,
mit welcher Beharrlichkeit moderne arabi-
sche Historiker sich weigern, auch nur die
Moglichkeit einzurdumen, dass es Prakti-
ken, indenen die sexuelle Selbstbestimmung
der Frau zum Ausdruck kam, gegeben haben
koénnte» (7, S. 61).

Manches ist in die «Gewohnheiten» (=
Sunna) eingeflossen, das orts- und zeitbe-

dingt war. Es musste daher unter Menschen
zu Streit um die Sunna kommen, wenn sie
nicht zu einem Mittel des Kolonialismus
oder der kulturellen Abwiirgung und Unter-
driickung werden sollte. Denn schliesslich
konnte Arabien nichtder Nabel der Welt sein.

So werden verschiedene Formen und Le-
bensweisen des Islam gefunden, ohne dass
die eine auf die andere verachtend herunter-
schauen konnte. Doch zu inneren Ausein-
andersetzungen kam es immer wieder. Islam
bewahrt nicht etwa notwendigerweise vor
Rassismus, Diskriminierung und Verach-
tung. Afrikaner konnten auch davon erzih-
len. Bereits im alten Mali-Reich unternahm
Kaiser Kankan Mussa um 1324 die glanz-
volle Wallfahrt nach Mekka, auch um den
Arabern zu zeigen, dass die malischen Vol-
ker nicht «Allahs unfihig» sind und es nicht
stimmt, dass «das gemeine Volk die hehre
Lehre Allahs nicht verstehen kann».

5. Es gibt radikal nur einen Gott,
namlich Allah, jedoch viele Vorstellun-
gen seiner Wirksamkeit in dieser Welt.

Die einen Menschen nahmen das Praktische,
das die Macht Ordnende und Erhaltende,
wahr, andere waren vom Heiligen betroffen,
unterwarfen sich thm und gingen mit ausge-
zogenen Sandalen (Sure 20,12) einen sufi-
tisch-mystischen Weg; die einen zogen in
alle Welt, andere mehr ins dunkle Innere; die
einen schrieben Allah atmend nach, die ande-
ren bauten Monumente; einige begannen ein
gewaltiges Gebdude von Recht abzuleiten,
um Gerechtigkeit iiberall walten zu sehen,
andere stammelten Koran-Silben bloss zum
Hiiten des Viehs, seiner Beruhigung und sei-
nes Wohlergehens wegen.

Genauso wie Geertz den kreativen Unter-
schied zwischen Marokko und Indonesien
zeigt, so ging Uwe Topper «nur» den «Sufis
und Heiligen im Maghreb» (11) nach, von
den Anfidngen im 8. Jahrhundert bis in die
neueste Zeit, einer Mystik im Spannungsfeld
zwischen Orientund Abendland. Immer wie-
der muss der Sozialwissenschaftler mit der
Vielfalt fertigwerden. Topper: «Die verwir-
rende Vielfalt der sufischen Wege hatte zur
Folge, dass manche Erscheinung zum Sufis-
mus gerechnet wird, die eigentlich — wenn es
dafiir eine andere soziologische Grundlage
gegeben hitte — einen von der Mystik ge-

45



trennten Bereich bildete. Hierzu gehoren
einerseits die volkstiimlichen Riten an
den Gribern der hl. Scheichs, andererseits
die Riten der Magie, Traumathurgie
und Schicksalsbefragung...» Die religidsen
Meister besassen einen sehr grossen Frei-
raum: Die sufischen Ideale wurden recht
spontan entwickelt. «Heute spielt sich dhn-
lich frisches Erleben nur noch an den
Randern der islamischen Zivilisation ab»,
schreibt Topper (11, S. 25).

6. Wenn es im Christentum heisst, dass
Gott Mensch geworden ist, dann kann es
im Islam heissen: Allah wurde Schrift.

Dreiundzwanzig Jahre lang soll der Engel
Gabriel Mohammed, der nicht lesen und
schreiben konnte, Offenbarungen iibermit-
telt haben. Mohammed war nur der Empfin-
ger dieser Offenbarungen, aufgezeichnet
wurden sie von seinem Sekretir, dem er sie
diktierte. Er war sich bewusst, dass Satan
irgendeinen Irrtum in seine Vorlesung ein-
streuen konnte. ,

P.N. Waage schreibt: «Und ungeachtet
des chronologischen Chaos ist dieses Buch
fiir die Muslims noch immer, was es auch fiir
Muhammed war: die Offenbarung Allahs,
Gottes eigene Schrift. Man konnte gewisser-
massen sagen, dass im Islam Gottes Wort, der
Logos, Schrift geworden ist und nicht wie im
Christentum Fleisch» (12, S. 84 und 97).
Dabher sei es eigentlich falsch, den Koran mit
dem Evangelium zu vergleichen; man miisse
das Buch Christus selbst gegeniiberstellen.

Die Schrift ist derart wichtig, dass sie im
Islam fast das Bild verdringt hat. Was in
anderen Religionen mit Symbolen, mit
Kunst und Musik entweder erweckt oder
ausgedriickt wird, vermittelt der Islam durch
das Wort und die Schrift. Die kalligraphische
Wiedergabe von Korantexten erreichte eine
unvorstellbare Feinheit und Dichte: Sie wur-
de zur Votivkunst. Die verbale Rezitation,
aber auch Mitteilung nimmt einen einzig-
artigen Platz ein. Sie ersetzt einen Teil der
Musik.

Die islamische Kultur fand ihren Aus-
druck in drei Sprachen, der arabischen, per-
sischen und tiirkischen, die in ganz Siidwest-
asien und Nordafrika vorherrschend waren.
Auch wenn sie einander fernstanden, so ha-
ben sie kulturell zusammengefunden, einan-

46

der belehnt, sich politisch durchmischt und
denkerisch vereint. Daraus entstand eine
neue Sprache. Auf diese muss bei einem
Dialog Riicksicht genommen werden. Um
sich einzuiiben, kann Bernard Lewis’ Essay
tiber «Die politische Sprache des Islam» (6)
gelesen werden. Lewis gehort zu den anfangs
erwdhnten Grossen der angloamerikani-
schen Islamistik, dem es gelingt, mit Wort-
Deutungen mitten in den Vulkan mit den
explosiven Eruptionen einzufiihren.

Das Orale ist jedoch trotz der Schrift iiber-
allnoch da. Es gibtdenn auch die Schrift- und
die Alltagssprache. In dieser Umgebung
spielt Literatur eine wichtige Rolle. Hier hat
aber auch das Geriicht seinen Platz. Unter
vier Augen wird etwas gesagt und verbreitet
sich in Windeseile. Bei dieser Uberlieferung
und Verbreitung sind Frauen zentral.

Welche Bedeutung das islamische Bil-
derverbot auf Psychologie, Erkenntnisvor-
ginge und einen Religionsdialog hat, wurde
bis heute nicht ausgelotet. Vielleicht sind
wegen des Bildermangels die Worte umso
plastischer und dramatischer? Fliiche aus
diesem Bereich fiihren schon fast ein Eigen-
leben.

7. Der Islam ist genausowenig neu wie
das Christentum, das aus dem Judentum
erwuchs. Der Islam ist ein Kind beider.

Mohammed kannte sowohl das Christentum
als auch das Judentum aus der alltdglichen
Erfahrung. Theoretische Auseinanderset-
zungen mit den Schriften oder in theologi-
schen Disputen fanden nie statt. Mohammed
erlebte beide Religionen als korrupt, voller
Spaltung und Uberwucherung, beide mit
irdischen Machtgeliisten und visionéren
Wahnvorstellungen. Das Christentum war
seit Konstantin dem Grossen eine sakrale
Ideologie geworden. Christus war als Panto-
krator in weite Ferne geriickt. Im unendlich
langen Homoiousios-Streit um Gleichheit
von Vater und Sohn verschwand eine gottli-
che Verwandtschaft im Chaos der Zeit. (Et-
was Zeit-Geschichte durch die Hintertiir er-
halten wir von Michel Clévenot: immer aus
fiinf- bis sechsseitigen Sequenzen, vergniig-
liche Meisterstiicke.)

Der Islam trat (auch) mit dem Anspruch
einer Korrektur des Christentums an. Die
ersten Muslime klagten die Christen offen



dessen an, was sie aus Jesu Verkiindi-
gung gemacht hatten. Der Islam wollte
klar die Endgiiltigkeit des Christentums
tiberbieten und die Geschichte des Chri-
stentums korrigieren. Hans Zirker schreibt
in seiner Untersuchung iiber «Theologische
Verwandtschaft und Konkurrenz» (13), dass
auf diesem Hintergrund der Islam eine
«wirkungsgeschichtliche Folge des Chri-
stentums» sei.

Die einander Nahen oder die auseinander
Hervorgegangenen setzen sich nach oder
befeinden sich. So hat sich das Christentum
gegeniiber dem Islam dhnlich wie das Juden-
tum gegeniiber dem Christentum verhalten.
Beide duldeten keine Fortsetzung, Erweite-
rung oder neue Elemente. Sie verfeindeten
sich bitter. Eine solche Geschichte und eine
derartige Sprache erschweren eine wechsel-
seitige Kommunikation zwischen den drei
monotheistischen Religionen.

Diese Nihe und Wirkungsgeschichte
miissen mutig, radikal und ehrlich hervorge-
holt werden. Ein Dialog mit dem Islam darf
nicht mehr linger unter den mit den nichi-
christlichen Religionen eingereiht werden.
Wir haben davon auszugehen, dass «unser
und euer Gott ist einer» (Sure 29,46).

8. Der Islam ist wie jede Grossreligion
ein Gemisch. Er musste es sein, wenn er
eine Antwort fiir Ost und West und eine
Erneuerung des Judentums und des
Christentums sein wollte.

Der arabische Raum war ohnehin schon ein
Schmelztiegel. Alle und alles vermischten
sich hier im Laufe des Zusammenlebens.
«Letztlich wurden alle zusammen ethnisch
arabisiert», schreibt Naim Stifan Ateek (1),
der paléstinensisch-christliche Befreiungs-
theologe. Arabisch ist nicht nur islamisch;
arabisch sind auch Christen und Juden
geworden. Doch — so Ateek — haben sich
«religiose Extremisten... der Stereotypisie-
rung Gottes schuldig gemacht». Wenn es
jedoch auf irgendeinem Platz dieser Welt zu
einem Dialog kommen muss, dann in diesem
Halbmond zwischen Persien, Arabien, Li-
banon, Israel und Paléstina.

Wenn auch vieles mit Hilfe eines Dialogs
analysiert und eingesehen werden kann, so
hat der Dialog klar seine Grenzen im poli-
tisch-wirtschaftlichen Bereich. So miisste es

letztlich keinen grossen Streit zwischen Is-
lam und Judentum angesichts des identi-
schen Gottesbildes und der Annahme aller
Propheten (inkl. Jesus) geben. Der Streit geht
hier eindeutig um Land; dieser Streit ist nicht
religios; er kann nur politisch geldst werden.
Das sind die Grenzen des Dialogs.

Wahrscheinlich ist sehr viel Konfliktstoff
zwischen Islam und Westen nicht primir
religios begriindet; er betrifft Macht-Wun-
den —herriihrend von der Zeit der Kreuzziige
bis zum Kolonialismus. Imperialismus muss
weg; Zeichen der Gerechtigkeit miissen her.
Erst mit einer solchen Einstellung kommen
wir mit viel Geduld zum gegenseitigen Ver-
trauen. Es wire ein Traum, wenn es endlich
bei den Muslimen nicht mehr heissen
miisste: «Das Volkerrechtist blond und blau-
'Eillgig.»

Doch wie bei jeder ernsthaften Auseinan-
dersetzung miissen beide Seiten ihre blauen
Augen sehen. Auch der Islam hat im Fort-
gang der Geschichte Religion zu Imperialis-
mus missbraucht. Auch islamische Araber
haben etwa auf dem schwarzafrikanischen
Kontinent Sklaven gejagt und sie schon seit
dem 10. Jahrhundert bis nach China ver-
kauft; und ebenso existierte auf dem afrika-
nischen Kontinent ein arabischer Kolonia-
lismus. Gerade wo die Theologie eigentlich
keine Trennung zwischen Kirche und Staat,
zwischen regnum und sacerdotium zulésst,
genau da muss mit besonderer Vorsicht in
fremdes Land gegangen werden. Religion
muss in der heutigen Welt radikal auch
vor theologischem Missbrauch geschiitzt
werden.

9. Wenn es schon nur einen Gott und
keinen ausser Allah gibt, dann miissen
immer wieder die ihn langsam ersetzen-
den Autoritaten entthront werden. Islam
heisst Ergebung — und zwar fiir alle.

Islam muss wieder alle alttestamentlichen
Propheten ernst nehmen, denn diese sind im
Koran integriert. Prophetisch bedeutet we-
der nationalistisch noch kolonialistisch. Der
Prophet steht zum Knecht Gottes und tritt fiir
die Gerechtigkeit ein. Vom Propheten fiihlt
sich das Volk nicht bedroht.

Mohammed kann mit Paulus verglichen
werden: beide sind Apostel und Reformer;
beide waren fiir die Heiden Propheten.

47



10. Der Islam begann als Befreiungs-
theologie. Doch wie jede Religion konnte
auch er der Versuchung der weltlichen
Macht nicht widerstehen.

Christentum und Islam waren zu Beginn
Religionen geknechteter Menschen und Vol-
ker, Religionen der Armen. Auf der Ebene
dieses Selbstverstidndnisses konnten sich die
zwel Religionen wieder finden. Um diesen
Schritt zu vermdgen, miissen sie in ihren
Kopfen die Vorurteile langsam zerbrechen
und zermahlen.

Kaum jemand wird den Islam als solchen,
sondern genauso wie im Christentum die
Glidubigen anklagen, entweder sich um die
Religion nicht gekiimmert oder sie miss-
braucht zu haben. Islamische wie christliche
Religion spielten ein Doppelspiel. Man kann
wohl weder dem Christentum noch dem Is-
lam direkte Kolonisation vorwerfen, doch
- instrumental waren sie beide. Hier teilen sie
miteinander ein schones Stiick der mensch-
lichen Geschichte.

Niemand darf scheinheilig sich zuriick-
lehnen. In Afrika etwa betrieb der Islam eine
Handels-Kolonisation; der Sklavenhandel
ging keineswegs an den Arabern, die isla-
misch waren, vorbel. Afrikas Inneres war seit
dem 8. Jahrhundert voll von den arabischen
Hindlern abgeschirmt; sie kontrollierten den
Kontinent, und sie kollaborierten mit den
Europiern, die sich Christen nannten. Erst zu
Beginn des 19. Jahrhunderts entstand der
Land-Kolonialismus.

Die heute sowohl dem Islam als auch dem
Christentum einzig akzeptable Grundlage
und Gemeinsamkeit im Dialog mit Volkern
und Kulturen Afrikas und teilweise Asiens ist
neben ihrem EINEN GOTT seine GERECH-
TIGKEIT und sein VERSTANDNIS. Die
Glaubenden haben sie sich zu eigen zu ma-
chen: das ist die neue Mystik.

Jede Religion, die zum Terror wird, zur
Rache aufruft, Mord, Totschlag und Krieg
unterstiitzt oder schiirt, verliert ihren An-
spruch, eine Religion zu sein, gibt den An-
spruch auf Ganzheit auf und ist nicht weiter
fahig, Widerspriiche zu ertragen. Damit wird
sie sektenhaft, tiuscht Harmonie vor, wo es
keine gibt, teilt, entzweit, richtet und ver-
dammt, bevor Barmherzigkeit eine Chance
gehabt hat. Solch eine Religion macht sich
selbst zum Gott und wird daher letztlich

48

gotteslisterlich, zynisch und gottlos. Welche
Worte auch immer einmal gebraucht wurden
und was immer sie noch bedeuten konnten,
wenn sie «heiligen Hass» oder «heiligen
Krieg» meinten, half keine Exegese des Ver-
steckens mehr; sie konnten fiirderhin weder
mit dem Wesen des Islam noch des Christen-
tums etwas zu tun haben.

11. Islamische Tradition kennt und
pflegt vier tiefe Anliegen: Frieden, Ruhe,
Harmonie und Sachlichkeit. Dazu im
Gegensatz stehen politische Bewegungen
und/oder Fundamentalisten, die wiitend,
voller Frust und Hass, blind, hasserfiillt
und rachsiichtig sind.

Seyyed Hossein Nasr, Iraner, anglo-ameri-
kanischer Islamist, stellte in achtzehn Ka-
piteln einige seiner Aufsitze, die stets um
den traditionellen Islam in der modernen
Welt kreisen, zusammen. Die Lektiire des
Bandes «Traditional Islam in the Modern
World» (Kegan Paul, London-New York
1987) ist ein Genuss. Ein Beitrag zeigt etwa,
wie Islam sich in der Geschichte immer
wieder mit vier Tendenzen auseinanderset-
zen musste: mit Messianismus und Moder-
nismus, mit dem oftmals verlorenen und
vertraumten traditionellen Islam und einem
ungeduldigen, zornigen, einseitigen und
ahistorischen Fundamentalismus.

Der Dialog mit dem Fundamentalismus
ist unmoglich. Dieser ist keine theologisch-
religidse Auseinandersetzung, sondern die
Folge von politisch-wirtschaftlichen und so-
zio-kulturellen Missstinden. Sehr oft bleibt
der Fundamentalismus der einzige Fluchtort.
Ab und zu kann es vorkommen, dass man
sich mit dem Modernismus statt dem Funda-
mentalismus auseinandersetzen miisste; vor
allem dann, wenn dieser die Folge einer un-
heiligen Modernisierung ist. Oft ist der
Fundamentalismus bloss eine Instrumen-
talisierung von Machthabern, und selbst die
Scharia wird zum Machtinstrument. Und
noch eine Form dieses Fundamentalismus
muss erwihnt sein: D. Khalid, ein Muslim
und Entwicklungswissenschaftler, ver-
gleicht den Islamismus (dieser sei das bes-
sere Wort als Fundamentalismus) mit dem
Nationalkatholizismus in Spanien und Por-
tugal und schreibt ganz klar, dass «der Isla-
mismus eine fiir die islamischen Lénder spe-



zifische Ausformung des Faschismus dar-
stellt» (in seinem Aufsatz: Re-Islamisierung
und Entwicklungspolitik, Weltforum, Miin-
chen 1982).

12. Wie die lange Geschichte ahnen
lasst, kann mit dem Islam nicht einfach
abstrakt dialogisiert werden. Debatten,
Diskurse und Dialoge haben wenig und
manche fast zum Verzweifeln gebracht.
Es ging jedoch immer wieder, wenn
zusammen etwas unternommen oder
getan wurde.

Ich denke an einige Beispiele: In Indien zur
Zeit des Grossmogul Akbar, wahrend der
Hochbliite zwischen 1542-1605, wurde
nichts von einem Menschen allein geschrie-
ben und gebaut, gemalt und gedichtet, immer
waren zwei religiose Vertreter daran mitbe-
teiligt. In einigen Gegenden und Stidten
Andalusiens — vor allem um und in Granada
bis 1492 — arbeiteten Muslime, Juden und
Christen im Geist briiderlicher Toleranz zu-
sammen; es wurde gemeinsam gebaut, ge-
forschtund gelebt. Ahnlich verhieltes sich in
der franzosischen Kolonialzeit im Sudan —
vom Begrlinder der Weissen Viter, Kardinal
Lavigerie, bis zur schonsten Bliite mit Char-
les de Foucauld.

Arabische Denker haben dem Westen
griechische Wissenschaft, Bildung und Phi-

losophie im Mittelalter vermittelt. Die Bliite

der Scholastik unter Thomas von Aquin wire
ohne die arabische Vermittlung unmdglich
gewesen. [slamische Denker des Mittelalters
waren weltoffen und realitdtsbezogen, von
einem einmaligen Erkenntnisdrang erfasst,
klebten weder an Dogmen des Koran noch an
einer religiosen Uberlieferung. Sie halfen
mit, die abendldndische Aufklirung einzu-
leiten.

Ernest Gellner, Professor der Anthropolo-
gie in Cambridge, einer der grossen Deuter
der islamischen Welt, sieht des «Islam Kri-
se» in der Auseinandersetzung mit der Mo-
derne begriindet. Eine Religion der Ganzheit
wird immer weniger vom Rand her mit no-
madisierenden und tribalistischen Elemen-
ten durchsetzt und belebt. (Man vergleiche
die spannende Studie von Topper und weiss,
was Gellner meint.) Islam wird immer mehr
zur Stadt- und Schriftreligion. Gellner: «Der
stadtische Schriftgelehrte siegt iiber den an-

archischen Heiligen und verdridngt ihn...
Islam kennt keinen Klerus, besitzt nur wenig
authentische Rituale, ist im Kern sehr egali-
tar: er steht jedem offen. Doch nun kommen
die modernen Gelehrten und Intellektuellen,
die vom Ansatz dieser Wissenschaft her tei-
len und trennen, segmentieren und partiku-
lieren miissen. Sie tun das vorderhand tech-
nokratisch versteckt, doch steht immer die
Angst einer Verweltlichung oder Verwestli-
chung vor der Tiir.» Gellner glaubt jedoch an
die Modernisierung des Islam, denn «dieser
versteht sich auch mit einer modernen Ge-
sellschaft». Den Weg der Sikularisierung
miisse er nicht genauso gehen wie der We-
sten. Doch auf eine so lebendige Auseinan-
dersetzung sieht er zu wenig Menschen auf
beiden Seiten vorbereitet. Der islamische
Professor Elmandjara schrieb in einem Auf-
satz liber «Die Verehrung des Erbes und
reaktionire Bewegungen»: «Die Uberreste
der Vergangenheit sollen bewahrt, verstan-
den und geehrt, aber niemals angebetet
werden... Das einzige heilige Erbe ist die
Zukunft.»

Literatur

Folgende deutschsprachige Biicher (alle noch im
Buchhandel) kénnen empfohlen werden (man
beachte die Grosszahl der Ubersetzungen):

1) Naim Stifan Ateek: Recht, nichts als Recht!
Entwurf einer paldstinensisch-christlichen
Theologie. Aus dem Amerikanischen. Editi-
on Exodus, Brig-Luzern 1990.

2) Michel Clévenot: Das Auftauchen des Islam.
Geschichte des Christentums im VI.—VIII.
Jahrhundert. Aus dem Franzosischen. Editi-
on Exodus, Brig-Luzern 1990.

3) Harvey Cox: Gottliche Spiele. Meine Erfah-
rungen mit den Religionen. Aus dem Ameri-
kanischen. Herder, Freiburg 1989.

4) Clifford Geertz: Religiose Entwicklungen
im Islam. Beobachtet in Marokko und Indo-
nesien. Aus dem Amerikanischen. Suhr-
kamp, Frankfurt 1988.

5) Adel Th. Khoury: Was ist los in der islami-
schen Welt? Die Konflikte verstehen. Her-
der, Freiburg 1991 (2. Aufl.).

6) Bernard Lewis: Die politische Sprache des
Islam. Aus dem Amerikanischen. Rotbuch
Rationen, Berlin 1991 (2. Aufl.).

7) Fatima Mermissi: Geschlecht, Ideologie, Is-
lam. Aus dem Franzo6sischen. Frauenbuch-
verlag, Miinchen 1987.

49



8) Annemarie Schimmel: Der Islam, Eine Ein-  11) Uwe Topper: Sufis und Heilige im Maghreb.

fiihrung. Ph. Reclam jun., Stuttgart 1990. Diederichs Gelbe Reihe, Miinchen 1984/
9) Annemarie Schimmel: Mystische Dimen- 1991.

sion des Islam. Die Geschichte des Sufis- 12) Peter N. Waage: Wenn Kulturen kollidieren.

mus. Aus dem Amerikanischen. Diederichs, Islam und Europa — Das Phinomen Salman

Koln 1985. Rushdie. Aus dem Norwegischen. Verlag
10) Bassam Tibi: Die Krise des modernen Is- Freies Geistesleben, Stuttgart 1991.

lams. Eine vorindustrielle Kultur im wissen-  13) Hans Zirker: Christentum und Islam. Theo-

schaftlich-technischen Zeitalter. Suhrkamp logische Verwandtschaft und Konkurrenz.

TB Wissenschaft, Frankfurt 1991. Patmos, Diisseldorf 1989.

VOR 50 JAHREN

Hitlers russische Katastrophe

Uberragt wird die Lage immer noch durch das Ereignis, das um Weihnachten und Jahreswen-
de die Welt wie ein Erdbeben erschiittert hat: die russische Katastrophe Hitlers... Die
Offensive Timoschenkos in Siidrussland, die rasch bis zur Eroberung von Rostow fiihrt,
erschiittert auch die deutsche Zentralfront. Die Russen gehen, zum Teil mit frischen Truppen,
die besonders fiir den Winter vorgebildet sind, zum siegreichen Angriff iiber. In furchtbaren
Kiampfen werden Moskau und Petersburg befreit... Wenn wir nach dem Sinn dieser Wen-
dung fragen, so dréngt sich einem jeden Gemiite, das noch Ewiges fassen kann, auf: Wir
haben hier ein Gottesgericht vor uns, wie die Geschichte kaum ein so gewaltiges kennt. Es ist
ein Gericht iiber das, was auch schon das Heidentum, und in noch h6herem Masse freilich das
Alte Testament, als das empfinden, was am stidrksten Gott und die sittliche Weltordnung
herausfordert: die Hybris, die frevle Uberhebung des Menschen.

(Januar 1942, S.1f.)

«Demokratischer Kommunismus»

Ich halte es fiir ausgeschlossen, dass Russland einfach zum Stalin-Regime der Vorkriegszeit
zuriickkehren werde. Ein Volk, das eine solche Leistung hinter sich hat, ldsst sich nachher
nicht mehr eine derartige Despotie gefallen. Wenn Stalin selbst sich behaupten kann, so
sicher nicht sein fritheres Regime. Eine demokratische Entwicklung Russlands wird unver-
meidlich sein. Mit anderen Worten: Wir werden mit einem demokratischen Kommunismus
zu rechnen haben, der in eine Konkurrenz mit dem von den Angelsachsen kommenden
Element einer sozialen Demokratie treten wird.

(Januar 1942, S. 12)

«Pearl Harbor»

Japan hat den Kern der Pazifischen Flotte der Vereinigten Staaten, der sehr friedlich und
sorglos im Perlenhafen (pearl harbor) von Hawai versammelt war, so recht als bequemes Ziel
fiir einen Angriff aus der Luft iiberfallen und schwer geschédigt, hat die schlecht vorbereite-

50



	Die Herausforderung des Islam

