
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 2

Artikel: Die Herausforderung des Islam

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeld

Die Herausforderung des Islam

Was wir «islamischen Fundamentalismus» nennen und was richtiger «Islamismus» heissen
müsste, hat mit Islam wenig gemeinsam. Dieser «Fundamentalismus» unterscheidet sich
vom Islam ähnlich, wie sich der Klerikalfaschismus der vorkonziliaren Kirche (in Österreich
unter Dollfuss, in Spanien unter Franco und in Portugal unter Salazar) von der Botschaft des
Jesus von Nazareth unterschied, ja sie in ihr perverses Gegenteil verkehrte. Das macht den
Islamismus einerseits zwar nicht harmloser; verwebt aber anderseits auf Parallelen zu
Fehlentwicklungen in unserer eigenen Kultur, die ihn nicht mehr nur fremdartig und
unverstehbar erscheinen lassen. Was aber heisst «Islam» Eine angesichts der Vielfalt dieser
Religion verwirrende Frage, mit der sich AI Imfeld im folgenden Beitrag befasst. Unser
Freund erinnert an frühere Dialogversuche zwischen Christen und Muslimen, vermittelt
Einblick in die neuere Literatur zu dieser Auseinandersetzung und entwickelt zwölf Thesen
für eine sinnvolle Begegnung zwischen den beiden Religionen. Red.

Ohne etwas Feuer entsteht keine Wärme

Der Islam... Und schon stecke ich in der
Schlinge. Was soll «der Islam» sein, falls er
wirklich die letzte, endgültige und alles
abschliessende Offenbarung sein will,
jedoch jeder Gläubige eine Autorität ist und
es über ihm niemanden gibt ausser Allah -
kein Apostelkollegium, kein Konzil, keine
Kleriker, kein offizielles und oberstes
Gremium... Wenn sich jemand so sehr ergibt
(«Islam»), dass er und Gott, sein Glaube und
die Lehre identisch sind, dann ist alles eins
und klar. Für den völlig Hingegebenen gibt
es da weder etwas zu fragen noch zu deuten.
Für den Ungläubigen aber ist alles verwirrend

und unbegreifbar. Das jedoch ist genau
der springende Punkt des totalen
Unterschieds. Für den Aussenstehenden gibt es
den Islam nicht, für den Muslim gibt es nur
den Islam.

Als westlicher Religionswissenschaftler
steht man immer wieder ohnmächtig vor
dem Islam. Andere Religionen lassen sich
beschreiben, analysieren und debattieren.
Man kann - immer im Gegensatz zum Islam
- sogar von Gründern und von Menschen
absehen und über Hinduismus, Taoismus,
Konfuzianismus und Buddhismus abstrakt
reden. Beim Islam stösst man stets auf

Personen und Völker, auf Konkretes und
Kleinigkeiten. «Schwerlich hat bislang eine
andere Zivilisation der Geschichte so viel
Bedeutung beigemessen wie der Islam»,
schreibt B. Lewis (6, S. 27). Wie es in der
christlichen Dogmatik den Kirchenväterbeweis

gibt, so ähnlich wird Geschichte im
Islam eingesetzt. Und man stösst an, sodass
es einen ärgert. Es stösst auf, dass alles so
göttlich und gleichzeitig so menschlich ist.
Die Absurdität schwimmend im Meer: für
die einen eine Rose, für andere einfach
Abfall.

Für mich ist es kein Zufall, dass eine kurze
Blütezeit im islamisch-christlichen Dialog in
Frankreich um lauter Mystiker herum
entstand. Louis Massignon (1883-1962), Pionier

der Islamistik, Erzieher einer ganzen
Generation, stand in Verbindung mit Jacques
Maritain, Etienne Gilson, Teilhard de Chardin

oder Paul Claudel und riss andere mit in
den Sog der Islamistik: Henry Corbin, den
Persienspezialisten, und Titus Burckhardt,
den Schweizer Protestanten, der sich zum
Islam bekehrte. Zu diesem Feld gehörte Mas-
signons Freund, der in die Wüste zog, das

Wortgeplänkel aufgab, schwieg und damit
die tiefsinnigste Bewegung für ein gegenseitiges

Verständnis einleitete: Charles de Fou-
cauld. Sie alle zusammen haben einen ein-

42



maligen kurzen Frühling des Begreifens und
Verstehens geschaffen.

Etwas Ähnliches ging von Oxford und
Cambridge zur Zeit von Sir Hamilton Gibb,
W. C. Smith, J. Spencer Trimingham und
W. M. Watt aus. In ihren Artikeln und
Büchern spürte man das Feuer, und sie
vermochten andere zu entzünden. C. G. Jung
entdeckte bei ihnen wichtige Elemente für
seine Theorien, und so wirkten einige Ideen
sogar in die Schweiz hinein, wo auf den
jährlichen Eranos-Tagungen in Ascona die
Namen von vielen der Erwähnten (allen voran

Henry Corbin) zu finden waren.
Doch das Feuer ist seit den mittleren sechziger

Jahren langsam erloschen. Genau zum
Zeitpunkt, als das Zweite Vatikanische Konzil

mit der Erklärung über das Verhältnis der
Kirche zu den nicht-christlichen Religionen
«Nostra aetate» nach langer Zeit einen Dialog

anspornte, starb eine ganze Schule, die
eine Öffnung ermöglicht hatte, weg. Für den
Dialog mit dem Islam haben sich bloss noch
wenige erwärmt; das Mass an Vorurteilen
stieg wieder an. Bei der Ölkrise 1973 fehlten
der Welt weitblickende Theologen und
Islamisten. Selbst heute mangelt es an grossen
Hermeneuten. Im deutschsprachigen Raum
mag es Politologen geben, doch die theologischen

und religionswissenschaftlichen Deuter

und Visionäre fehlen. Es gibt zwar mutige
Vorreiter wie Hans Küng und Kardinal Franz
König, doch ist keiner von ihnen ein Islamist
oder kennt die arabische Sprache. Über
östliche Religionen wird wohl viel geschrieben;
doch der Islam fehlt dabei meistens. Er passt
nirgends hin: Er ist weder östlich noch westlich,

weder rational noch mystisch, voller
Moscheen ohne Theologen und für den Dialog

Geschulte. Auf beiden Seiten bringen
Fundamentalisten fromme Menschen
durcheinander.

Theologen und Religionswissenschaftler
wurden durch Journalisten wie Peter Scholl-
Latour oder Gerhard Konzelmann ersetzt.
Ihrer Medien-Aufgabe gemäss halten sie
sich an Ereignisse, an rasch Vorübergehendes

und Ephemeres, an Schatten und
Phänomenales. Religion kommt zu kurz; Politik
ist alles; doch weiss am Ende der Leser oder
Zuhörer nichts, weder vom Innen noch vom
Aussen, durcheinander ist alles, wirr, ohne
Faden, sinnlos. Zwischen der sachlich
mystischen Welt von Foucauld und den banalen

Pointillismen von CNN steht einsam Arnold
Hottinger. Die Menschen spüren mit seiner
Hilfe etwas vom Faszinosum, es springen
Funken über, und daher geniesst er viel
Sympathie. Erneut ein Beispiel und ein
Hinweis: Mit den Zeichen im islamischen Raum
umzugehen ist schwer: Der Dialog mit dem
Islam ist anders als mit anderen Religionen.

1. Ausgang der Begegnung von Islam
und Christentum kann nicht unmittelbar

der Dialog oder Disput, sondern nur
die gegenseitige Anerkennung und das
Aufdecken von Unrecht sein.

Gewöhnlich heisst es: «Muslime denken und
handeln derart anders als Christen, dass ein
Dialog zwischen ihnen unmöglich ist.»
Oder: «Die zwei Glaubens-, Denk- und
Argumentationsweisen liegen diametral
auseinander.»

Zunächst gilt für alle Religionen, dass sie
sehr vielschichtig, verwirrend, widersprüchlich

sind, sich darin beinahe alles finden oder
vermissen lässt und dass sie dennoch klar
erfassbare Systeme sind. In einem solch
emotionalen Feld findet jeder entweder das,
was er mag, oder das, was ihm missfällt.
Sowohl für als auch gegen eine Religion gibt
es stets genügend Gründe und immer neue
Argumente. Statt sofort, direkt und in die
Luft hinaus zu argumentieren, gilt es, einander

zu respektieren und zu verstehen. Statt
sofort miteinander wirr durcheinander zu
reden, muss sich zuerst jeder in den anderen
hineinversetzen: der Christ in die Position
des Muslim, der Araber in den Standpunkt
westlicher Menschen. An was leiden die
Menschen? Warum haben sie Angst? Wie
fühlen sie sich bedroht? Wo geschah ihnen
Unrecht durch unseren Glauben, unser
System? Solche ehrlichen Fragen decken
Ebenen des Unrechts auf und werden zum
Beginn von Versöhnung und Frieden.

Statt sofort zu definieren und zu
differenzieren, gilt es, Religion zu erkennen und
zu begreifen.

2. Man muss genauso zwischen Islam
und islamischer Welt wie zwischen
Christentum und Westen unterscheiden.

Keine Religion erfasst den Menschen total,
d.h. zu jeder Zeit und bis ins Innerste. Reli-

43



gion ist immer bloss ein Ideal, ein Weg, den
der Mensch mehr oder weniger begeht, von
dem er abweicht oder den er überhöht. Je

nach Zeit geschieht anderes als Gottes Wille
mit Religion in der Geschichte.

Keine Religion, auch keine direkt von
Gott geoffenbarte, ist eindeutig, denn jeder
Mensch hört - aufgrund seines Erlebten -
anderes mit und versteht dieselben Worte gar
anders als sein Freund oder Nachbar.

In der islamischen Welt existieren viele
Kräfte und Widersprüche, Gedanken und
Gruppierungen, Meinungen und Ablehnungen,

Strömungen und Ängste. Verallgemeinerungen

sind Täuschungen: Sie erklären
nichts. Selbst wenn die Lehre einigermassen
klar ist, gibt es eine verwirrende Vielfalt
konkreter Verwirklichungen oder Deutungen.

Clifford Geertz (4) hat den Islam in
Marokko und in Indonesien beobachtet und mit
dem interessanten Material das faszinierende

Buch «Religiöse Entwicklungen im
Islam» geschrieben:

- In Marokko gab es die entscheidende
Leitgestalt des Krieger-Heiligen, der entweder
Mauern niederriss oder Mauern aufrichtete,
eine permanent kreative Spannung zwischen
Stadt und Land. «Die gestaltgebenden
Impulse für die islamische Zivilisation in
Marokko kamen von den Stämmen, und die
geistige Prägung, die sie ihr verliehen,
überdauerte alle arabisch-spanischen
Verfeinerungen, die weltabgeschiedene
städtische Religionsgelehrte an einzelnen Orten
und für einige chromatische Augenblicke
einführen konnten. Der Islam in der Berberei
war vor allem ein Islam der
Heiligenverehrung und ethischen Strenge, der
magischen Kraft und aggressiven Frömmigkeit»

(4, S. 26).
- In der indonesischen Gesellschaft stehen
wir ganz anderen Traditionen und Menschen
gegenüber. Geertz zeigt eine vor allem
bäuerliche, aber keine tribale Gesellschaft, eine
Gesellschaft, die zuerst nicht islamisch,
sondern hinduistisch war, eine Zivilisation,
die auf Fleiss gründete. Der Islam kam als
Eroberer nach Marokko; nach Indonesien
kam er nicht durch Krieger, sondern durch
Händler. Geertz müht sich redlich mit einer
Analyse des Zusammenhangs von Religion
und Wirklichkeit ab und gewährt viele
hilfreiche Ein-Sichten.

3. Der Christ kennt den Islam
aus dem Vorurteil und weder aus der
Koran-Schrift noch aus der Erfahrung
und Tradition.

Es gibt eine lange traurige Tradition, über
Mohammed und den Islam abscheuliche
Geschichten zu erzählen und abschreckende
Bilder zu malen. Islam ist in vielen westlichen

oder gewöhnlich christlichen Köpfen
nichts als Greueltat, assoziiert mit Grausamkeit

und Gewalt.
Bild-Ausstrahlungen beginnen mit Dantes

«Göttlicher Komödie» (8. Gesang); jene
dramatisch furchtbaren Schattenbilder bleiben

durchs Mittelalter hindurch bis heute
wirksam. Aus diesen Bildern sind Archetypen

in unseren Seelen geworden. Zur Reinigung

brauchte es eine Kollektiv-Psychoanalyse
oder eine Kultur-Archäologie. Cox zeigt

einige Bilder auf (3, S. 27-53).
Wort, Bann und Fluch gegen den Islam

setzen mit Papst Urban II. zwischen 1088
und 1099 ein. Um innere Einheit wieder zu
erreichen, brauchte er einen schrecklichen
Feind von aussen. So wurde denn die
Grausamkeit des Islam überhöht.

Doch auch auf islamischer Seite wurden in
Erzählungen, Legenden und Mythen die
Kreuzzüge isoliert und zum Stereotyp
versteinert.

4. Viele Volks-Bräuche in der
islamischen Welt sind nicht aus dem
Koran, sondern aus der Überlieferung
zu erklären.

Keine heilige Schrift der Welt könnte so
offenbart werden, dass jeder Mensch für jede
Lage eine Antwort erhielte. So genügt der
Koran lange nicht allen Erfordernissen des

täglichen Lebens. Wie in den meisten
Religionen wurden Traditionen und Gewohnheiten,

Worte des Gründers und Vorbilder
von Heiligen zur Hilfe geholt. Im Islam gibt
es daher die Sunna, die Gewohnheiten des

Propheten, und die Hadith, seine gesammelten

Worte. Immer Neues spross am
Baum, versuchte, vieles möglichst breit
einzuschliessen, gab verschiedenen
Strömungen ein legitimes Bett. Im 9. Jahrhundert
befanden sich bereits Zehntausende von
Mohammeds Worten im Umlauf. Bukhari
(gest. 870) hat das Hadith-Werk gereinigt

44



und das Glaubwürdige stehenlassen.
Daneben gab es die lmitatio Muhammedi:

Es wurde überliefert, wie der Prophet sass
oder ging, den Körper handhabte oder sich
an- oder auszog. All das wurde nachgeahmt.
Doch auch Mohammed stand in einer sehr
konkreten Geschichte, die wiederum
Traditionen zeugte. All das fasst sich in der
Scharia, dem Gesetz, zusammen. Doch auch
hier herrscht wieder Hilflosigkeit bei den
Nichtgläubigen. Das Zweite Vatikanische
Konzil erwähnt das göttliche Gesetz, die
Scharia, nicht einmal. Genausowenig wie es
Mohammed und den Koran erwähnt. Förmlich

fühlt man die Hilflosigkeit der Konzilsväter.

Doch wenigstens einen Schlusspunkt
und ein Zeichen des guten Willens setzten
sie. Die Christen sind herausgefordert; das
Suchen miteinander hat noch keinen Morgen
erlebt.

Die Behandlung der Frau oder die
Beschneidung, die zu Mohammeds Zeit in der
arabischen Halbinsel gang und gäbe war, hat
auch er unreflektiert übernommen. Die
Beschneidung (als ein Beispiel bloss) wurde
nirgends im heutigen Sinn befohlen; es gab
sie einfach. Ähnlich komplex ist das Verhältnis

zur Frau. Manches wird auf Mohammed
zurückgeführt, das heutige Quellenaufarbeitung

und Geschichtswissenschaft leicht als
Fälschung nachweisen können. Wenngleich
Bukhari in seinem Hadith-Werk die
verschiedenen Worte Mohammeds kritisch
überprüfte, war er doch sehr schwach in der
Gewichtung der Worte über die Frau.
Scheinbar kamen diesem grossen Geist solche

Worte entgegen, und so liess er sie entweder

stehen oder aber er glaubte an die Stimme
des Meisters. Fatima Mernissi (7), eine
marokkanische Soziologin, ist in ihrer
unermüdlichen Arbeit über die Stellung der
Frauen im Islam wie in der Geschichte der
islamischen Welt auch der «Sexualität im
vorislamischenArabien» (7, S. 60-88)
nachgegangen. Die Vorurteile fliessen bei Historikern

selbst noch heute ein: «Erstaunlich ist,
mit welcher Beharrlichkeit moderne arabische

Historiker sich weigern, auch nur die
Möglichkeit einzuräumen, dass es Praktiken,

in denen die sexuelle Selbstbestimmung
der Frau zum Ausdruck kam, gegeben haben
könnte» (7, S. 61).

Manches ist in die «Gewohnheiten»
Sunna) eingeflossen, das orts- und zeitbe¬

dingt war. Es müsste daher unter Menschen
zu Streit um die Sunna kommen, wenn sie
nicht zu einem Mittel des Kolonialismus
oder der kulturellen Abwürgung und
Unterdrückung werden sollte. Denn schliesslich
konnteArabien nicht der Nabel derWelt sein.

So werden verschiedene Formen und
Lebensweisen des Islam gefunden, ohne dass
die eine auf die andere verachtend herunterschauen

könnte. Doch zu inneren
Auseinandersetzungen kam es immer wieder. Islam
bewahrt nicht etwa notwendigerweise vor
Rassismus, Diskriminierung und Verachtung.

Afrikaner könnten auch davon erzählen.

Bereits im alten Mali-Reich unternahm
Kaiser Kankan Mussa um 1324 die glanzvolle

Wallfahrt nach Mekka, auch um den
Arabern zu zeigen, dass die malischen Völker

nicht «Allahs unfähig» sind und es nicht
stimmt, dass «das gemeine Volk die hehre
Lehre Allahs nicht verstehen kann».

5. Es gibt radikal nur einen Gott,
nämlich Allah, jedoch viele Vorstellungen

seiner Wirksamkeit in dieser Welt.

Die einen Menschen nahmen das Praktische,
das die Macht Ordnende und Erhaltende,
wahr, andere waren vom Heiligen betroffen,
unterwarfen sich ihm und gingen mit
ausgezogenen Sandalen (Sure 20,12) einen sufi-
tisch-mystischen Weg; die einen zogen in
alle Welt, andere mehr ins dunkle Innere; die
einen schriebenAllah atmend nach, die anderen

bauten Monumente; einige begannen ein
gewaltiges Gebäude von Recht abzuleiten,
um Gerechtigkeit überall walten zu sehen,
andere stammelten Koran-Silben bloss zum
Hüten des Viehs, seiner Beruhigung und seines

Wohlergehens wegen.
Genauso wie Geertz den kreativen Unterschied

zwischen Marokko und Indonesien
zeigt, so ging Uwe Topper «nur» den «Sufis
und Heiligen im Maghreb» (11) nach, von
den Anfängen im 8. Jahrhundert bis in die
neueste Zeit, einer Mystik im Spannungsfeld
zwischen Orient undAbendland. Immer wieder

muss der Sozialwissenschaftler mit der
Vielfalt fertigwerden. Topper: «Die verwirrende

Vielfalt der sufischen Wege hatte zur
Folge, dass manche Erscheinung zum Sufis-
mus gerechnet wird, die eigentlich -wenn es
dafür eine andere soziologische Grundlage
gegeben hätte - einen von der Mystik ge-

45



trennten Bereich bildete. Hierzu gehören
einerseits die volkstümlichen Riten an
den Gräbern der hl. Scheichs, andererseits
die Riten der Magie, Traumathurgie
und Schicksalsbefragung...» Die religiösen
Meister besässen einen sehr grossen
Freiraum: Die sufischen Ideale wurden recht
spontan entwickelt. «Heute spielt sich ähnlich

frisches Erleben nur noch an den
Rändern der islamischen Zivilisation ab»,
schreibt Topper (11, S. 25).

6. Wenn es im Christentum heisst, dass
Gott Mensch geworden ist, dann kann es
im Islam heissen: Allah wurde Schrift.

Dreiundzwanzig Jahre lang soll der Engel
Gabriel Mohammed, der nicht lesen und
schreiben konnte, Offenbarungen übermittelt

haben. Mohammed war nur der Empfänger
dieser Offenbarungen, aufgezeichnet

wurden sie von seinem Sekretär, dem er sie
diktierte. Er war sich bewusst, dass Satan
irgendeinen Irrtum in seine Vorlesung
einstreuen könnte.

P. N. Waage schreibt: «Und ungeachtet
des chronologischen Chaos ist dieses Buch
für die Muslims noch immer, was es auch für
Muhammed war: die Offenbarung Allahs,
Gottes eigene Schrift. Man könnte gewissermassen

sagen, dass im Islam Gottes Wort, der
Logos, Schrift geworden ist und nicht wie im
Christentum Fleisch» (12, S. 84 und 97).
Daher sei es eigentlich falsch, den Koran mit
dem Evangelium zu vergleichen; man müsse
das Buch Christus selbst gegenüberstellen.

Die Schrift ist derart wichtig, dass sie im
Islam fast das Bild verdrängt hat. Was in
anderen Religionen mit Symbolen, mit
Kunst und Musik entweder erweckt oder
ausgedrückt wird, vermittelt der Islam durch
das Wort und die Schrift. Die kalligraphische
Wiedergabe von Korantexten erreichte eine
unvorstellbare Feinheit und Dichte: Sie wurde

zur Votivkunst. Die verbale Rezitation,
aber auch Mitteilung nimmt einen
einzigartigen Platz ein. Sie ersetzt einen Teil der
Musik.

Die islamische Kultur fand ihren
Ausdruck in drei Sprachen, der arabischen,
persischen und türkischen, die in ganz Südwestasien

und Nordafrika vorherrschend waren.
Auch wenn sie einander fernstanden, so
haben sie kulturell zusammengefunden, einan¬

der belehnt, sich politisch durchmischt und
denkerisch vereint. Daraus entstand eine
neue Sprache. Auf diese muss bei einem
Dialog Rücksicht genommen werden. Um
sich einzuüben, kann Bernard Lewis' Essay
über «Die politische Sprache des Islam» (6)
gelesen werden. Lewis gehört zu den anfangs
erwähnten Grossen der angloamerikani-
schen Islamistik, dem es gelingt, mit Wort-
Deutungen mitten in den Vulkan mit den
explosiven Eruptionen einzuführen.

Das Orale istjedoch trotz der Schrift überall

noch da. Es gibt denn auch die Schrift- und
die Alltagssprache. In dieser Umgebung
spielt Literatur eine wichtige Rolle. Hier hat
aber auch das Gerücht seinen Platz. Unter
vier Augen wird etwas gesagt und verbreitet
sich in Windeseile. Bei dieser Überlieferung
und Verbreitung sind Frauen zentral.

Welche Bedeutung das islamische
Bilderverbot auf Psychologie, Erkenntnisvorgänge

und einen Religionsdialog hat, wurde
bis heute nicht ausgelotet. Vielleicht sind
wegen des Bildermangels die Worte umso
plastischer und dramatischer? Flüche aus
diesem Bereich führen schon fast ein Eigenleben.

7. Der Islam ist genausowenig neu wie
das Christentum, das aus dem Judentum
erwuchs. Der Islam ist ein Kind beider.

Mohammed kannte sowohl das Christentum
als auch das Judentum aus der alltäglichen
Erfahrung. Theoretische Auseinandersetzungen

mit den Schriften oder in theologischen

Disputen fanden nie statt. Mohammed
erlebte beide Religionen als korrupt, voller
Spaltung und Überwucherung, beide mit
irdischen Machtgelüsten und visionären
Wahnvorstellungen. Das Christentum war
seit Konstantin dem Grossen eine sakrale
Ideologie geworden. Christus war als Panto-
krator in weite Ferne gerückt. Im unendlich
langen Homoiousios-Streit um Gleichheit
von Vater und Sohn verschwand eine göttliche

Verwandtschaft im Chaos der Zeit. (Etwas

Zeit-Geschichte durch die Hintertür
erhalten wir von Michel Clévenot: immer aus
fünf- bis sechsseitigen Sequenzen, vergnügliche

Meisterstücke.)
Der Islam trat (auch) mit dem Anspruch

einer Korrektur des Christentums an. Die
ersten Muslime klagten die Christen offen

46



dessen an, was sie aus Jesu Verkündigung

gemacht hatten. Der Islam wollte
klar die Endgültigkeit des Christentums
überbieten und die Geschichte des
Christentums korrigieren. Hans Zirker schreibt
in seiner Untersuchung über «Theologische
Verwandtschaft und Konkurrenz» (13), dass
auf diesem Hintergrund der Islam eine
«wirkungsgeschichtliche Folge des
Christentums» sei.

Die einander Nahen oder die auseinander
Hervorgegangenen setzen sich nach oder
befeinden sich. So hat sich das Christentum
gegenüber dem Islam ähnlich wie das Judentum

gegenüber dem Christentum verhalten.
Beide duldeten keine Fortsetzung, Erweiterung

oder neue Elemente. Sie verfeindeten
sich bitter. Eine solche Geschichte und eine
derartige Sprache erschweren eine wechselseitige

Kommunikation zwischen den drei
monotheistischen Religionen.

Diese Nähe und Wirkungsgeschichte
müssen mutig, radikal und ehrlich hervorgeholt

werden. Ein Dialog mit dem Islam darf
nicht mehr länger unter den mit den nicht-
christlichen Religionen eingereiht werden.
Wir haben davon auszugehen, dass «unser
und euer Gott ist einer» (Sure 29,46).

8. Der Islam ist wie jede Grossreligion
ein Gemisch. Er müsste es sein, wenn er
eine Antwort für Ost und West und eine
Erneuerung des Judentums und des
Christentums sein wollte.

Der arabische Raum war ohnehin schon ein
Schmelztiegel. Alle und alles vermischten
sich hier im Laufe des Zusammenlebens.
«Letztlich wurden alle zusammen ethnisch
arabisiert», schreibt Nairn Stifan Ateek (1),
der palästinensisch-christliche Befreiungstheologe.

Arabisch ist nicht nur islamisch;
arabisch sind auch Christen und Juden
geworden. Doch - so Ateek - haben sich
«religiöse Extremisten... der Stereotypisie-
rung Gottes schuldig gemacht». Wenn es

jedoch auf irgendeinem Platz dieser Welt zu
einem Dialog kommen muss, dann in diesem
Halbmond zwischen Persien, Arabien,
Libanon, Israel und Palästina.

Wenn auch vieles mit Hilfe eines Dialogs
analysiert und eingesehen werden kann, so
hat der Dialog klar seine Grenzen im
politisch-wirtschaftlichen Bereich. So müsste es

letztlich keinen grossen Streit zwischen
Islam und Judentum angesichts des identischen

Gottesbildes und der Annahme aller
Propheten (inkl. Jesus) geben. Der Streit geht
hier eindeutig um Land; dieser Streit ist nicht
religiös; er kann nur politisch gelöst werden.
Das sind die Grenzen des Dialogs.

Wahrscheinlich ist sehr viel Konfliktstoff
zwischen Islam und Westen nicht primär
religiös begründet; er betrifft Macht-Wunden

- herrührend von der Zeit der Kreuzzüge
bis zum Kolonialismus. Imperialismus muss
weg; Zeichen der Gerechtigkeit müssen her.
Erst mit einer solchen Einstellung kommen
wir mit viel Geduld zum gegenseitigen
Vertrauen. Es wäre ein Traum, wenn es endlich
bei den Muslimen nicht mehr heissen
müsste: «Das Völkerrecht ist blond und
blauäugig.»

Doch wie bei jeder ernsthaften
Auseinandersetzung müssen beide Seiten ihre blauen
Äugen sehen. Auch der Islam hat im Fortgang

der Geschichte Religion zu Imperialismus
missbraucht. Auch islamische Araber

haben etwa auf dem schwarzafrikanischen
Kontinent Sklaven gejagt und sie schon seit
dem 10. Jahrhundert bis nach China
verkauft; und ebenso existierte auf dem
afrikanischen Kontinent ein arabischer Kolonialismus.

Gerade wo die Theologie eigentlich
keine Trennung zwischen Kirche und Staat,
zwischen regnum und sacerdotium zulässt,
genau da muss mit besonderer Vorsicht in
fremdes Land gegangen werden. Religion
muss in der heutigen Welt radikal auch
vor theologischem Missbrauch geschützt
werden.

9. Wenn es schon nur einen Gott und
keinen ausser Allah gibt, dann müssen
immer wieder die ihn langsam ersetzenden

Autoritäten entthront werden. Islam
heisst Ergebung - und zwar für alle.

Islam muss wieder alle alttestamentlichen
Propheten ernst nehmen, denn diese sind im
Koran integriert. Prophetisch bedeutet weder

nationalistisch noch kolonialistisch. Der
Prophet steht zum Knecht Gottes und tritt für
die Gerechtigkeit ein. Vom Propheten fühlt
sich das Volk nicht bedroht.

Mohammed kann mit Paulus verglichen
werden: beide sind Apostel und Reformer;
beide waren für die Heiden Propheten.

47



10. Der Islam begann als Befreiungstheologie.

Doch wie jede Religion konnte
auch er der Versuchung der weltlichen
Macht nicht widerstehen.

Christentum und Islam waren zu Beginn
Religionen geknechteter Menschen und Völker,

Religionen der Armen. Auf der Ebene
dieses Selbstverständnisses könnten sich die
zwei Religionen wieder finden. Um diesen
Schritt zu vermögen, müssen sie in ihren
Köpfen die Vorurteile langsam zerbrechen
und zermahlen.

Kaum jemand wird den Islam als solchen,
sondern genauso wie im Christentum die
Gläubigen anklagen, entweder sich um die
Religion nicht gekümmert oder sie
missbraucht zu haben. Islamische wie christliche
Religion spielten ein Doppelspiel. Man kann
wohl weder dem Christentum noch dem
Islam direkte Kolonisation vorwerfen, doch
instrumental waren sie beide. Hier teilen sie
miteinander ein schönes Stück der menschlichen

Geschichte.
Niemand darf scheinheilig sich zurücklehnen.

In Afrika etwa betrieb der Islam eine
Handels-Kolonisation; der Sklavenhandel
ging keineswegs an den Arabern, die
islamisch waren, vorbei. Afrikas Inneres war seit
dem 8. Jahrhundert voll von den arabischen
Händlern abgeschirmt; sie kontrollierten den
Kontinent, und sie kollaborierten mit den
Europäern, die sich Christen nannten. Erst zu
Beginn des 19. Jahrhunderts entstand der
Land-Kolonialismus.

Die heute sowohl dem Islam als auch dem
Christentum einzig akzeptable Grundlage
und Gemeinsamkeit im Dialog mit Völkern
und KulturenAfrikas und teilweiseAsiens ist
neben ihrem EINEN GOTT seine GERECHTIGKEIT

und sein VERSTÄNDNIS. Die
Glaubenden haben sie sich zu eigen zu
machen: das ist die neue Mystik.

Jede Religion, die zum Terror wird, zur
Rache aufruft, Mord, Totschlag und Krieg
unterstützt oder schürt, verliert ihren
Anspruch, eine Religion zu sein, gibt den
Anspruch auf Ganzheit auf und ist nicht weiter
fähig, Widersprüche zu ertragen. Damit wird
sie sektenhaft, täuscht Harmonie vor, wo es
keine gibt, teilt, entzweit, richtet und
verdammt, bevor Barmherzigkeit eine Chance
gehabt hat. Solch eine Religion macht sich
selbst zum Gott und wird daher letztlich

gotteslästerlich, zynisch und gottlos. Welche
Worte auch immer einmal gebraucht wurden
und was immer sie noch bedeuten konnten,
wenn sie «heiligen Hass» oder «heiligen
Krieg» meinten, halfkeine Exegese des
Versteckens mehr; sie konnten fürderhin weder
mit dem Wesen des Islam noch des Christentums

etwas zu tun haben.

11. Islamische Tradition kennt und
pflegt vier tiefe Anliegen: Frieden, Ruhe,
Harmonie und Sachlichkeit. Dazu im
Gegensatz stehen politische Bewegungen
und/oder Fundamentalisten, die wütend,
voller Frust und Hass, blind, hasserfüllt
und rachsüchtig sind.

Seyyed Hossein Nasr, Iraner, anglo-ameri-
kanischer Islamist, stellte in achtzehn
Kapiteln einige seiner Aufsätze, die stets um
den traditionellen Islam in der modernen
Welt kreisen, zusammen. Die Lektüre des
Bandes «Traditional Islam in the Modern
World» (Kegan Paul, London-New York
1987) ist ein Genuss. Ein Beitrag zeigt etwa,
wie Islam sich in der Geschichte immer
wieder mit vier Tendenzen auseinandersetzen

müsste: mit Messianismus und
Modernismus, mit dem oftmals verlorenen und
verträumten traditionellen Islam und einem
ungeduldigen, zornigen, einseitigen und
ahistorischen Fundamentalismus.

Der Dialog mit dem Fundamentalismus
ist unmöglich. Dieser ist keine theologischreligiöse

Auseinandersetzung, sondern die
Folge von politisch-wirtschaftlichen und so-
zio-kulturellen Missständen. Sehr oft bleibt
der Fundamentalismus der einzige Fluchtort.
Ab und zu kann es vorkommen, dass man
sich mit dem Modernismus statt dem
Fundamentalismus auseinandersetzen müsste; vor
allem dann, wenn dieser die Folge einer
unheiligen Modernisierung ist. Oft ist der
Fundamentalismus bloss eine Instrumentalisierung

von Machthabern, und selbst die
Scharia wird zum Machtinstrument. Und
noch eine Form dieses Fundamentalismus
muss erwähnt sein: D. Khalid, ein Muslim
und Entwicklungswissenschaftler,
vergleicht den Islamismus (dieser sei das bessere

Wort als Fundamentalismus) mit dem
Nationalkatholizismus in Spanien und
Portugal und schreibt ganz klar, dass «der
Islamismus eine für die islamischen Länder spe-

48



zifische Ausformung des Faschismus
darstellt» (in seinem Aufsatz: Re-Islamisierung
und Entwicklungspolitik, Weltforum, München

1982).

12. Wie die lange Geschichte ahnen
lässt, kann mit dem Islam nicht einfach
abstrakt dialogisiert werden. Debatten,
Diskurse und Dialoge haben wenig und
manche fast zum Verzweifeln gebracht.
Es ging jedoch immer wieder, wenn
zusammen etwas unternommen oder
getan wurde.

Ich denke an einige Beispiele: In Indien zur
Zeit des Grossmogul Akbar, während der
Hochblüte zwischen 1542-1605, wurde
nichts von einem Menschen allein geschrieben

und gebaut, gemalt und gedichtet, immer
waren zwei religiöse Vertreter daran mitbeteiligt.

In einigen Gegenden und Städten
Andalusiens - vor allem um und in Granada
bis 1492 - arbeiteten Muslime, Juden und
Christen im Geist brüderlicher Toleranz
zusammen; es wurde gemeinsam gebaut,
geforscht und gelebt. Ähnlich verhielt es sich in
der französischen Kolonialzeit im Sudan -
vom Begründer der Weissen Väter, Kardinal
Lavigerie, bis zur schönsten Blüte mit Charles

de Foucauld.
Arabische Denker haben dem Westen

griechische Wissenschaft, Bildung und
Philosophie im Mittelalter vermittelt. Die Blüte
der Scholastik unter Thomas vonAquin wäre
ohne die arabische Vermittlung unmöglich
gewesen. Islamische Denker des Mittelalters
waren weltoffen und realitätsbezogen, von
einem einmaligen Erkenntnisdrang erfasst,
klebten weder an Dogmen des Koran noch an
einer religiösen Überlieferung. Sie halfen
mit, die abendländische Aufklärung einzuleiten.

Ernest Gellner, Professor der Anthropologie
in Cambridge, einer der grossen Deuter

der islamischen Welt, sieht des «Islam Krise»

in der Auseinandersetzung mit der
Moderne begründet. Eine Religion der Ganzheit
wird immer weniger vom Rand her mit
nomadisierenden und tribalistischen Elementen

durchsetzt und belebt. (Man vergleiche
die spannende Studie von Topper und weiss,
was Gellner meint.) Islam wird immer mehr
zur Stadt- und Schriftreligion. Gellner: «Der
städtische Schriftgelehrte siegt über den an¬

archischen Heiligen und verdrängt ihn...
Islam kennt keinen Klerus, besitzt nur wenig
authentische Rituale, ist im Kern sehr egalitär:

er steht jedem offen. Doch nun kommen
die modernen Gelehrten und Intellektuellen,
die vom Ansatz dieser Wissenschaft her teilen

und trennen, segmentieren und partiku-
lieren müssen. Sie tun das vorderhand
technokratisch versteckt, doch steht immer die
Angst einer Verweltlichung oder Verwestlichung

vor der Tür.» Gellner glaubt jedoch an
die Modernisierung des Islam, denn «dieser
versteht sich auch mit einer modernen
Gesellschaft». Den Weg der Säkularisierung
müsse er nicht genauso gehen wie der
Westen. Doch auf eine so lebendige
Auseinandersetzung sieht er zu wenig Menschen auf
beiden Seiten vorbereitet. Der islamische
Professor Elmandjara schrieb in einem Aufsatz

über «Die Verehrung des Erbes und
reaktionäre Bewegungen»: «Die Überreste
der Vergangenheit sollen bewahrt, verstanden

und geehrt, aber niemals angebetet
werden... Das einzige heilige Erbe ist die
Zukunft.»

Literatur

Folgende deutschsprachige Bücher (alle noch im
Buchhandel) können empfohlen werden (man
beachte die Grosszahl der Übersetzungen):

1) Nairn Stifan Ateek: Recht, nichts als Recht!
Entwurf einer palästinensisch-christlichen
Theologie. Aus dem Amerikanischen. Edition

Exodus, Brig-Luzem 1990.
2) Michel Clévenot: Das Auftauchen des Islam.

Geschichte des Christentums im VI.-VIII.
Jahrhundert. Aus dem Französischen. Edition

Exodus, Brig-Luzem 1990.
3) Harvey Cox: Göttliche Spiele. Meine Erfah¬

rungen mit den Religionen. Aus dem
Amerikanischen. Herder, Freiburg 1989.

4) Clifford Geertz: Religiöse Entwicklungen
im Islam. Beobachtet in Marokko und
Indonesien. Aus dem Amerikanischen.
Suhrkamp, Frankfurt 1988.

5) Adel Th. Khoury: Was ist los in der islami¬
schen Welt? Die Konflikte verstehen. Herder,

Freiburg 1991 (2. Aufl.).
6) Bernard Lewis: Die politische Sprache des

Islam. Aus dem Amerikanischen. Rotbuch
Rationen, Berlin 1991 (2. Aufl.).

7) Fatima Mernissi: Geschlecht, Ideologie, Is¬

lam. Aus dem Französischen. Frauenbuchverlag,

München 1987.

49



8) Annemarie Schimmel: Der Islam, Eine Ein- 11)
führung. Ph. Reclam jun., Stuttgart 1990.

9) Annemarie Schimmel: Mystische Dimen¬
sion des Islam. Die Geschichte des Sufis- 12)
mus. Aus dem Amerikanischen. Diederichs,
Köln 1985.

10) Bassam Tibi: Die Krise des modernen Is¬

lams. Eine vorindustrielle Kultur im wissen- 13)
schaftlich-technischen Zeitalter. Suhrkamp
TB Wissenschaft, Frankfurt 1991.

Uwe Topper: Sufis und Heilige im Maghreb.
Diederichs Gelbe Reihe, München 1984/
1991.
Peter N. Waage: Wenn Kulturen kollidieren.
Islam und Europa - Das Phänomen Salman
Rushdie. Aus dem Norwegischen. Verlag
Freies Geistesleben, Stuttgart 1991.
Hans Zirker: Christentum und Islam.
Theologische Verwandtschaft und Konkurrenz.
Patmos, Düsseldorf 1989.

^S m
Yâ

m ä>.is 1î Im im m
m K3*3 5>«

VOR 50 JAHREN

Hitlers russische Katastrophe

Überragt wird die Lage immer noch durch das Ereignis, das um Weihnachten und Jahreswende
die Welt wie ein Erdbeben erschüttert hat: die russische Katastrophe Hitlers... Die

Offensive Timoschenkos in Südrussland, die rasch bis zur Eroberung von Rostow führt,
erschüttert auch die deutsche Zentralfront. Die Russen gehen, zum Teil mit frischen Truppen,
die besonders für den Winter vorgebildet sind, zum siegreichen Angriff über. In furchtbaren
Kämpfen werden Moskau und Petersburg befreit... Wenn wir nach dem Sinn dieser Wendung

fragen, so drängt sich einem jeden Gemute, das noch Ewiges fassen kann, auf: Wir
haben hier ein Gottesgericht vor uns, wie die Geschichte kaum ein so gewaltiges kennt. Es ist
ein Gericht über das, was auch schon das Heidentum, und in noch höherem Masse freilich das
Alte Testament, als das empfinden, was am stärksten Gott und die sittliche Weltordnung
herausfordert: die Hybris, die frevle Überhebung des Menschen.

(Januar 1942, S. 1 f.)

«Demokratischer Kommunismus»

Ich halte es für ausgeschlossen, dass Russland einfach zum Stalin-Regime der Vorkriegszeit
zurückkehren werde. Ein Volk, das eine solche Leistung hinter sich hat, lässt sich nachher
nicht mehr eine derartige Despotie gefallen. Wenn Stalin selbst sich behaupten kann, so
sicher nicht sein früheres Regime. Eine demokratische Entwicklung Russlands wird
unvermeidlich sein. Mit anderen Worten: Wir werden mit einem demokratischen Kommunismus
zu rechnen haben, der in eine Konkurrenz mit dem von den Angelsachsen kommenden
Element einer sozialen Demokratie treten wird.

(Januar 1942, S. 12)

«Pearl Harbor»

Japan hat den Kern der Pazifischen Flotte der Vereinigten Staaten, der sehr friedlich und
sorglos im Perlenhafen (pearl harbor) von Hawai versammelt war, so recht als bequemes Ziel
für einen Angriff aus der Luft überfallen und schwer geschädigt, hat die schlecht vorbereite-

50


	Die Herausforderung des Islam

