
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 86 (1992)

Heft: 1

Artikel: Wo ist Jesus von Nazareth? : Wo wäre der Schriftsteller, der über ihn
etwas zu sagen hat?

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Züfle

Wo ist Jesus von Nazareth?
Wo wäre der Schriftsteller, der über ihn etwas zu sagen hat?

Ich bin Schriftsteller; als solcher habe ich zu
Jesus Christus nichts zu sagen.

eine wertende, über Autoren wie Pégui,
Claudel, Bernanos, Mauriac.

Schriftsteller erinnern, sie tun wahrscheinlich
nichts anderes, das heisst, sie formen,

ver-formen Erinnerung; eigentlich müsste
man sagen, sie entwerfen Erinnerung - auch
und gerade solche, die sonst kaum noch
erinnert würde. Ich habe als Schriftsteller
erinnernd auch mit einer Welt zu tun, in der

- während meiner eigenen Lebenszeit -
Christentum als Selbstverständlichkeit
unmerklich am Verschwinden ist. Der eben
geschriebene Satz kann vorläufig deutlich
machen, was mit «Entwerfen von Erinnerung»

gemeint ist.

Als mir zum ersten Mal klar war, dass meine
Arbeit die Schriftstellerei sein werde,
glaubte ich irgendwie daran, ein «christlicher

Schriftsteller» zu werden, einer wie
Pégui zum Beispiel. Bedeutende Theologen,

mit denen ich damals zu tun hatte,
legten mir solche Vorstellungen auch nahe.
Ich habe im Verlaufe meiner schriftstellerischen

Arbeit verschiedentlich Texte
verfasst, die in einem christlichen Kontext
gebraucht werden konnten, auch gebraucht
wurden - Texte für die Liturgie, für die
«Gebetspraxis», sogar Texte für die
Verkündigung. Ich habe keinen Anlass, mich
von diesen Texten heute zu distanzieren,
auch nicht von den vielen Stellen in meinen
Arbeiten, in denen «Christliches»
durchscheint. Und doch müsste ich immer präziser,

manchmal auch schmerzlich lernen: ein
«christlicher Schriftsteller», das ist
vielleicht eine Illusion über sich selbst... Ich
mache damit keine Aussage, schon gar nicht

Nun bin ich offensichtlich von Theologen
angefragt worden, für Theologen etwas im
Rahmen der «neueren Christologie» über
«Jesus von Nazareth» zu sagen. Ich habe
«frohgemut» zugesagt - wohl mit dem nicht
ganz durchschauten Gefühl, dabei für mich
und bei mir in Sachen Jesus selbst etwas zu
klären. Zudem erwarten - nach der Anfrage
an mich - die Theologen, dass ein Anderer
als sie ihnen vielleicht etwas anderes sage,
als sie sich selbst zu sagen hätten. Dabei
stosse ich auf eine, auf meine Komplexität,
die ich nicht einfach überspringen darf -
ausser man (oder ich!) erwartete von mir, für
Theologen mal ein wenig «christliche
Literatur» - und erst gerade noch über Jesus von
Nazareth - zu verfassen. Niemand erwarte(t)
so etwas von mir!

Zu der Zeit, als ich mir entschieden klar
geworden war, dass meine eigentliche
Arbeit die Schriftstellerei war, erschien eine
späte Aufsatzsammlung von Erich Przywara
mit dem Titel «Katholische Krise». Ein Jahr
vor 68 veröffentlichte der jesuitische Theologe

des «Deus semper maior» seine insge-
heimsten Gedanken zwischen 1924 und
1966. Ich stiess dabei (mit einer mich
befreienden Begeisterung) auf die Idee eines
«deus semper minor», eines immer kleiner
werdenden Gottes, sich einlassend in
grenzenlose Unscheinbarkeit gleichsam. Im
selben Zeitraum hatte das gigantische theologische

Hauptwerk Hans Urs von Balthasars
zu erscheinen begonnen - Titel: «Herrlichkeit»!

Ein Jahr nach Przywaras fast ver-

1



stecktem, fast sich versteckendem Buch
erschien Ernst Blochs «Atheismus im
Christentum». Ich hatte mich damals über alle
drei geäussert. Es kam zu (für mich heftigen)
Auseinandersetzungen. Es waren die definitiv

letzten, die ich mit Theologen hatte,
gesucht hatte. (Den Bloch des Atheismus-
Buchs werf ich mal unbekümmert unter die
Theologen.) Den immer, unermesslich kleiner

werdenden Gott hatte ich für mich behalten

- als den unaufklärbaren Rest meiner
eigenen Geschichte. Und irgendwie, sinnlich

deutlich gleichsam - und theologisch
absolut ungeklärt - sah ich durch diese
Restformel meiner eigenen Biographie
hindurch einen Menschen, der wohl dieser
Jesus war. Sinnlich irgendwie sehr deutlich -
und ungeklärt! Ich veröffentlichte zwar
damals ein kleines Büchlein mit dem Titel
«Mensch gesucht, z.B. Jesus». Aber diesen
Rest, den ich damals gerade noch deutlich
wahrgenommen hatte, klärten mir (staunendem!)

dann ganz andere in concreto auf, die
«Befreiungstheologlnnen» und die
«feministischen» Theologinnen. Da höre ich in der
Zwischenzeit allerdings nur noch zu -
vergleiche allenfalls mit dem Rest, wie ich ihn
gleichsam noch in Händen habe. Stelle -
manchmal in schweigender Erregung - fest,
das wäre wohl der «gleiche»!

Schriftsteller entwerfen Erinnerung, das ist
ihr Geschäft. So muss ich denn, skizziert
erzählend, noch eine etwas tiefer liegende
Schicht «anschneiden» - um irgendwie
deutlich zu machen, warum und wie Jesus

von Nazareth für mich heute eigentlich so
etwas ist wie eine «ausgesparte Figur».

Als Kind war ich wohl auf meine Art
fromm gewesen; wenn etwas davon
übriggeblieben wäre, wäre es genau und nur diese
Kindlichkeit. Das könnte buchstäblich
unverzeihlich erscheinen. Denn schon in meiner

Kindheit war eine vielleicht ursprüngliche

Frömmigkeit «natürlich» eh schon
überlagert von einem hauptsächlich durch
die Mutter vermittelten System, das man
wohl «religiös» heissen müsste. Meine Mutter

war eine Art Agentur der (katholischen)
Kirche - und die Kirche umgekehrt die
Agentur meiner Mutter. In diesem unauflösbaren

Geflecht wurde «natürlich» auch Sün-

denbewusstsein eingelagert ins «Über-Ich»

- und anderes mehr, was man analysieren,
wovon man erzählen, worüber man schweigen

kann. Was für mich, Erinnerung
entwerfend, interessant ist, ist ein Rest, der in
einer ganzen langen Psychoanalyse
«unbehelligt» blieb. Das beweist gar nichts - ist
aber vielleicht doch festzuhalten als ein
verstocktes existentielles «Faktum»!

Zwei Züge manifestierten sich immer in
diesem Rest: Rebellion gerade gegen das
verflochtene Mutter-Kirche-Religion-System.

Schon früh, so weit ich mich erinnern
kann, hatte ich den Anspruch, hinter den
Systemfassaden gleichsam die Wahrheit zu
finden; ich ganz allein werde das knacken.
Ich habe davon in einer Erzählung mit dem
Titel «Ein Wunder bitte! oder: Der Löwe im
Kloster» berichtet. In dieser riesigen Kirche
zu Einsiedeln hatte ich als Knirps mit dem
marmornen Heiland hoch oben vorne links
gerechtet: ein Wunder bitte, ich glaube doch.
Aber eben, ob ich dabei je die Figur Jesus
treffen konnte, ist natürlich mehr als fraglich,

weil ja alles - auch meine ganze
Rebellion - eh schon von vom System
überreichten Bildern überlagert war - vom Bild
hinter dem Ehebett meiner Eltern bis zum
marmornen Heiland in Einsiedeln bis, bis,
bis

Das zweite Unausrottbare im Rest war
Rebellion gegen das Faktum Tod. Mich hatten

später die philosophischen Konstrukte
über die «Unsterblichkeit der Seele» zwar
nie interessiert. Das war mir immer zu
unsinnlich. Ich brauchte, wenn man will,
immer mindestens einen Himmel (nie eine
Hölle - die war mir immer total fremd),
einen Himmel, der für mich nie etwas von
hienieden hätte vertagen können. Der von
meiner am 1. Mai 1982 gestorbenen Frau
Astrid geprägte (Liebes-)Grund-Satz hiess:
«Wir leben jetzt.» Er ist es geblieben. Himmel

war für mich nie «Ersatz», eher eine Art
Mehrwert, der - in eklatantem Gegensatz
zum kapitalistischen - jeder Kreatur zukäme.

Man vermute keine frommen Frivolitäten!

Ich gebe gleich noch ein weiteres
Versatzstück meiner mir möglichen Phantasie
preis: Ich hatte auch nie gleichsam räumliche

Vorstellungsschwierigkeiten mit
Auferstehung. Wohin mit all den Auferstandenen?
Und ich denke mir gleich noch alle Kreatur
mit dazu auf einer «neuen Erde»! Das hat



alles nichts zu tun mit Frivolitäten, das mag
allerdings alles eminent kindlich sein, von
mir aus, geblieben sein! Aber wenn ich ganz
genau bin mit mir selbst im hier skizzierten
Entwurf von Erinnerung, muss ich mir
wahrscheinlich zugestehen, ich wollte und
will nichts anderes wissen - irgendwo in den
tiefsten Schichten des «Rests». Und nun
kann man sich natürlich sehr zu Recht fragen
(Theologen mit noch mehr Recht!), was -
um Himmels oder Nicht-Himmels willen -
dieser ganze Wust denn mit der Figur Jesus
zu tun habe? Ich meine, alles oder eben
nichts! Der «Rest» ist ja offensichtlich (hier
nur skizzierend als Erinnerung entworfen)
mein lebensgeschichtlich konkreter. In ihm
ist - als Aussparung - das übriggeblieben,
was mich im Vergleiche, hinter allen Bildern
und allen Theologien, hinter den kirchlichen
Verkündigungen, vielleicht sogar hinter den
Texten der Evangelien (insofern sie schon
Theologien transportieren) - manchmal an
Jesus von Nazareth erinnert. Es ist nur noch
anzufügen: Ich hatte nie eine «Begegnung»
von der Art, wie von ihnen in «grossen
christlichen Viten» berichtet wird. Und weiter:

Ich habe in «Astrid, Tagebuch einer
Trauer», in dem Buch von mir, das man
vielleicht noch am ehesten mit einigem
Recht als ein christliches anschauen könnte,
gerade weil Jesus in meiner Trauer um Astrid
ganz ausgespart bleibt, eigentlich alles
gesagt, was mich betrifft und meinen Rest.

Noch einmal: Alles oder eben nichts! Es
bleibt für mich absolut offen, ob irgend
etwas vom ausgesparten Rest überhaupt Jesus

von Nazareth be-trifft. Und so muss ich noch
einmal von einer ganz anderen Seite mich an
diesen Rest heranzuschreiben versuchen. Es
verschwinden heute, jetzt gerade, ja noch
ganz andere Dinge als das «Christentum»; es
scheint alles in eine Welt zu verschwinden,
der ich die Realisation der jüngsten «christlichen»

Formel «Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung» noch viel
weniger zutraue als zum Beispiel vor dem
Golfkrieg. Geschichte überhaupt scheint am
Verschwinden zu sein, nicht einmal unbedingt

«apokalyptisch», aber in eine «Post-
histoire», von der ein Peter Brückner schon
vor gut zehn Jahren vorausgesagt hat, sie

wäre die endgültige Etablierung eines
durchgängigen und alles umfassenden
Gewaltzustandes, in allem das Gegenteil von
«Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der
Schöpfung», in allem das Gegenteil von
dem, was ein Leonhard Ragaz mit dem Wort
vom Kommen des «Reiches Gottes»
hoffend umrissen hat. Ich selbst hatte als politisch

denkender Mensch in des Nazareners
Rede von der Armut und auch in seiner Rede
gegen die Gewalt immer die konkrete
Meinung und keine bloss «im Geist» gesehen.
Und ich würde im Ende eines human
verstandenen Sozialismus (als Antizipation
dessen, was uns als Menschen noch zusteht)
auch das Ende jedes denkbar «Christlichen»
sehen, das «Ende der Welt», das Ende einer
Welt, in der es noch etwas zu hoffen gäbe.

Wenn ich nun zum Beispiel im wieder
allgemein zugänglichen «Bibelwerk» von
Leonhard Ragaz herumlese, komme ich um
zwei Feststellungen (die ich auch ohne
Ragaz-Lektüre irgendwann einmal hätte
machen müssen), nicht herum: Erstens, die
Welt ist vielleicht nur schon seit dem Tode
von Ragaz so anders geworden, grundsätzliche

Alternative scheint so grundsätzlich
nicht mehr in Sicht zu sein, dass ich das
meiste, was Ragaz vom «Reich Gottes» sagt,
verstehe, es immer noch als etwas anschauen
kann, das zu tun hat mit dem ausgesparten
Rest in meiner eigenen Vergangenheit,
modifiziert sicher - und trotzdem feststellen
muss, es, nicht das meiste, sondern alles hat
vielleicht nichts mehr zu tun mit der Welt,
wie sie eben geworden ist. Und zweitens:
Die Frage ist jetzt nicht mehr auszuschlies-
sen, ob ich ein «Ungläubiger» bin, geworden
bin, das heisst, einer, der gezwungen ist, das
«Ausgesparte» auszuschliessen? Wenn ich
meine Erinnerung «entwerfe», sehe ich:
diese Frage habe ich ein Leben lang
ausgeschlossen und glaubte, sie immer aus-
schliessen zu können. Ich stelle fest: Die
Welt ist eben eine solche geworden, dass ich
diese letzte Frage nicht mehr ausschliessen
kann.

Das sind nun alles Sätze gewesen, die
darzulegen versuchten, warum ich als Schriftsteller

zu Jesus von Nazareth nichts zu sagen
habe. Selbstverständlich habe ich mir in



meiner Schriftstellerei immer wieder Bilder sogenannten Realität sehr aus der Nähe
gemacht, Bilder entworfen, Erinnerungen, kannte, plötzlich die Vita des Franziskus
die vielleicht trotz allem immer noch ein durch-scheinen sehen, und vielleicht scheint
immer noch Ausgespartes umkreisen. Ich vom «Rest» etwas durch. Das sind halt dann
hatte zum Beispiel in einem Stück, das sich so blinde Verfahren, die sich nicht verein-
mit den 80er Jugendunruhen auseinan- nahmt sehen wollen, weil sie nicht mehr
dersetzte, einen Heiligen aufgespürt. «Der wissen können, auch nicht mehr wissen
Jogger und der Heilige» hiess das Stück; und wollen, wen sie allenfalls auch noch erin-
ich hatte in meiner Figur, die ich in der nern...

Wo ist Jesus von Nazareth?
Hängt er am Kreuz, immer noch? Ist das Grab nicht leer?

Ich weiss es nicht.
Ich weiss,
dass immer mehr
in immer entsetzlicheren Foltern hängen,
ich weiss, dass alle Gruben voll sind von uns,
dass kein Grab, das vorgesehen,
leer bleibt.

Hingegen sehe ich einen Mann
an einem Brunnen sitzen mit einer Frau,
eine andere, die ihn mit Wohlgerüchen überschüttet,
noch eine, die nachschauen kommt,
ob wenigstens ein Grab leer bleibt.
Vielleicht wird man immer noch lieben können...

Hingegen wurde da plötzlich Essen verteilt,
hingegen wurden Kranke geheilt,
hingegen gab's plötzlich Wein, den man für ein Fest braucht,
hingegen schmiss da einer
eine ganze Bande mit ihren Geschäften
aus dem Ort, wo man sich versammeln sollen könnte.
Man wird doch solche Geschichten so lange noch glauben können,

- bis man sicher nicht mehr hoffen kann...


	Wo ist Jesus von Nazareth? : Wo wäre der Schriftsteller, der über ihn etwas zu sagen hat?

