Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)
Heft: 12
Rubrik: Lektlire der Zeichen der Zeit - was heisst das?

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Lektiire der Zeichen der Zeit —

was heisst das?

Uberlegungen im Anschluss
an Johannes XXIII.

Warum «Zeichen der Zeit»? Was dieser bi-
blische Begriff (Mt 16,1-4) an politischer
Bedeutung in sich birgt, hat mir erstmals die
1963 erschienene Enzyklika «Pacem in
Terris» nahegebracht. Hier fiihrt Johannes
XXIII. einen Denkansatz ein, der sich wohl-
tuend abhebt von der bisherigen kirchlichen
Sozialdoktrin, die aus ihrem vermeintlichen
Besitzstand absoluter Wahrheiten einen
mehr oder weniger totalitdren politischen
Katholizismus zu deduzieren pflegte. Die
Erde ist in «Pacem in Terris» nicht mehr das
«Jammertal» oder der «Verbannungsort»,
mit dem noch «Rerum Novarum» vor hun-
dert Jahren das «neuerungssiichtige» Prole-
tariat zu beschwichtigen suchte. Sie ist auch
nicht mehr der Exerzierplatz fiir die Befol-
gung amtskirchlich verabreichter, gar «ewi-
ger» Normen. Denn nun trigt die Wirklich-
keit ithren Wert, ja ihre Verheissung in sich
selbst.

Enthilt diese Wirklichkeit Tendenzen, in
denen sich eine neue Gerechtigkeit ankiin-
digt, so spricht «Pacem in Terris» von
«Zeichen der Zeit».! Johannes XXIII. sieht
derartige «Zeichen der Zeit» im sozialen
Aufstieg der Arbeiterklasse, in der neuen
Stellung der Frau im offentlichen Leben, in
der Emanzipation der Volker der Dritten
Welt, in der Universalisierung der Men-
schenrechte und des rechtsstaatlichen Den-
kens liberhaupt sowie in der herausragenden
Bedeutung der UNO, durch die sich die
Volkergemeinschaft ein Organ fiir Frieden
und Gerechtigkeit gegeben hat.

Bemerkenswert und viel zu wenig be-
achtet ist hier die Tatsache, dass Johannes
XXIII. auf historische Bewegungen ver-
weist, die allesamt ausserhalb der offiziellen
Kirche entstanden sind, ja sich nur zu oft
gegen den verbissenen Widerstand des vati-
kanischen Lehramtes durchsetzen mussten.

Nehmen wir das erste Beispiel: die Emanzi-
pation der Arbeiterklasse. Es ist hier wohl-
verstanden von der «Arbeiterklasse» die
Rede, die sich nach den Vorstellungen des
fritheren kirchlichen Lehramtes gar nicht
hitte emanzipieren konnen. Sie hitte jeden
Sozialismus aufgeben, sich in «christlichen
Gewerkschaften» organisieren und sich
schliesslich in einer Berufsstindischen
Ordnung als Klasse iiberhaupt aufheben
miissen. — Aber auch die Emanzipation der
Frau im Ooffentlichen Leben war gewiss
nicht eine Forderung der kirchlichen Hier-
archie, die noch unter Pius XII. das Frauen-
stimmrecht nur sehr zuriickhaltend befiir-
wortete und von einer neuen Rollenteilung
zwischen Mann und Frau nichts wissen
wollte. — Was die Emanzipation der Dritten
Welt anlangt, hatte die scholastische Moral-
theologie immer Rechtstitel gefunden, um
die Sklaverei zu rechtfertigen. Noch 1929
erkldrten belgische Moraltheologen mit
Blick auf «ihren» Kongo, dass «die kolo-
niale Zwangsarbeit nicht unbedingt dem
Naturrecht widerstreitend»* sei. — Und wenn
Johannes XXIII. die Universalisierung der
Menschenrechte als «Zeichen der Zeit» be-
griisst, so weiss er nur zu gut, dass die Kirche
bis zu seinem Pontifikat nicht bereit war,
sich mit den Freiheitsrechten der Franzosi-
schen Revolution zu versdhnen.

Nicht weniger bemerkenswert ist dieser
neue, prophetische Denkansatz auch inso-
fern, als wir in theologischen Lehrbiichern
umsonst nach ihm suchen. Johannes XXIII.
hat die «Zeichen der Zeit» selbstidndig in
ihrer theologischen Bedeutung entdeckt,
erstmals schon in einem Tagebucheintrag
aus dem Jahr 1902.° Wie wichtig ihm diese
Kategorie des Verstehens zeit seines Lebens
blieb, zeigt noch das Wort des todkranken
Papstes am 24. Mai 1963, «dass der Augen-
blick gekommen ist, die Zeichen der Zeit zu
erkennen, die von ihnen gebotenen MOg-
lichkeiten zu ergreifen und in die Zukunft zu

347



blicken»*. Auch die Einberufungsbulle fiir
das Konzil, «Humanae Salutis», spricht von
den «Zeichen der Zeit», die es im Sinne Jesu
als «Vorzeichen der Hoffnung»® zu lesen und
zu unterscheiden gelte.

Die Bedeutung dieses neuen Denkansat-
zes liegt, wie gesagt, in der Wende von einer
(deduktiven) Herleitung der gesollten Praxis
aus abstrakten Prinzipien zu einem (indukti-
ven) Suchen nach den Werten des Evangeli-
ums in den gesellschaftlichen Veridnderun-
gen selbst. Dahinter steht ein historisches
Verstdindnis von Offenbarung, die nicht ein
fiir allemal gegeben ist, sondern sich immer
wieder neu ereignet. Zeichen der Zeit sind
Anhaltspunkte fiir das Werden des Reiches
Gottes inmitten der Menschheit, inmitten
unter Menschen auch, die nicht an Gott und
sein Reich glauben, diesen Glauben oft ge-
rade wegen der gegenlidufigen Praxis der
«Glaubigen» und ihrer «Kirchen» nicht tei-
len konnen. Marie-Dominique Chenu ist,
soweit ich sehe, der einzige Theologe ge-
wesen, der erkannt hat, welche Wende die
Rede von den «Zeichen der Zeit» fiir die
kirchliche Sozialverkiindigung bedeutet.
Das EXODUS-Bédndchen, das Chenus
Schrift «Kirchliche Soziallehre im Wandel»
erstmals in deutscher Ubersetzung zugéng-
lich macht, ist mir darum wichtig geworden.®

Der Religiose Sozialismus als Theologie
der Zeichen der Zeit

Einige Jahre nach dem Erscheinen von
«Pacem in Terris» bin ich noch einmal auf
eine Theologie der Zeichen der Zeit gestos-
sen. Eigentlich gestossen worden. 1975
hatte ich zusammen mit Freundinnen und
Freunden die «Christen fiir den Sozialis-
mus» in der Schweiz gegriindet. Ein Jahr
spiter kam die Anfrage der Neuen Religios-
sozialen Vereinigung, ob ich nicht an einem
Ferienkurs die Parallelen zwischen unserer
Vereinigung und dem Religidsen Sozialis-
mus aufzeigen wiirde. Und ich hielt das
Referat, das fiir meine weitere Biographie
bestimmend wurde. Es trug den Titel:
«<Christ fiir den Sozialismus>: Leonhard
Ragaz» und ist im «Aufbau» erschienen.’
Wichtig wurde das Referat fiir mich, weil ich
bei der Vorbereitung um die langst fillige
Lektiire der bedeutendsten Schriften von
Leonhard Ragaz nicht mehr herumkam. Es

348

wurde fiir mich eine Lektiire, genauer eine
«relecture» der Zeichen der Zeit, auch wenn
sich Ragaz’ Theologie nur am Rande auf die
Zeichen der Zeit zu berufen schien.

Ragaz und die andern Religiosen Sozia-
listen hatten sich zwar nicht mit einer quasi-
dogmatischen Sozialdoktrin auseinander-
zusetzen, die ihre zeitbedingten Handlungs-
anweisungen aus absoluten Naturrechtssét-
zen herzuleiten wihnte, wohl aber mit einem
Biblizismus, der ganz analog mit der Schrift
umging, ihr unvermittelt, realitits- und zeit-
enthoben absolute Sitze fiir das Handeln zu
entnehmen suchte. Diesem Biblizismus
antwortete bereits 1909 Christoph Blum-
hardt (1842—-1919), schwibischer Pfarrer
und eigentlicher Begriinder des Religidsen
Sozialismus im deutschen Sprachraum. In
einer Predigt liber «Die Zeichen der Zeit»
sagte er: «Jede Zeit hat ihre Zeichen, und
jede Zeit ist wieder anders. Es gibt Christen,
die wollen alles fiir die heutige Zeit aus der
Bibel holen. Ja, meine Lieben, es gibt ewige
Worte der Bibel...; aber es gehdrt auch ein
Aufmerken auf die Zeichen der Zeit dazu,
dass man das Wort Gottes so versteht, wie es
jetzt in der augenblicklichen Zeit notwendig
ist.»® Solche «Zeichen der Zeit» sah Blum-
hardt in der «Friedensbewegung» und vor
allem in der «sozialen Bewegung», der er
sich zugehorig fiihlte.” Blumhardt ist 1899
als erster Pfarrer der SPD beigetreten.

Auf derselben Linie dachte Leonhard
Ragaz (1868-1945). Im Verstehen der Zei-
chen der Zeit sah er exakt den Unterschied
zu den «modernen Schriftgelehrten». Ihnen,
so schrieb er 1935 in den Neuen Wegen,
gehe es «genau wie ihren Vorfahren im
Neuen Testament: Sie sind in der Schrift, so
wie sie dieselbe verstehen konnen, iiberall
zu Hause, aber die <Zeichen der Zeit> konnen
sie nicht verstehen, weil sie einen lebendi-
gen Gott und sein lebendiges Walten nicht
kennen.»'® Weiter heisst es in einem Vortrag
aus dem Jahr 1932: «Gott, der Lebendige,
offenbart sich nicht in Lehren, sondern in
Taten. Nur wer diese versteht, versteht Gott.
Das allein ist lebendige und wirkliche Got-
teserkenntnis. Diese wird also nicht dem
Gelehrten als solchem gegeben (und heisse
er auch Gottesgelehrter), sondern dem Pro-
pheten, wobei ich aber stark betonen muss,
dass dieses prophetische Element jedem
Menschen verlichen ist, nicht bloss jenen



Bahnbrechern Gottes, die wir in einem be-
sonderen Sinn Propheten nennen.»"

Auf die Zeichen der Zeit zu achten, ist
somit die Aufgabe aller, die glauben, dass
Gottes Reich nicht dem Jenseits vorbehalten
—und damit dem Diesseits vorenthalten —ist,
sondern in die Geschichte eingehen will, um
Menschen zu befreien, Frieden zu stiften
und die Schoépfung zu erneuern. Oder wie es
Jean Matthieu, ein anderer Redaktor der
Neuen Wege, in der religios-sozialen Pre-
digtsprache des Jahres 1912 formulierte:
«Es gibt eine Versiindigung an der Weltge-
schichte: Grosses erleben und nicht gross
leben, im Sturm leben und dem Sturm nicht
trotzen. Dies Wort von den Zeichen der Zeit
schafft den grossen Stil in der Stellung zur
Zeit...» Die Predigt, die ebenfalls mit «Zei-
chen der Zeit» iiberschrieben ist, endet mit
den beiden Sitzen: «Gott gibt uns Zeichen.
Er gebe uns auch Verstidndnis dafiir.»'? Im-
mer wieder begegnen wir im religids-sozia-
len Schrifttum dieser Berufung auf Zeichen
der Zeit, die uns — zum Beispiel auch nach
Robert Lejeune — «zeigen, wie das Reich
Gottes mit seiner Wahrheit in die Zeit, in die
profane Geschichte eingehen will»!3.

Wie werden Zeichen der Zeit erkannt?

Wie wird eine Tendenz auf Verdnderung hin
als Zeichen der Zeit erkannt? Die biblischen
Grundwerte von Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schopfung sind das Ziel, an
dem gemessen eine Verdnderung die Mog-
lichkeit in sich bergen kann, Bisheriges zu
iberbieten oder — bescheidener — Unrecht
durch Recht zu iiberwinden. Die biblischen
Grundwerte sind aber nicht wieder eine
Pramisse, aus der nur abzuleiten wire, was
getan werden miisste. Es gibt liberhaupt
keine Deduktionslogik, die das Konkrete
aus dem Abstrakten zureichend und zwin-
gend herleiten kénnte.'* Der induktive Weg
bleibt unverzichtbar, um das Konkrete in
seiner Einmaligkeit zu verstehen. Darum
gilt auch das Umgekehrte: Erst aufgrund
historischer Verdnderungen, erst recht auf-
grund eigener Praxis in solchen Verinde-
rungsprozessen, wissen wir, was Gerechtig-
keit, Frieden und Bewahrung der Schop-
fung, was Reich Gottes iiberhaupt konkret
und politisch fiir unsere Zeit bedeutet oder
bedeuten konnte.

Zur Zeit der Volksfrontregierung Allende
in Chile haben «Christen fiir den Sozialis-
mus» der katholischen Hierarchie ein Bei-
spiel gegeben, wie nach dem Massstab der
Gerechtigkeit die Zeichen der Zeit zu deuten
sind. In einem Brief an den Episkopat
schrieben diese Genossinnen und Genossen
tiber die chilenische Arbeiterbewegung:
«Sie befreit die Unterdriickten und lasst die
Reichen leer ausgehen... Das Kreuz des
Herrn wird von den Arbeitern und Bauern,
also von der ganzen Klasse der Werktitigen,
tapfer getragen. Darum wirkt in ihnen auch
der Geist des auferstandenen Jesus. Sie
richten diejenigen auf, deren Herz betriibt
ist. Sie verkiinden die Befreiung von einer
ungerechten Gesellschaft. Sie geben das
Licht den Blinden, die doch nicht sehen, wie
man ihre Briider ausbeutet. Sie befreien
diejenigen, die misshandelt werden. Sie
verkilinden ein neues Zeitalter und einen
neuen Menschen.»'® Ahnlich gross hat nur
noch Ragaz von der Arbeiterbewegung ge-
sprochen: Durch sie «wird der Arbeiter
Glied einer Gemeinschaft, er erhilt wieder
Rechte und Pflichten, wihrend er vorher in
seinem Elend sich selbstisch zu isolieren
suchte. Er bekommt Hoffnung und Wiirde.»
Die Arbeiterbewegung habe dadurch «mehr
getan als Kirche, Schule und Staat zusam-
men»'®. Ragaz urteilte so zu einer Zeit, als
die Schweizer Bischofe den katholischen
Arbeitern die Mitgliedschaft in dieser Arbei-
terbewegung untersagten, da sie sonst die
Sakramente der Kirche nicht wiirdig emp-
fangen konnten.

Ahnliche Beispiele wiren fiir die beiden
andern Elemente der 8kumenischen wie bi-
blischen Trias, also fiir den Frieden und die
Bewahrung der Schopfung, zu finden. Ragaz
sah zum Beispiel schon 1926 den Kairos
gekommen, um eine Armeeabschaffungs-
Initiative zu lancieren. Die vom Volkerbund
proklamierte allgemeine Abriistung vollzog
sich in einem pazifistischen Klima, das dem
heutigen dhnlich war. Leute aus der GSoA
haben sich gern an diese Ubereinstimmung
mit Leonhard Ragaz erinnert.'” Und was die
Bewahrung der Schopfung angeht, freute
sich Ragaz iiber nichts so sehr wie iiber das
Automobilverbot im Kanton Graubiinden.
Als das Biindner Volk dieses Automobil-
verbot zum neunten Mal in einer Volksab-
stimmung bestitigte, schrieb Ragaz: «Nun

349



kann man sich nicht leicht etwas Unmensch-
licheres denken als das Automobil in der
jetzigen Art seiner Verwendung. Es bedeutet
die vollendete Riicksichtslosigkeit gegen-
tiber dem Menschen, seiner Gesundheit,
seinen Nerven, seiner Sicherheit, ja seines
Lebens, um von allem Asthetischen zu
schweigen; es ist die verkorperte Brutalitét
des Maschinenzeitalters.»'®

Es gibt so etwas wie eine Spiritualitdit der
«Zeichen der Zeit». Wer sie verstehen will,
muss auch bereit sein, sie zu praktizieren.
Die «Zeichen der Zeit erkennen» heisse
«Moglichkeiten ergreifen», sagte der ster-
bende Johannes XXIII. «Den Kairos pak-
ken», nennt es Ludwig Kaufmann im scho-
nen EXODUS-Band iiber diesen Papst."
«Aggiornamento» bedeutet darum gerade
nicht «Anpassung an den Zeitgeist», son-
dern Ernstnehmen der Zeichen der Zeit im
eigenen Verhalten. Auf dieser Linie sehe ich
auch das Wort von Leonhard Ragaz, das den
Vorrang der Praxis vor der Theorie und
Theologie betont: «Die Christen sind nicht
in erster Linie Leute, die eine Weltanschau-
ung zu vertreten haben, sondern Leute, die
fiir die Welt Grosses hoffen und dafiir auch
schaffen wollen... So auch, wer Biirger je-
nes grosseren Reiches geworden ist... Er
griibelt nicht in erster Linie tiber das Wesen
Gottes oder Christi, tiber Materie und Geist,
Mechanismus und Teleologie — er arbeitet,
hofft, kampft fiir die letzten Ziele dieses
Reiches und glaubt gerade darum daran.»*
Jeder noch so kleine Erfolg, die Schaffung
von preisgiinstigem Wohnraum durch eine
Baugenossenschaft, die gute Aufnahme von
Asylsuchenden in der Gemeinde, aber auch
die Verhinderung einer unnotigen Strasse, ist
Wegmarke des Kampfes fiir die letzten Ziele
des Reiches, ein ermutigendes Zeichen
auch, dass dieser Kampf nicht umsonst ge-
fiihrt wird.

Hoffnungszeichen und Menetekel

Zeichen der Zeit sind Hoffnungszeichen —
gewiss. Der Messias Jesus spricht von ithnen
jedoch im Zusammenhang ihrer Missach-
tung durch Pharisder und Sadduzéer. Diese
wissen zwar, wie das Wetter des nédchsten
Tages sein wird, aber die Pline Gottes mit
der Welt vermdgen sie nicht zu erkennen. So
kommt es, dass die Deutung der Zeichen der

350

Zeit zugleich eine ideologie- oder herr-
schaftskritische Bedeutung hat gegeniiber
jenen, die sich befreienden Entwicklungen
verschliessen. Oft ist daher auch in meinem
Buch weniger von méglichen Durchbriichen
des Reiches Gottes, als von deren Verhin-
derung die Rede, von Zeichen, die sich nicht
frei entfalten konnen, sondern Gewalt lei-
den, nicht zuletzt durch jene, die sich fiir
besonders berufen halten, sie zu deuten und
nach ithnen zu handeln, oder von Menete-
keln, von Gegenzeichen, die schon Blum-
hardt «die drohenden Zeichen»?' nannte.
Heilsgeschichte und Unheilsgeschichte ver-
halten sich eben nicht wie «Sakrales» und
«Profanes», sondern wie Recht und Unrecht,
wie Hoffnungszeichen und «drohende Zei-
chen». Sie sind das zu Unterscheidende
innerhalb ein und derselben historischen
Entwicklung.

Oft habe ich mich gefragt, ob es in meinen
«Zeichen der Zeit» nicht zuviel «drohende
Zeichen» und zuwenig Hoffnungszeichen
gebe. Sollte ich etwa zu jener Spezies ge-
horen, die Johannes XXIII. «Ungliickspro-
pheten» nannte, fiir die sich «unsere Zeit im
Vergleich zur Vergangenheit nur zum
Schlechteren entwickle»?*? Gewiss, die Ge-
fahr besteht. Vor ithr kann uns nur die Hoff-
nung auf Gerechtigkeit, Frieden, Bewah-
rung der Schopfung bewahren, eine «docta
spes» (belehrte Hoffnung) allerdings, die
sehr wohl zur Kenntnis nimmt, was dem
Reich Gottes im Wege steht, ihm Gewalt
antut. Wer fiir das andere des Bestehenden
kampft, muss zunidchst einmal das Negative
benennen, das es zu liberwinden gilt. Dieser
Wabhrheitsdienst sollte nicht nur aus Hoff-
nung erfolgen, sondern auch zu neuer Hoff-
nung Anlass geben. Unheil ruft nach Heil,
Unterdriickung nach Befreiung, Unrecht
nach Recht. «Dekadenzzeichen sind Ad-
ventszeichen. Untergangszeichen sind auch
zugleich Aufgangszeichen, Semaphore des
kommenden Neuen...» Der dies so zum
Stichwort «Zeichen der Zeit» schreiben
konnte, war Georg Sebastian Huber, bis zu
seinem Tode 1963 der einzige katholische
Theologe im Umfeld der religios-sozialen
Bewegung der Schweiz 2*. Es waren kirchli-
che «Dekadenzzeichen», aus denen er seine
Hoffnung auf Neues schopfte. Die angeklag-
te Kirche aber hatte kein Verstindnis fiir
diese Deutung der «Zeichen der Zeit», setzte



Hubers Buch «Vom Christentum zum Rei-
che Gottes» 1936 auf den Index der verbote-
nen Schriften und schickte den dissidenten
Kaplan in die Verbannung

Zeichen der Zeit zu deuten, 1st Aufgabe aller
Christinnen und Christen, Sozialistinnen
und Sozialisten, aller <kMenschen guten Wil-
lens». Thnen mit dieser Deutung voranzuge-
hen, ist nicht mein Anspruch. Ich stehe viel-
mehr in der Schuld anderer, die mir dabei
Vorbild geworden sind. Wichtigste Orientie-
rungshilfe fand und finde ich in den theolo-
gischen Schriften und politischen Kommen-
taren eines Leonhard Ragaz, insbesondere in
seinen Betrachtungen «Zur Weltlage» von
1922 bis 1945, aber auch in der «Weltrund-
schau», die Hugo Kramer nach Ragaz’ Tod
bis 1969 Monat fiir Monat in den Neuen
Wegen verdffentlicht hat. Gewidmet habe
ich meine «Zeichen der Zeit» den Leserin-
nen und Lesern der Neuen Wege fiir Ermuti-
gung durch Zuspruch und Widerspruch. Sie
und unter ithnen ganz besonders die Mitglie-
der der Religits-sozialistischen Vereinigung
gaben diesen Kommentaren Motivation,
Richtung und «Sitz im Leben». Dass ich
getragen von dieser solidarischen Gemein-
schaft weiterhin «Analysen und Positionen»
vorlegen, sie mehr und mehr auch als Er-
gebnis einer kollektiven Wahrheitsfindung
formulieren darf, gerade dann, wenn es gilt,
«wider den Strom» zu schreiben, ist die
Hoffnung, die ich mit diesem Dank verbin-
den mochte.

1 Pacem in Terris, Die Friedensenzyklika Johannes’
XXIIL vom 11. April 1963, Nr. 39ff,, 126ff.

2 August Maria Knoll, Katholische Kirche und scho-
lastisches Naturrecht, Wien 1962, S, 20,

3 Vgl. Ludwig Kaufmann/Nikolaus Klein, Johannes
XXIIL, Brig 1990, S. 52.

4 Aa0.,S 25,

5 A.a.0,S. 66.

6 Vgl. Marie-Dominique Chenu, Kirchliche Sozial-
lehre im Wandel, Fribourg/Brig 1991, S. 62ff.

7 Vgl. Der Aufbau, Organ der Neuen religids-sozialen
Vereinigung, 1977, Nr. 10-12.

8 Christoph Blumhardt, Gottes Reich kommt! Predig-
ten und Andachten 1907-1917, Erlenbach-Ziirich und
Leipzig 1932, S. 34.

9 Vgl. Robert Lejeune, Die Erwartung des Reiches
Gottes, mit besonderer Beziehung auf den Sozialismus,
in: Robert Lejeune und Leonhard Ragaz, Die Botschaft
vom Reiche Gottes, Ein religios-soziales Bekenntnis,
Ziirich 1933, S, 32f,

10 Zum 24. Februar (Datum einer Abstimmung iiber
die neue Militdrorganisation, die vom Volk nur knapp
angenommen wurde — W.Sp.), in: NW 1935, S. 132.
11 Uber Religion, Christentum, Dogma, Theologie,
Kirche, Bibel, in: Robert Lejeune und Leonhard Ragaz,
a.2.0., §. 91,

12 In; Neue Wege, 1912, S, 122f,

13 Lejeune, a.a.0., S. 16.

14 Vgl. Karl Rahner, Zur theologischen Problematik
einer Pastoralkonstitution, in: Schriften zur Theologie,
Band VIII, Einsiedeln-Ziirich-Koéln 1967, S. 613ff,,
bes. S. 6271.

15 Ubersetzt aus; Pablo Richard, Chrétiens pour le
Socialisme, hg. vom Centre Lebret, Paris 1975, S. 21.
16 Zit. nach Markus Mattmiller/Eduard Buess, Pro-
phetischer Sozialismus, Freiburg (Schweiz) 1986, S.
90.

17 Vgl. Andreas Gross, Die «Schweiz ohne Armee» in
der Geschichte der SPS, in: Brodmann/Gross/Spescha,
Unterwegs zu einer Schweiz ohne Armee, Basel 1986,
S. 131ff,

18 In: Neue Wege, 1925, S. 69.

19 A.a.0,, S. 31.

20 Zit. nach: H.U. Jédger, Ethik und Eschatologie bei
Leonhard Ragaz, Ziirich 1971, S. 258.

21 Aa.O,S. 32,

22 Kaufmann/Klein, a.a.0., S. 30.

23 Georg Sebastian Huber, Vom Christentum zum
Reiche Gottes, Regensburg 1934, S. 175.

Menschliche Geschichte und Heilsgeschichte stehen in ganz enger Beziehung zueinander.
Die Menschwerdung Gottes findet ihre Fortsetzung in der Gottdhnlichwerdung des Men-
schen. Gott, das Mysterium, ist Teil der Geschichte. Die Geschichte bleibt natiirlich profan,
sie kann und muss profan erforscht werden — und doch hat die Geschichte die Ausrichtung auf
die Vollendung in Gott. Das Kommen des Reiches Gottes ist also in der Geschichte zu suchen,
in den sogenannten «Zeichen der Zeit», etwa der Frauenemanzipation, der Bewegung
«Gerechtigkeit fiir die Dritte Welt», der Arbeiterbewegung.

(Marie-Dominique Chenu, «Die Zeichen der Zeit», in: Vaterland, 29. August 1981)

351



	Lektüre der Zeichen der Zeit - was heisst das?

