
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 12

Rubrik: Lektüre der Zeichen der Zeit - was heisst das?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler-

Lektüre der Zeichen der Zeit
was heisst das?

Überlegungen im Anschluss
an Johannes XXIII.

Warum «Zeichen der Zeit»? Was dieser
biblische Begriff (Mt 16,1-4) an politischer
Bedeutung in sich birgt, hat mir erstmals die
1963 erschienene Enzyklika «Pacem in
Terris» nahegebracht. Hier führt Johannes
XXIII. einen Denkansatz ein, der sich wohltuend

abhebt von der bisherigen kirchlichen
Sozialdoktrin, die aus ihrem vermeintlichen
Besitzstand absoluter Wahrheiten einen
mehr oder weniger totalitären politischen
Katholizismus zu deduzieren pflegte. Die
Erde ist in «Pacem in Terris» nicht mehr das
«Jammertal» oder der «Verbannungsort»,
mit dem noch «Rerum Novarum» vor hundert

Jahren das «neuerungssüchtige» Proletariat

zu beschwichtigen suchte. Sie ist auch
nicht mehr der Exerzierplatz für die Befolgung

amtskirchlich verabreichter, gar «ewiger»

Normen. Denn nun trägt die Wirklichkeit
ihren Wert, ja ihre Verheissung in sich

selbst.
Enthält diese Wirklichkeit Tendenzen, in

denen sich eine neue Gerechtigkeit ankündigt,

so spricht «Pacem in Terris» von
«Zeichen der Zeit».1 Johannes XXIII. sieht
derartige «Zeichen der Zeit» im sozialen
Aufstieg der Arbeiterklasse, in der neuen
Stellung der Frau im öffentlichen Leben, in
der Emanzipation der Völker der Dritten
Welt, in der Universalisierung der
Menschenrechte und des rechtsstaatlichen Denkens

überhaupt sowie in der herausragenden
Bedeutung der UNO, durch die sich die
Völkergemeinschaft ein Organ für Frieden
und Gerechtigkeit gegeben hat.

Bemerkenswert und viel zu wenig
beachtet ist hier die Tatsache, dass Johannes
XXIII. auf historische Bewegungen
verweist, die allesamt ausserhalb der offiziellen
Kirche entstanden sind, ja sich nur zu oft
gegen den verbissenen Widerstand des
vatikanischen Lehramtes durchsetzen müssten.

Nehmen wir das erste Beispiel: die Emanzipation

der Arbeiterklasse. Es ist hier
wohlverstanden von der «Arbeiterklasse» die
Rede, die sich nach den Vorstellungen des
früheren kirchlichen Lehramtes gar nicht
hätte emanzipieren können. Sie hätte jeden
Sozialismus aufgeben, sich in «christlichen
Gewerkschaften» organisieren und sich
schliesslich in einer Berufsständischen
Ordnung als Klasse überhaupt aufheben
müssen. - Aber auch die Emanzipation der
Frau im öffentlichen Leben war gewiss
nicht eine Forderung der kirchlichen
Hierarchie, die noch unter Pius XII. das
Frauenstimmrecht nur sehr zurückhaltend
befürwortete und von einer neuen Rollenteilung
zwischen Mann und Frau nichts wissen
wollte. - Was die Emanzipation der Dritten
Welt anlangt, hatte die scholastische
Moraltheologie immer Rechtstitel gefunden, um
die Sklaverei zu rechtfertigen. Noch 1929
erklärten belgische Moraltheologen mit
Blick auf «ihren» Kongo, dass «die koloniale

Zwangsarbeit nicht unbedingt dem
Naturrecht widerstreitend»2 sei. - Und wenn
Johannes XXIII. die Universalisierung der
Menschenrechte als «Zeichen der Zeit»
begrüsst, so weiss er nur zu gut, dass die Kirche
bis zu seinem Pontifikat nicht bereit war,
sich mit den Freiheitsrechten der Französischen

Revolution zu versöhnen.
Nicht weniger bemerkenswert ist dieser

neue, prophetische Denkansatz auch insofern,

als wir in theologischen Lehrbüchern
umsonst nach ihm suchen. Johannes XXIII.
hat die «Zeichen der Zeit» selbständig in
ihrer theologischen Bedeutung entdeckt,
erstmals schon in einem Tagebucheintrag
aus dem Jahr 1902.3 Wie wichtig ihm diese
Kategorie des Verstehens zeit seines Lebens
blieb, zeigt noch das Wort des todkranken
Papstes am 24. Mai 1963, «dass der Augenblick

gekommen ist, die Zeichen der Zeit zu
erkennen, die von ihnen gebotenen
Möglichkeiten zu ergreifen und in die Zukunft zu

347



blicken»4. Auch die Einberufungsbulle für
das Konzil, «Humanae Salutis», spricht von
den «Zeichen der Zeit», die es im Sinne Jesu
als «Vorzeichen der Hoffnung»5 zu lesen und
zu unterscheiden gelte.

Die Bedeutung dieses neuen Denkansatzes

liegt, wie gesagt, in der Wende von einer
(deduktiven) Herleitung der gesollten Praxis
aus abstrakten Prinzipien zu einem (induktiven)

Suchen nach den Werten des Evangeliums

in den gesellschaftlichen Veränderungen

selbst. Dahinter steht ein historisches
Verständnis von Offenbarung, die nicht ein
für allemal gegeben ist, sondern sich immer
wieder neu ereignet. Zeichen der Zeit sind
Anhaltspunkte für das Werden des Reiches
Gottes inmitten der Menschheit, inmitten
unter Menschen auch, die nicht an Gott und
sein Reich glauben, diesen Glauben oft
gerade wegen der gegenläufigen Praxis der
«Gläubigen» und ihrer «Kirchen» nicht teilen

können. Marie-Dominique Chenu ist,
soweit ich sehe, der einzige Theologe
gewesen, der erkannt hat, welche Wende die
Rede von den «Zeichen der Zeit» für die
kirchliche Sozialverkündigung bedeutet.
Das EXODUS-Bändchen, das Chenus
Schrift «Kirchliche Soziallehre im Wandel»
erstmals in deutscher Übersetzung zugänglich

macht, ist mir darum wichtig geworden.6

Der Religiöse Sozialismus als Theologie
der Zeichen der Zeit

Einige Jahre nach dem Erscheinen von
«Pacem in Terris» bin ich noch einmal auf
eine Theologie der Zeichen der Zeit gestos-
sen. Eigentlich gestossen worden. 1975
hatte ich zusammen mit Freundinnen und
Freunden die «Christen für den Sozialismus»

in der Schweiz gegründet. Ein Jahr
später kam die Anfrage der Neuen Religiössozialen

Vereinigung, ob ich nicht an einem
Ferienkurs die Parallelen zwischen unserer
Vereinigung und dem Religiösen Sozialismus

aufzeigen würde. Und ich hielt das
Referat, das für meine weitere Biographie
bestimmend wurde. Es trug den Titel:
«<Christ für den Sozialismus>: Leonhard
Ragaz» und ist im «Aufbau» erschienen.7
Wichtig wurde das Referat für mich, weil ich
bei der Vorbereitung um die längst fällige
Lektüre der bedeutendsten Schriften von
Leonhard Ragaz nicht mehr herumkam. Es

wurde für mich eine Lektüre, genauer eine
«relecture» der Zeichen der Zeit, auch wenn
sich Ragaz' Theologie nur am Rande auf die
Zeichen der Zeit zu berufen schien.

Ragaz und die andern Religiösen Sozialisten

hatten sich zwar nicht mit einer
quasidogmatischen Sozialdoktrin auseinanderzusetzen,

die ihre zeitbedingten
Handlungsanweisungen aus absoluten Naturrechtssätzen

herzuleiten wähnte, wohl aber mit einem
Biblizismus, der ganz analog mit der Schrift
umging, ihr unvermittelt, realitäts- und
zeitenthoben absolute Sätze für das Handeln zu
entnehmen suchte. Diesem Biblizismus
antwortete bereits 1909 Christoph Blumhardt

(1842-1919), schwäbischer Pfarrer
und eigentlicher Begründer des Religiösen
Sozialismus im deutschen Sprachraum. In
einer Predigt über «Die Zeichen der Zeit»
sagte er: «Jede Zeit hat ihre Zeichen, und
jede Zeit ist wieder anders. Es gibt Christen,
die wollen alles für die heutige Zeit aus der
Bibel holen. Ja, meine Lieben, es gibt ewige
Worte der Bibel...; aber es gehört auch ein
Aufmerken auf die Zeichen der Zeit dazu,
dass man das Wort Gottes so versteht, wie es

jetzt in der augenblicklichen Zeit notwendig
ist.»8 Solche «Zeichen der Zeit» sah Blumhardt

in der «Friedensbewegung» und vor
allem in der «sozialen Bewegung», der er
sich zugehörig fühlte.9 Blumhardt ist 1899
als erster Pfarrer der SPD beigetreten.

Auf derselben Linie dachte Leonhard
Ragaz (1868-1945). Im Verstehen der
Zeichen der Zeit sah er exakt den Unterschied
zu den «modernen Schriftgelehrten». Ihnen,
so schrieb er 1935 in den Neuen Wegen,
gehe es «genau wie ihren Vorfahren im
Neuen Testament: Sie sind in der Schrift, so
wie sie dieselbe verstehen können, überall
zu Hause, aber die <Zeichen der Zeit> können
sie nicht verstehen, weil sie einen lebendigen

Gott und sein lebendiges Walten nicht
kennen.»10 Weiter heisst es in einem Vortrag
aus dem Jahr 1932: «Gott, der Lebendige,
offenbart sich nicht in Lehren, sondern in
Taten. Nur wer diese versteht, versteht Gott.
Das allein ist lebendige und wirkliche
Gotteserkenntnis. Diese wird also nicht dem
Gelehrten als solchem gegeben (und heisse
er auch Gottesgelehrter), sondern dem
Propheten, wobei ich aber stark betonen muss,
dass dieses prophetische Element jedem
Menschen verliehen ist, nicht bloss jenen

348



Bahnbrechern Gottes, die wir in einem
besonderen Sinn Propheten nennen.»"

Auf die Zeichen der Zeit zu achten, ist
somit die Aufgabe aller, die glauben, dass
Gottes Reich nicht dem Jenseits vorbehalten

- und damit dem Diesseits vorenthalten - ist,
sondern in die Geschichte eingehen will, um
Menschen zu befreien, Frieden zu stiften
und die Schöpfung zu erneuern. Oder wie es
Jean Matthieu, ein anderer Redaktor der
Neuen Wege, in der religiös-sozialen
Predigtsprache des Jahres 1912 formulierte:
«Es gibt eine Versündigung an der
Weltgeschichte: Grosses erleben und nicht gross
leben, im Sturm leben und dem Sturm nicht
trotzen. Dies Wort von den Zeichen der Zeit
schafft den grossen Stil in der Stellung zur
Zeit...» Die Predigt, die ebenfalls mit «Zeichen

der Zeit» überschrieben ist, endet mit
den beiden Sätzen: «Gott gibt uns Zeichen.
Er gebe uns auch Verständnis dafür.»12
Immer wieder begegnen wir im religiös-sozialen

Schrifttum dieser Berufung auf Zeichen
der Zeit, die uns - zum Beispiel auch nach
Robert Lejeune - «zeigen, wie das Reich
Gottes mit seiner Wahrheit in die Zeit, in die
profane Geschichte eingehen will»13.

Wie werden Zeichen der Zeit erkannt?

Wie wird eine Tendenz auf Veränderung hin
als Zeichen der Zeit erkannt? Die biblischen
Grundwerte von Gerechtigkeit. Frieden und
Bewahrung der Schöpfung sind das Ziel, an
dem gemessen eine Veränderung die
Möglichkeit in sich bergen kann, Bisheriges zu
überbieten oder - bescheidener - Unrecht
durch Recht zu überwinden. Die biblischen
Grundwerte sind aber nicht wieder eine
Prämisse, aus der nur abzuleiten wäre, was
getan werden müsste. Es gibt überhaupt
keine Deduktionslogik, die das Konkrete
aus dem Abstrakten zureichend und zwingend

herleiten könnte.14 Der induktive Weg
bleibt unverzichtbar, um das Konkrete in
seiner Einmaligkeit zu verstehen. Darum
gilt auch das Umgekehrte: Erst aufgrund
historischer Veränderungen, erst recht
aufgrund eigener Praxis in solchen
Veränderungsprozessen, wissen wir, was Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung,

was Reich Gottes überhaupt konkret
und politisch für unsere Zeit bedeutet oder
bedeuten könnte.

Zur Zeit der Volksfrontregierung Allende
in Chile haben «Christen für den Sozialismus»

der katholischen Hierarchie ein
Beispiel gegeben, wie nach dem Massstab der
Gerechtigkeit die Zeichen der Zeit zu deuten
sind. In einem Brief an den Episkopat
schrieben diese Genossinnen und Genossen
über die chilenische Arbeiterbewegung:
«Sie befreit die Unterdrückten und lässt die
Reichen leer ausgehen... Das Kreuz des
Herrn wird von den Arbeitern und Bauern,
also von der ganzen Klasse der Werktätigen,
tapfer getragen. Darum wirkt in ihnen auch
der Geist des auferstandenen Jesus. Sie
richten diejenigen auf, deren Herz betrübt
ist. Sie verkünden die Befreiung von einer
ungerechten Gesellschaft. Sie geben das
Licht den Blinden, die doch nicht sehen, wie
man ihre Brüder ausbeutet. Sie befreien
diejenigen, die misshandelt werden. Sie
verkünden ein neues Zeitalter und einen
neuen Menschen.»15 Ähnlich gross hat nur
noch Ragaz von der Arbeiterbewegung
gesprochen: Durch sie «wird der Arbeiter
Glied einer Gemeinschaft, er erhält wieder
Rechte und Pflichten, während er vorher in
seinem Elend sich selbstisch zu isolieren
suchte. Er bekommt Hoffnung und Würde.»
Die Arbeiterbewegung habe dadurch «mehr
getan als Kirche, Schule und Staat
zusammen»16. Ragaz urteilte so zu einer Zeit, als
die Schweizer Bischöfe den katholischen
Arbeitern die Mitgliedschaft in dieser
Arbeiterbewegung untersagten, da sie sonst die
Sakramente der Kirche nicht würdig
empfangen könnten.

Ähnliche Beispiele wären für die beiden
andern Elemente der ökumenischen wie
biblischen Trias, also für den Frieden und die
Bewahrung der Schöpfung, zu finden. Ragaz
sah zum Beispiel schon 1926 den Kairos
gekommen, um eine Armeeabschaffungs-
Initiative zu lancieren. Die vom Völkerbund
proklamierte allgemeine Abrüstung vollzog
sich in einem pazifistischen Klima, das dem
heutigen ähnlich war. Leute aus der GSoA
haben sich gern an diese Übereinstimmung
mit Leonhard Ragaz erinnert.17 Und was die
Bewahrung der Schöpfung angeht, freute
sich Ragaz über nichts so sehr wie über das
Automobilverbot im Kanton Graubünden.
Als das Bündner Volk dieses Automobilverbot

zum neunten Mal in einer
Volksabstimmung bestätigte, schrieb Ragaz: «Nun

349



kann man sich nicht leicht etwas Unmenschlicheres

denken als das Automobil in der
jetzigen Art seiner Verwendung. Es bedeutet
die vollendete Rücksichtslosigkeit gegenüber

dem Menschen, seiner Gesundheit,
seinen Nerven, seiner Sicherheit, ja seines
Lebens, um von allem Ästhetischen zu
schweigen; es ist die verkörperte Brutalität
des Maschinenzeitalters.»18

Es gibt so etwas wie eine Spiritualität der
«Zeichen der Zeit». Wer sie verstehen will,
muss auch bereit sein, sie zu praktizieren.
Die «Zeichen der Zeit erkennen» heisse
«Möglichkeiten ergreifen», sagte der
sterbende Johannes XXIII. «Den Kairos pak-
ken», nennt es Ludwig Kaufmann im schönen

EXODUS-Band über diesen Papst."
«Aggiornamento» bedeutet darum gerade
nicht «Anpassung an den Zeitgeist»,
sondern Ernstnehmen der Zeichen der Zeit im
eigenen Verhalten. Auf dieser Linie sehe ich
auch das Wort von Leonhard Ragaz, das den
Vorrang der Praxis vor der Theorie und
Theologie betont: «Die Christen sind nicht
in erster Linie Leute, die eine Weltanschauung

zu vertreten haben, sondern Leute, die
für die Welt Grosses hoffen und dafür auch
schaffen wollen... So auch, wer Bürger
jenes grösseren Reiches geworden ist... Er
grübelt nicht in erster Linie über das Wesen
Gottes oder Christi, über Materie und Geist,
Mechanismus und Teleologie - er arbeitet,
hofft, kämpft für die letzten Ziele dieses
Reiches und glaubt gerade darum daran.»20
Jeder noch so kleine Erfolg, die Schaffung
von preisgünstigem Wohnraum durch eine
Baugenossenschaft, die gute Aufnahme von
Asylsuchenden in der Gemeinde, aber auch
die Verhinderung einer unnötigen Strasse, ist
Wegmarke des Kampfes für die letzten Ziele
des Reiches, ein ermutigendes Zeichen
auch, dass dieser Kampf nicht umsonst
geführt wird.

Hoffnungszeichen und Menetekel

Zeichen der Zeit sind Hoffnungszeichen -
gewiss. Der Messias Jesus spricht von ihnen
jedoch im Zusammenhang ihrer Missachtung

durch Pharisäer und Sadduzäer. Diese
wissen zwar, wie das Wetter des nächsten
Tages sein wird, aber die Pläne Gottes mit
der Welt vermögen sie nicht zu erkennen. So
kommt es, dass die Deutung der Zeichen der

Zeit zugleich eine ideologie- oder
herrschaftskritische Bedeutung hat gegenüber
jenen, die sich befreienden Entwicklungen
verschliessen. Oft ist daher auch in meinem
Buch weniger von möglichen Durchbrüchen
des Reiches Gottes, als von deren Verhinderung

die Rede, von Zeichen, die sich nicht
frei entfalten können, sondern Gewalt
leiden, nicht zuletzt durch jene, die sich für
besonders berufen halten, sie zu deuten und
nach ihnen zu handeln, oder von Menetekeln,

von Gegenzeichen, die schon Blumhardt

«die drohenden Zeichen»21 nannte.
Heilsgeschichte und Unheilsgeschichte
verhalten sich eben nicht wie «Sakrales» und
«Profanes», sondern wie Recht und Unrecht,
wie Hoffnungszeichen und «drohende
Zeichen». Sie sind das zu Unterscheidende
innerhalb ein und derselben historischen
Entwicklung.

Oft habe ich mich gefragt, ob es in meinen
«Zeichen der Zeit» nicht zuviel «drohende
Zeichen» und zuwenig Hoffnungszeichen
gebe. Sollte ich etwa zu jener Spezies
gehören, die Johannes XXIII. «Unglückspropheten»

nannte, für die sich «unsere Zeit im
Vergleich zur Vergangenheit nur zum
Schlechteren entwickle»22? Gewiss, die
Gefahr besteht. Vor ihr kann uns nur die Hoffnung

auf Gerechtigkeit, Frieden, Bewahrung

der Schöpfung bewahren, eine «docta
spes» (belehrte Hoffnung) allerdings, die
sehr wohl zur Kenntnis nimmt, was dem
Reich Gottes im Wege steht, ihm Gewalt
antut. Wer für das andere des Bestehenden
kämpft, muss zunächst einmal das Negative
benennen, das es zu überwinden gilt. Dieser
Wahrheitsdienst sollte nicht nur aus Hoffnung

erfolgen, sondern auch zu neuer Hoffnung

Anlass geben. Unheil ruft nach Heil,
Unterdrückung nach Befreiung, Unrecht
nach Recht. «Dekadenzzeichen sind
Adventszeichen. Untergangszeichen sind auch
zugleich Aufgangszeichen, Semaphore des
kommenden Neuen...» Der dies so zum
Stichwort «Zeichen der Zeit» schreiben
konnte, war Georg Sebastian Huber, bis zu
seinem Tode 1963 der einzige katholische
Theologe im Umfeld der religiös-sozialen
Bewegung der Schweiz23. Es waren kirchliche

«Dekadenzzeichen», aus denen er seine
Hoffnung auf Neues schöpfte. Die angeklagte

Kirche aber hatte kein Verständnis für
diese Deutung der «Zeichen der Zeit», setzte

350



Hubers Buch «Vom Christentum zum Reiche

Gottes» 1936 auf den Index der verbotenen

Schriften und schickte den dissidenten
Kaplan in die Verbannung

Zeichen der Zeit zu deuten, ist Aufgabe aller
Christinnen und Christen, Sozialistinnen
und Sozialisten, aller «Menschen guten
Willens». Ihnen mit dieser Deutung voranzugehen,

ist nicht mein Anspruch. Ich stehe
vielmehr in der Schuld anderer, die mir dabei
Vorbild geworden sind. Wichtigste
Orientierungshilfe fand und finde ich in den
theologischen Schriften und politischen Kommentaren

eines Leonhard Ragaz, insbesondere in
seinen Betrachtungen «Zur Weltlage» von
1922 bis 1945, aber auch in der «Weltrundschau»,

die Hugo Kramer nach Ragaz' Tod
bis 1969 Monat für Monat in den Neuen
Wegen veröffentlicht hat. Gewidmet habe
ich meine «Zeichen der Zeit» den Leserinnen

und Lesern der Neuen Wege für Ermutigung

durch Zuspruch und Widerspruch. Sie
und unter ihnen ganz besonders die Mitglieder

der Religiös-sozialistischen Vereinigung
gaben diesen Kommentaren Motivation,
Richtung und «Sitz im Leben». Dass ich
getragen von dieser solidarischen Gemeinschaft

weiterhin «Analysen und Positionen»
vorlegen, sie mehr und mehr auch als
Ergebnis einer kollektiven Wahrheitsfindung
formulieren darf, gerade dann, wenn es gilt,
«wider den Strom» zu schreiben, ist die
Hoffnung, die ich mit diesem Dank verbinden

möchte.

1 Pacem in Terris, Die Friedensenzyklika Johannes'
XXIII. vom 11. April 1963, Nr. 39ff„ 126ff.
2 August Maria Knoll, Katholische Kirche und
scholastisches Naturrecht, Wien 1962, S. 29.
3 Vgl. Ludwig Kaufmann/Nikolaus Klein, Johannes
XXIII., Brig 1990, S. 52.
4 A.a.O.. S. 25.
5 A.a.O., S. 66.
6 Vgl. Marie-Dominique Chenu, Kirchliche Soziallehre

im Wandel, Fribourg/Brig 1991, S. 62ff.
7 Vgl. Der Aulbau, Organ der Neuen religiös-sozialen
Vereinigung, 1977, Nr. 10-12.
8 Christoph Blumhardt, Gottes Reich kommt! Predigten

und Andachten 1907-1917, Erlenbach-Zürich und
Leipzig 1932, S. 34.
9 Vgl. Robert Lejeune, Die Erwartung des Reiches
Gottes, mit besonderer Beziehung auf den Sozialismus,
in: Robert Lejeune und Leonhard Ragaz. Die Botschaft
vom Reiche Gottes, Ein religiös-soziales Bekenntnis.
Zürich 1933, S. 32f.
10 Zum 24. Februar (Datum einer Abstimmung über
die neue Militärorganisation, die vom Volk nur knapp
angenommen wurde -W.Sp.), in: NW 1935, S. 132.
11 Über Religion, Christentum, Dogma, Theologie,
Kirche, Bibel, in: Robert Lejeune und Leonhard Ragaz,
a.a.O., S. 91.
12 In: Neue Wege, 1912, S. 122f.
13 Lejeune, a.a.O., S. 16.
14 Vgl. Karl Rahner, Zur theologischen Problematik
einer Pastoralkonstitution, in: Schriften zur Theologie,
Band VIII. Einsiedeln-Zürich-Köln 1967, S. 613ff.,
bes. S. 627f.
15 Übersetzt aus: Pablo Richard, Chrétiens pour le
Socialisme, hg. vom Centre Lebret, Paris 1975, S. 21.
16 Zit. nach Markus Mattmüller/Eduard Buess,
Prophetischer Sozialismus, Freiburg (Schweiz) 1986, S.
90.
17 Vgl. Andreas Gross, Die «Schweiz ohne Armee» in
der Geschichte der SPS. in: Brodmann/Gross/Spescha.
Unterwegs zu einer Schweiz ohne Armee, Basel 1986,
S. 13 Iff.
18 In: Neue Wege, 1925, S. 69.
19 A.a.O., S. 31.
20 Zit. nach: H.U. Jäger, Ethik und Eschatologie bei
Leonhard Ragaz, Zürich 1971, S. 258.
21 A.a.O., S. 32.
22 Kaufmann/Klein, a.a.O., S. 30.
23 Georg Sebastian Huber, Vom Christentum zum
Reiche Gottes. Regensburg 1934, S. 175.

Menschliche Geschichte und Heilsgeschichte stehen in ganz enger Beziehung zueinander.
Die Menschwerdung Gottes findet ihre Fortsetzung in der Gottähnlichwerdung des
Menschen. Gott, das Mysterium, ist Teil der Geschichte. Die Geschichte bleibt natürlich profan,
sie kann und mussprofan erforscht werden - und doch hat die Geschichte die Ausrichtung auf
die Vollendung in Gott. Das Kommen des Reiches Gottes ist also in der Geschichte zu suchen,
in den sogenannten «Zeichen der Zeit», etwa der Frauenemanzipation, der Bewegung
«Gerechtigkeitfür die Dritte Welt», der Arbeiterbewegung.

(Marie-Dominique Chenu, «Die Zeichen der Zeit», in: Vaterland, 29. August 1981)

351


	Lektüre der Zeichen der Zeit - was heisst das?

