
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 11

Artikel: Jiftachs Tochter

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Jiftachs Tochter

Jiftach legte dem Herrn ein Gelübde ab und sagte: Wenn Du die Ammonite)' wirklich in meine
Gewalt gibst, und wenn ich wohlbehalten von den Ammonitem zurückkehre, dann soll, was
immer mir (als erstes) aus der Tür meines Hauses entgegenkommt, dem Herrn gehören, und
ich will es ihm als Brandopfer darbringen. Darauf zog Jiftach gegen die Ammoniter in den
Kampf, und der Herr gab sie in seine Gewalt... Als Jiftach nun nach Mizpa zu seinem Haus
zurückkehrte, da kam ihm seine Tochter entgegen... Als er sie sah, zerriss er seine Kleider
und sagte: Weh, meine Tochter! Du machst mich niedergeschlagen und stürzt mich ins
Unglück. Ich habe dem Herrn mit eigenem Mund etwas versprochen und kann nun nicht mehr
zurück. Sie erwiderte ihm: Mein Vater, wenn du dem Herrn mit eigenem Mund etwas
versprochen hast, dann tu mit mir, was du versprochen hast, nachdem dir der Herr Rache an
deinen Feinden, den Ammonitem, verschafft hat. Und sie sagte zu ihrem Vater: Nur das eine
möge mir gewährt werden: Lass mir noch zwei Monate Zeit, damit ich in die Berge gehe und
zusammen mit meinen Freundinnen meine Jugend beweine... Als zwei Monate zu Ende
waren, kehrte sie zu ihrem Vater zurück, und er tat mit ihr, was er gelobt hatte.

Buch der Richter, ll,30ff.

Ich besitze eine alte Schallplatte, eine der
ersten, die ich selber kaufte, mit einem
Oratorium, das die Vertonung dieser
Geschichte ist. Der frühbarocke Komponist
heisst Giacomo Carissimi. Auf der Plattenhülle

steht, den Komponisten habe an
diesem Stoff gereizt, im gleichen Musikstück
die ganz gegensätzlichen Empfindungen
auszudrücken: Sieg und Triumph, Enttäuschung

und Trauer. Zu Carissimis Zeiten
förderten die Jesuiten die Kirchenmusik, das
Oratorium wurde am Karfreitag aufgeführt.
Denn man verstand das Opfer von Jiftachs
Tochter als Hinweis auf den Opfertod Jesu.

Später komponierte auch Händel eine
Musik zu dieser Bibelgeschichte. Stellen Sie
sich Georg Friedrich Händel in seiner grossen

Perücke vor: Der wollte den Bürgern von
London etwas Schönes bieten. Die
Heldengeschichte bot guten Anlass, alle musikalischen

Register zu ziehen, nur der trübselige
Schluss passte nicht recht ins Milieu. Denn
die reichen Kaufleute und die Leute vom
Hof, die Gelehrten und die führenden Köpfe
der aufsteigenden englischen Nation, die die
Seefahrt betrieben und einen ausgedehnten
Handel und auf den verschiedenen
Kontinenten schöne Besitzungen aufbauten: diese
Männer wollten mit ihren Damen zusammen
lieber etwas Optimistisches haben als etwas

Melancholisches. Darum änderte Händel
sein Drehbuch. Er liess also gegen Ende
einen Engel auftreten, der an die Stelle des
Mädchens ein Opfertier erlegt. Der Vater
wird gelobt, und die Heldentochter darf
leben.

Der entscheidende Satz in dieser
Geschichte heisst: Ich kann nun nicht mehr
zurück. Jiftach hat sein Wort gegeben, sein
Wort muss er halten. Ein Mann, ein Wort.
Zuverlässig, aufrecht und tragisch steht
Jiftach auf der Bühne des Lebens. Den Herren
von Hof und Handel in London hat das
imponiert. Denn sie bauten ja ein modernes und
aufgeklärtes Staatswesen auf und knüpften
zuverlässige Handelsbeziehungen. Sie waren

keine spanischen Abenteurer und keine
algerischen Seeräuber. Sie waren seriös.
Worte und Abmachungen galten. Sie lebten
auch gut davon, aber es war ihnen klar, dass
sie selber nicht kneifen durften, wenn eine
Sache für sie nachteilig lief oder sie sich gar
ins eigene Fleisch schnitten. Sie konnten
sich im prinzipienfesten Jiftach wiedererkennen.

Sie fühlten mit dem unglücklichen
Vater, der schmerzerfüllt zur Tochter sagt:
Weh, du machst mich niedergeschlagen und
stürzt mich ins Unglück. Darum waren sie
froh, dass Händel ihnen eine Art Happy End
verschaffte.

309



Leonhard Ragaz hat als grosses Alterswerk

eine siebenbändige Bibeldeutung
verfasst. Das ist ein bedeutendes Werk, aber
sein Kommentar zu Jiftachs Tochter ist für
uns wohl auch nicht mehr brauchbar. Er
nennt sie hochgesinnt. Und dann sagt er
ziemlich pathetisch, sie illustriere grossartig
und ergreifend die höchste Begabung der
Frau, nämlich ihre Fähigkeit, den Mann zum
Opfer zu ermutigen und selbst das Opfer zu
bringen.

Wir sind misstrauisch geworden gegen
das Opferbringen. Wir sind misstrauisch,
weil zuviele falsche Opfer gebracht worden
sind. Es sind zu oft Schmerzen zugefügt
worden, und was geschah, wurde dann in
Opfer umbenannt. Darum müssen wir diese
Deutungen zurückweisen. Ein Vater darf
nicht so verfügen über seine Tochter. Jiftach
ist kein vorbildlicher Held. Sein Heldentum
ist zweideutig - so zweideutig wie sein
Name. Jiftach bedeutet: Er öffnet, er tut auf.
Man kann das so verstehen, dass er die Tür
zur Freiheit auftut mit dem glänzenden Sieg
über die gefährlichen Ammoniter. Wir können

aber auch hören: Er tut seinen Mund auf
zu einem gefährlichen Gelübde. Wie das in
der hebräischen Bibel formuliert ist, dass er
seinen Mund auftat vor Gott, können wir fast
übersetzen: Er riss sein Maul auf und tat das
fatale Gelübde.

So ist Jiftachs und seiner Tochter
Geschichte eine Geschichte zum Weinen. Die
Tochter sagt: Lass mir zwei Monate, damit
ich gehe und über die Berge herabsteige und
weine, ich und meine Gefährtinnen - «meine
Jugend beweine», wie die Einheitsübersetzung

sagt. Gemeint ist das Weinen der
Tochter darüber, dass sie als Mädchen sterben

muss und nicht mehr hat Frau und
Mutter werden können.

Die Israeliten sind damals an einem Ort
versammelt, der Bochim heisst, und das
bedeutet: die Weinenden. Der Gottesbote hält
ihnen vor, dass sie dauernd Gott mit Baal
verwechseln, dass sie der Religion von
Macht und Erfolg anhängen, statt den
schmalen eigenen Weg zu suchen, und dass
sie sich deswegen ebensogut von den
kanaanäischen Herren regieren lassen könnten.
Darum müssen sie weinen. - Dieses Stichwort

«weinen» taucht jetzt bei Jiftachs
Tochter wieder auf. Und die späteren jungen
Mädchen in Israel setzen dieses Weinen der

Jiftachtochter und ihrer Gefährtinnen noch
lange fort, wenn sie einmal im Jahr vier Tage
lang ihre Klage anstimmen. Der Vater war
nur bis zu den Vorwürfen gekommen: Weh,
du machst mich niedergeschlagen. Bis zu
Tränen war er nicht gekommen. Wäre er zu
Tränen gekommen, wäre die Geschichte
anders ausgegangen.

Wie beurteilen die alten Rabbinen die
Geschichte? Sie erzählen sie weiter, und sie
ergänzen sie. Sie geben der Tochter Jiftachs
einen Namen, wenigstens namenlos darf sie
nicht bleiben, sie heissen sie Schei'la. Ihre
Klage wird ausgeführt, ihr Schmerz
bekommt reichere und leidenschaftlichere
Worte, als wir sie gehört haben. Und am
Schluss geben die Rabbinen zu verstehen,
und das ist dafür, wie sie die Geschichte
verstanden haben, der wichtigste Hinweis:
Jiftach hätte nicht sagen dürfen: Ich kann
nicht anders. Er hätte Pinchas aufsuchen
sollen, das ist der Enkel Aarons. Der hat
Aarons priesterliche Würde übernommen
und hätte deswegen die Vollmacht gehabt,
Jiftach vom unglücklichen Gelübde zu
entbinden.

Darüber ist in der jüdischen Tradition viel
nachgedacht worden: über Gelübde, die
nicht eingehalten werden können oder nur
so, dass sie grossen Schaden machen. Denn
seit der Verbannung haben die fremden
Herren die Juden immer wieder in ihrer
Bewegungsfreiheit eingeschränkt und am
schlimmsten und einschneidendsten die
christlichen Herren. Darum ergab sich
immer wieder eine Situation, wo die Erfüllung
eines abgelegten Gelübdes schädlich oder
unmöglich war. Aus diesem Grund wird am
Versöhnungsfest, am Jom Kippur, als erstes
das Kol nidre (alle Gelübde) angestimmt,
das gesungene grosse Bittgebet, Gott
möchte vergeben, was nicht eingehalten
werden konnte, dass die Juden ohne die alten
Lasten ins neue Jahr eintreten dürften. Es
gibt eben Worte, von denen wir wieder
abstehen, loskommen müssen, auch wenn es

gegen die Ehre geht. Die alten Rabbinen
haben gefolgert: Es ist Jiftachs Sünde, dass
die Tochter sterben muss. Und sie fanden
auch heraus, dass Jiftach tatsächlich bestraft
wurde. Die biblische Geschichte hört mit der
Nachricht auf: Jiftach war 6 Jahre lang
Richter in Israel. Dann starb Jiftach, der
Gileaditer, und wurde in seiner Stadt in Gi-

310



lead begraben. So lesen wir. Aber im hebräischen

Text steht eigentlich: Er wurde
begraben in den Städten Gileads. Unsere
Kommentatoren sagen: Ein Schreibfehler!
Und das ist wahr: Es gibt nicht wenige kleine
Verschreibungen im Bibeltext, und die
werden aus Respekt für die Überlieferung
nicht einfach verbessert, sondern weitergegeben

von Abschrift zu Abschrift, von
Nachdruck zu Nachdruck. Nur in den
Übersetzungen werden sie stillschweigend
korrigiert. Doch die alten Rabbinen folgerten:

Jiftach fand seine Ruhe nicht in einem
Grab, er wurde in verschiedenen Städten
begraben, seine Gebeine wurden zerstreut,
das ist seine Strafe.

In unserem Sprachgebiet gibt es nur einen
neueren Kommentator des Richterbuches,
einen lutherischen Theologen aus
Norddeutschland, einen verdienstvollen Mann,
aber aus alter Schule. Er sagt, anders als die
Rabbinen und anders als wir jetzt: Jiftach
«ist ein Richter, wie er im Buche steht». Er
hält ihn für ein Vorbild. Weil er zu seinem
Wort stehe, das zeige seinen Ernst, denn er
stehe gegen sein eigenes Herz dazu. Unser
Kommentator sieht nicht, dass es auch einen
falschen, einen tödlichen Ernst gibt, eine
zerstörerische Prinzipientreue.

Vier Seiten vorher hat er geschrieben:
«Dass das Elend der Elenden Gott nicht
ungerührt lässt, ist ein dem Alten Testament
wichtiger und lieber Gedanke.» Hätte das
Jiftach erkannt und nicht gesagt: Wehe
Tochter, du machst mich unglücklich,
sondern: Ich habe mich ins Unglück gestürzt!
Hätte er doch um Rücknahme des Gelübdes
gebeten, gefleht! Hätte er doch seine Ehre
zum Opfer gebracht! Es ist nicht Zufall,
sondern bewusste Wortwahl, dass es im
Unterschied zu Gideon von Jiftach nicht
heisst, er habe Israel befreit, obwohl er ihm
doch den Sieg errungen hat. Es heisst nur aus
dem Munde der Tochter, dass Gott Jiftach
Rache oder Vergeltung verschafft habe an
den Feinden. Das kostbare Wort «befreien»
oder wie Luther- und Zürcherbibel das
gleiche Wort wiederzugeben pflegen:
«retten», wird auf Jiftach nicht angewendet. So
präzis und so kritisch sieht das Alte Testament

seine Helden an.
Aus dieser Geschichte nehmen wir, dass

Weinen wichtig ist. Wir dürfen fremde und
eigene Tränen nicht geringachten, sondern

müssen dem Weinen seinen Platz geben.
Denken wir an Petrus, wie er im Hof des

Hohenpriesters in der Nähe des Feuers sass.
Er befand sich in einem tödlichen Zirkel von
Angst und Lüge, als er abstritt, Jesus auch
nur gekannt zu haben. Als er beim Hahnenschrei

zu weinen anfing - da war er aus dem
tödlichen Zirkel schon herausgetreten.

Und wir nehmen aus der Geschichte, dass
es nicht heissen darf: Ich kann nicht anders.
Oder wörtlicher übersetzt, lautet der Satz,
auf den Jiftach sich versteift: Ich kann nicht
zurück. Im Hebräischen lesen wir das Wort,
das simpel und ganz lokal heissen kann:
zurückgehen, zurückkehren. Es kann dann
auch heissen: nochmals versuchen, wiederholen.

Und es kann bedeuten: umkehren,
bereuen, das Leben neu anfangen, sich zu
Gott bekehren. Und davon redet fast jede
Seite der Bibel: dass uns im Leben eine
Kehre immer noch möglich ist.

Das ist der Anfang des Evangeliums und
schon das ganze Evangelium, wo Jesus sagt:
Kehrt um, Gott ist euch nahe. Endigt das
mühevolle Suchen nach der falschen Seite
hin, wo ihr euch verteidigt und absichert, wo
ihr Bestätigungen oder Reichtümer
sammelt. Kehrt euch ab davon, Gott hat sich
euch zugekehrt.

Unser Kommentator hat geschrieben: Das
sei dem Alten Testament ein lieber und
wichtiger Gedanke, dass das Elend der
Elenden Gott nicht ungerührt lasse. Ich
würde das lieber nicht so gewunden formulieren

wie der Theologieprofessor, aber er
meint eben, dass Jiftach nicht hätte sagen
sollen: Ich kann nicht anders. Weil Gott das
auch nicht sagt, weil er unsre Sachen nicht
laufen lässt, wie sie angefangen haben zu
laufen. Gott lässt sich bewegen, rühren,
umstimmen. Viele scharfe Köpfe haben das
schon kritisiert und haben gesagt, das könne
nicht sein, Gottes Wille sei unumstösslich.
Alle Schicksalsgläubigen sagen, was sein
müsse, müsse sein, und wenn etwas einmal
verkehrt angefangen habe, dann ende das
auch so. Aber das ist nicht wahr, Gott ist
keine Maschine mit programmiertem Lauf.
Gott wartet auf uns. Von sich aus hat er sich
uns zugedreht und wartet hoffnungsvoll,
dass auch wir ihm uns zukehren.

(Predigt am 4. August 1991
in der Kirche St. Leonhard, Basel)

311


	Jiftachs Tochter

