
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 9

Artikel: Alltag im Islam

Autor: Lendorff-El Rafii, Marise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marise Lendorff-El Rafii

Alltag im Islam

Über den Islam sind in den Neuen Wegen noch kaum Beiträge erschienen, obschon der
Religiöse Sozialismus immer bestrebt war, auch mit Angehörigen dieser Weltreligion in eine
ökumenische Beziehung zu treten. Nach dem Krieg am Golf, der alte Vorurteile gegen die
arabische Welt Wiederaufleben liess, vielleicht nur aufgrund solcher Vorurteile überhaupt
möglich war, wird es Zeit, die islamische Kultur näher kennenzulernen. Marise Lendorff-
El Rafii leistet dazu einen ersten Beitrag, in dem sie uns den Islam im Alltag vorstellt.
Aufgewachsen im Libanon und in Syrien, wurde die Autorin durch den sunnitischen Islam
geprägt. Heute lebt sie in Zürich, ist hier seit vielen Jahren mit einem Schweizer verheiratet,
Mutter zweier erwachsener Söhne und von BerufBibliothekarin. Ihr Text gibt die überarbeitete

und leicht gekürzte Fassung eines Vortrags am 15. November 1990 im Literarischen
Club Zürich wieder. Betroffen von den Vorurteilen gegenüber ihrer Kultur, führt uns Frau
Lendorffin die humanistischen Werte des sunnitischen Islam ein. Wir beginnen zu verstehen,
warum diese Religion Millionen Menschen ein Fundament geben kann, ohne «fundamentalistisch»

zu werden, dass zu diesem Fundament vielmehr auch Toleranz, Frieden und
Gerechtigkeit gehören. Red.

Den Islam gibt es nicht. Es gibt vielfältige
Strömungen im Islam, den sunnitischen und
den schiitischen Islam (90 Prozent Muslime
sind Sunniten, 10 Prozent Schiiten, die
meistens im Iran oder im Irak leben). Es gibt
militante Strömungen für einen Islam-Staat,
andere Gläubige treten für einen säkularen
Staat ein.

Ich möchte hier den sunnitischen,
humanistischen Islam vorstellen, den Islam, in
dem ich aufgewachsen und erzogen wurde,
dem meine arabische Familie angehört, den
ich auf meinen Reisen in Syrien, Libanon
und Ägypten beobachten kann.

Toleranz als Gebot des Korans

Mich erschreckt es immer wieder, was ich
über den Islam in Geschichtsbüchern lese
oder in den Medien höre. Es ist nicht zu
übersehen, dass das Verhältnis zur arabischen

Welt durch hartnäckige Vorurteile
und negative Bilder belastet ist. Ich möchte
Verständnis wecken für die arabische Welt
und für menschliche und familiäre Situationen

der Muslime in der Schweiz, seien sie
Gastarbeiter oder Flüchtlinge.

Erst heute erscheinen Bücher, in denen

gezeigt wird, in welchem Ausmass das
Abendland im 5. bis 14. Jahrhundert durch
Wissenschaft, Technologie und Kultur des
Islam befruchtet wurde. Mongolenstürme,
Kreuzzüge, das Osmanische Reich und der
Kolonialismus bewirkten dann einen
Niedergang des Islam. Doch heute besinnen sich
die Muslime auf ihr Erbe.

Ich zitiere die bekannte Orientalistin
Annamarie Schimmel, Professorin in Harward:
«Unter allen Religionen, mit denen sich das
Christentum auseinanderzusetzen hatte, ist
der Islam die am meisten angegriffene, am
meisten missverstandene gewesen. Die rund
ein Jahrtausend anhaltende Bedrohung des
Abendlandes durch die islamischen Mächte

- beginnend mit der Einnahme Spaniens
durch die Araber am Anfang des 8. Jahrhunderts,

endend mit der Belagerung Wiens
durch die Türken 1683 - hat dazu beigetragen,

den Islam und seine Bekenner als
Erzfeinde des Christentums anzusehen.»

Die Wurzeln der Diffamierungen reichen
ins tiefe Mittelalter zur Zeit der Kreuzzüge.
Dieses entstellte Islambild besteht nach dem
Islamwissenschaftler William Montgomery
Watt in vier Punkten:

- Die islamische Religion sei eine Irrlehre

259



und eine absichtliche Verdrehung der Wahrheit.

- Der Islam sei eine Religion der Gewalt
und des Schwertes.

- Der Islam sei eine Religion der Genusssucht.

- Mohammed habe sich vom Teufel leiten
lassen, er sei der Antichrist.

Diese Thesen sind nicht veraltet, schreibt
doch auch der Tages-Anzeiger am 1.
September 1990 auf der Wirtschaftsseite von
den «genuss- und luxussüchtigen Arabern».

Meine letzten Erfahrungen in den
Sommerferien in Ägypten haben mich zutiefst
berührt und mir wieder bestätigt, dass gläubige

Muslime, wie z.B. mein Vater und die
islamischen Theologen oder Scheichs an der
AI Azhar-Moschee in Kairo, wirklich
Verständnis, Toleranz und Hochachtung für die
Religion ihrer andersgläubigen Mitmenschen

haben. Toleranz ist ein Gebot des
Korans. In der 2. Sure, Vers 256 steht: «Es
soll kein Zwang sein im Glauben», und in
Sure 109:
«Im Namen Allahs, des Gnädigen, des

Barmherzigen.
Sprich: O ihr Ungläubigen!
Ich verehre nicht das, was ihr verehret,
noch verehrt ihr das, was ich verehre.
Und ich will das nicht verehren, was ihr

verehret.
Noch wollt ihr das verehren, was ich

verehre.

Euch, euer Glaube, und mir mein Glaube.»
Christentum und Islam haben viele

Gemeinsamkeiten. Der Islam ist wie das
Christentum oder das Judentum eine Buchreligion.

Im Zentrum steht der Glaube an einen
einzigen Gott. Ein Moslem kennt sich im
Christentum gut aus, denn es gehört zu
seinen Pflichten, dass er alle Bücher Gottes,
wie Thora, Psalmen, Evangelien, Koran
akzeptiert. Muslime wehren sich gegen die
Bezeichnung «Mohammedaner» und die
damit verbundenen falschen Analogien
zwischen Mohammed und Christus, dem
Sohn Gottes für die Christen.

Mohammed ist ein Gesandter Gottes, ein
Prophet, aber er ist Mensch. Das Leben
Mohammeds ist von allen Religionsstiftern das
historisch am genauesten bekannte. Um 570
geboren, wurde er sehr früh Vollwaise. Um
610 ist der Wendepunkt im Leben Mohammeds.

Zu diesem Zeitpunkt erlebte er die

260

ersten Offenbarungen durch den Engel
Gabriel. 622 wanderte der Prophet mit
seinen Anhängern von Mekka nach Medina aus
(Hidschra). Deshalb beginnt die islamische
Zeitrechnung mit diesem Jahr. Er war auch
Staatsmann und erarbeitete eine solide
Grundlage für die Idee der sozialen Gerechtigkeit.

Was bedeutet das arabische Wort
«Islam»? Islam heisst völlige Hingabe (oder
Ergebung) an Allah. Allah ist der arabische
Name des Gottes, der von den Juden und den
Christen gleichermassen angebetet wird, die
Pflicht des Moslem ist es, sich von ganzem
Herzen, mit ganzer Seele und ganzem
Gemute dem einzigen Gott, dem Allmächtigen,
dem Erbarmer hinzugeben. «Bismil lahi rah-
mani rrahim» («Im Namen Gottes, des
barmherzigen Erbarmers») so beginnt auch
jede Sure im Koran (ausser der 9.), und dem
Gläubigen sind diese Worte ständig
gegenwärtig. Er hört, sieht und spricht sie täglich
aus. Sie erklingen bei jeder Gelegenheit, an
den Bettchen der Neugeborenen, an den
Gräbern der Verstorbenen. Sie stehen auf
Fahnen, Kunstgegenständen und Bauwerken.

In Sure 112, 1-4 steht: «Sag: Er ist Gott,
ein Einziger, Gott durch und durch». Dass
Gott einen Sohn haben könnte, ist für einen
Muslim eine unmögliche Vorstellung. Denn
«Gott ist Einer».

Die fünf Säulen des Islam

Der Islam beruht auf fünf grundsätzlichen
Pflichten, die jeder Moslem einhalten muss:
Sie sind gleichzeitig persönliche und
gesellschaftliche Handlungen. Ihre Bedeutung
liegt darin, dass sie von den Gläubigen
gemeinsam und öffentlich verrichtet werden.
Diese fünf Säulen des Islam sind:
1. Glaubensbekenntnis (shahada)
2. Gebet (zalât)
3. Pflichtabgabe (zakat)
4. Fasten (sawn)
5. Pilgerfahrt (hadsch)

Das Glaubensbekenntnis

Von diesen Säulen ist das Glaubensbekenntnis
die erste und wichtigste Pflicht des Moslem.

Das öffentliche Bezeugen des Glaubens
durch den Satz:
«Ashadu anna la ilaha illa'llah



Aschhadu anna Muhammadan rasulullah»
(«Ich bezeuge, dass es keinen Gott ausser
Gott gibt,
und ich bezeuge, dass Mohammed der
Gesandte Gottes ist»),
bedeutet, dass der Moslem den Islam
angenommen hat. Der Moslem glaubt an die
Einmaligkeit Gottes und die Wahrhaftigkeit
der von Mohammed überlieferten Botschaft.

Jeder, welchem Volk er auch angehört,
muss das Bekenntnis in arabischer Sprache
vortragen. Wohl ist der Koran in fast alle
Sprachen übersetzt worden, aber die rituellen

Gebete müssen arabisch gesprochen
werden. Im Unterschied zum Christentum
kennt der Islam weder Erbsünde noch
Sakramente. Adam und Eva sind ein Zwillingspaar,

gleichberechtigt, mit freiem Willen.
Eva war keine Verführerin, Iblis der Satan
hat beide verführt. Gott hat sie zwar aus dem
Paradies vertrieben, aber beiden verziehen,
denn er ist der Allbarmherzige. Auch die
Hölle dauert nicht ewig.

Das Gebet

Die zweite Säule ist das Gebet. Es gibt das

spontane Gebet (Dua), das jeder Gläubige
auf seine Weise und zu beliebigen Zeiten
sprechen kann, und das rituelle Gebet,
welches zu den fünf Grundpflichten gehört. In
Sure 2, Vers 77 heisst es:
«Ihr Gläubigen! Verneigt euch beim
Gottesdienst, werft euch in Anbetung nieder,
dienet eurem Herrn und tut Gutes».

Alle Männer, Frauen und Kinder vom 7.

Lebensjahr an sollen fünfmal am Tage ihr
Gebet in Richtung Mekka verrichten:

- beim Morgengrauen
- in der Mitte des Tages

- am späten Nachmittag
- kurz nach Sonnenuntergang
- vor dem Schlafengehen.
Berufstätige können abends alle Gebete
zusammennehmen und in einem Ritual beten.

Zuhause und in der Moschee muss sich
der Gläubige vor dem Gebet durch rituelle
Waschungen reinigen, in genau bestimmter
Abfolge mit frischem Wasser, in der Wüste
mit Sand. Diese äusserliche Reinheit soll die
innere Reinheit symbolisieren. Der Sinn des
Waschens ist (abgesehen vom körperlichen
Wohlbefinden), den Geist auf die Kommunikation

mit Gott vorzubereiten. Sauberkeit

gilt als Bestandteil der Religion. Ebenfalls
wichtig beim Gebet ist die Atmung, der
Rhythmus, als saubere Unterlage ein
Gebetsteppich, notfalls eine Zeitung; beim
Koranlesen soll der Oberkörper aufrecht und
frei sein.

Fatima Mernisse, eine marokkanische
Soziologin, schreibt in ihrem Buch «Das politische

Harem» über das Gebet: «Es ist eine
äusserst schnelle und intensive Meditationsübung,

durch disziplinierte Konzentration
die Alltagsprobleme zu vergessen und mit
Gott Kontakt aufzunehmen.»

In den Moscheen sind Frauen und Männer
getrennt; zur Zeit Mohammeds haben Frauen

und Männer zusammen gebetet. In neuerer

Zeit wird diese Tradition wieder
aufgenommen. So auch in der massgebenden Kairoer

AI Azhar-Moschee, wo die Frauen wieder

regelmässig zum gemeinsamen Freitagsgebet

eingeladen werden. Grosse Moscheen
besässen schon in früheren Zeiten Einrichtungen

wie Bibliotheken, Krankenhäuser,
Armenküche, Koranschulen, Frauenräume,
Gärten. Freitag ist der muslimische Sonntag.

Die Pflichtabgabe

Die dritte Säule des Islam, die Pflichtabgabe,
kennen wir meistens unter dem Wort

«Almosen». Für mich ist dies, wie bei vielen
arabisch-islamischen Wörtern eine falsche
Übersetzung. Der Zakat bedeutet nicht
Barmherzigkeit, sondern Pflicht des
Reichen und Recht des Armen. Das Wort
stammt vom Verb «zaka» und heisst «reinigen».

Man gibt Zakat, um sich von Besitzgier

zu reinigen und am Aufbau einer
gerechteren islamischen Gesellschaft beteiligt
zu sein. Wucherzins ist verboten.

Der Zakat ist heute noch ein wichtiger
Bestandteil des islamischen Sozialsystems.
In der Regel erfolgt seine Einsammlung und
Verteilung ohne staatliche Kontrolle. Jeder
gesunde erwachsene Moslem, der über ein
gewisses Existenzminimum verfügt, hat diese

Steuer zu bezahlen. Der Koran schreibt
die Höhe des Zakat nicht vor; von allem, was
man durch Handel gewinnt oder an Vieh,
Geld und anderen Werten besitzt, muss man
je nach Einkommen gestaffelt 3 bis 10 Prozent

abgeben. Das Verfahren, Einsammeln
und Verteilen, variiert von Land zu Land.
Frauen zahlen keinen Zakat für ihre Braut-

261



gäbe oder ihren Schmuck. Die gesetzmässi-
gen Empfänger sind Notleidende: Arme,
Waisenkinder, auch Kranke etc. (Schweizer
Muslime haben einige Male den Zakat an
Waisenkinder in den Libanon gesandt.) die
Pflichtabgabe wird in 32 Koranversen
aufgeführt.

Das Fasten

Die vierte Säule des Islam ist das Fasten im
Monat Ramadan. Im 9. Monat eines jeden
Jahres fasten die Muslime. Tag für Tag essen
und trinken sie nichts von Sonnenaufgang
(sobald man einen schwarzen von einem
weissen Faden unterscheiden kann) bis
Sonnenuntergang. Auch Rauchen und Sex sind
verboten. Da das Mondjahr, nach dem der
arabische Kalender rechnet, elf Tage kürzer
ist als das westliche Sonnenjahr, kann der
Monat Ramadan auch in den Hochsommer
fallen. Der Ramadan hat aber nicht den
Charakter der Busse, wie man sie im Christentum

kennt, sondern ist eine Zeit der
Besinnung.

Im gemeinsamen Fasten wird das
Bewusstsein der Einheit der Muslime,
das WIR-Gefühl, die Solidarität gefestigt.
Sinn des Fastens ist auch, den Willen zu
stärken, die organische Hygiene zu aktivieren

oder Hungernde besser zu verstehen.
Dispensiert sind natürlich Kranke, Alte,
Kinder, schwangere oder stillende Frauen,
auch Reisende. Der Monat Ramadan gilt als
besonders gnadenreiche Zeit. Die Muslime
fasten, um der Herabsendung des Korans
und um des Propheten Mohammed zu
gedenken. In der Nacht Al-Quadr, der Nacht
des Lichts, soll der Koran erstmals offenbart
worden sein.

Vor bald 25 Jahren bin ich mit meinem
Mann und unserem einjährigen Sohn nach
Beirut geflogen. Meinem Mann schwärmte
ich vom phantastischen arabischen Essen
vor und vergass, ihm zu sagen, dass bei
unserer Ankunft der Ramadan anfangen
würde. Nach der ersten Enttäuschung war
mein Mann sichtlich beeindruckt, wie sehr
sich die Restaurants an den Ramadan hielten;

den grössten Eindruck aber machte ihm,
dass aus Solidarität viele christliche Restaurants

ebenfalls erst am Abend öffneten.
Bevor die Fronten sich im Bürgerkrieg
verhärteten, war das Zusammenleben von sieb-

262

zehn verschiedenen Religionen im Libanon
möglich.

Als Kind ging es mir immer um alles oder
nichts; mit fünfJahren wollte ich voll fasten,
mein Vater aber führte mich ganz sachte ins
Fasten ein. Ich erinnere mich, dass ich - wie
die meisten Kinder - zuerst auf Gnefe und
Baklava, die herrlichen Süssigkeiten,
verzichtete, dann nach und nach einige Tage
länger fastete. Traditionen spielen im arabischen

Alltag eine grosse Rolle. Mein Vorbild

war meine Grossmutter. Sie war eine
sehr kleine, zarte Frau, die immer in grossen
Städten gelebt hatte. Im Gegensatz zu ihrem
Mann, der - er war Scheich und Oberrichter
- den rationalen sunnitischen Islam hoch
verehrte, gab sich Grossmutter in der
Ramadanzeit ganz der Mystik hin. Sie verbrachte
den Ramadan ganz allein, in der Einsamkeit.
Erst als sie sehr alt war, wurde sie von einer
anderen Frau auf die Ruine der Kreuzritterburg

«Crac des Chevaliers» begleitet. Dort
fastete, betete, meditierte sie, ass nur Beeren
und Früchte, die sie vorfand, und trank
Quellwasser. In dieser Zeit konnte sie auch
jene mehr emotionale Religiosität pflegen.
Sie las mystische, stark rhythmisch betonte
Dichtungen. Ich erinnere mich nicht mehr an
den genauen Wortlaut jener Poesie, die die
absolute Liebe zu Gott zum Inhalt hatte,
doch der hinreissende Klang und das leuchtende

Gesicht meiner Grossmutter sind mir
in lebendiger Erinnerung geblieben. Wie
viele andere Menschen suchte meine Grossmutter

«die unendliche Liebe zu erkennen,
die den Menschen zur höchsten Entwicklung

beflügelt». Die islamische Mystik, den
Sufismus, trifft man noch im Alltag überall
an, von den Theologen bis zu den einfachen
Bergbewohnern.

Abends werden in den Familien nach und
nach die 114 Koransuren feierlich vorgelesen,

der ganze Koran, der dem Propheten
während 22 Jahren offenbart wurde.
Verwandte und Freunde essen zusammen. Zur
islamischen Vorschrift gehört, dass
Schweinefleisch und Alkohol verboten sind.
Niemand stört sich aber daran, wenn ein Gast -
wie mein Mann - ein Bier trinkt. Das viertägige

Ramadanfest, Id al-Fitr, ist das schönste
Fest in den islamischen Familien. Es werden
neue Kleider genäht oder gekauft, man
unternimmt lange Reisen, um Verwandte zu
besuchen, man beglückwünscht sich und



beschenkt die Kinder. Es ist eine
unbeschreiblich schöne, gelöste und fröhliche
Atmosphäre, und das Essen schmeckt
wundervoll. Es gibt Süssigkeiten, die nur
zum Anlass des Ramadanfestes gebacken
werden.

Die Pilgerfahrt

Hadsch, die Pilgerfahrt der Muslime, ist die
fünfte Pflicht des Islams, jedoch abhängig
von den finanziellen und materiellen
Möglichkeiten des Gläubigen, seiner Gesundheit,

den Verpflichtungen seiner Familie
gegenüber. Normalerweise reist die ganze
Familie zusammen, sobald die Kinder dazu in
der Lage sind. Viele sparen jahrelang für
dieses Ereignis. Das Ritual in Mekka ist
genau vorgeschrieben. Es ist Ausdruck der
Solidarität der Umma, der islamischen
Gemeinschaft, die sich wie in einer jährlichen
«Vollversammlung» trifft.

Jährlich besuchen zwei Millionen Pilger
aus der ganzen Welt Mekka. Die Hälfte
davon sind Frauen. Von der Erscheinung her
gibt es keinen Unterschied zwischen Arm
und Reich, Schmuck darf nicht getragen
werden. Alle tragen die gleichen weissen
Gewänder, Männer ein Tuch über dem
Oberkörper, die linke Schulter frei. Frauen
tragen keinen Gesichtsschleier.

Die Legende erzählt, dass Adam, als er in
die Gegend von Mekka kam, einen grossen
Stein fand, der, ursprünglich leuchtend
weiss, durch die Sünden der Menschen
schwarz geworden war. Er umschritt ihn
siebenmal, lobte Gott und erbaute um ihn die
Kaaba. Später, als dieses Heiligtum schon
längst wieder in Trümmern lag, kam Hagar,
jene arme afrikanische Sklavin, die Abraham

den ersehnten Erstgeborenen geschenkt
hatte, dann Verstössen wurde und in der Wüste

für ihren verdurstenden Sohn Ismael
Wasser suchte. Gott brachte ihr mit der
Quelle Sem-Sem Rettung, darum erbauten
Abraham und Ismael nach Hagars Tod die
Kaaba neu, aber auf den alten Fundamenten.
Hier ruht Hagar, es ist das einzige
Grabdenkmal in Mekka. Das Grab Mohammeds
ist in Medina.

Die Muslime unternehmen also die
Pilgerfahrt aus drei Gründen:

- zum Andenken an Abraham

- zur Erinnerung an die Hidschra, Mo¬

hammeds Auswanderung nach Medina
- um die Abschiedswallfahrt, die Mohammed

vor seinem Tode unternahm, nachzu-
vollziehen.

Bei der Rückkehr von der Pilgerfahrt werden

Freunde und Verwandte eingeladen,
spontan erzählen die Menschen über ihre
Gotteserfahrungen beim Gebet und ihre
Eindrücke in Mekka und Medina.

Familienleben

Das Folgende bezieht sich nicht auf eine
überall gleich existierende islamische
Gesellschaft - die gibt es nicht -, sondern auf
den Teil der arabischen Gesellschaft, den ich
kenne.

Im Zentrum des Alltags steht die Familie,
der Clan. Die Religion regelt das
Zusammenleben im Alltag, der Islam kennt starke
gemeinschaftsbildende Pflichten.

Arabische Menschen sind stolze
Menschen: Der höchste ethische Massstab ist die
Ehre. Sie spielt für das Verständnis der
arabischen Welt eine zentrale Rolle. Verletzte
Ehre trifft nicht nur den Einzelnen, sondern
die ganze Familie und Sippe. (Das kann für
Frauen zu einem grossen Problem werden.)

In arabischen Familien wachsen Kinder
mit viel Liebe, Zärtlichkeit, Herzlichkeit
und engem Körperkontakt mit der Mutter
und der ganzen Familie auf. Arbeitet die
Mutter, sind immer noch Tanten, Grossmütter

oder andere Bezugspersonen vorhanden.
Die berufliche Tätigkeit der Frau wird

vor allem in Syrien sehr gefördert: Gleicher
Lohn für gleiche Arbeit ist selbstverständlich.

Frauen haben die gleichen Aufstiegschancen

wie die Männer. In Universitäten,
im Parlament, in Ministerien, im Lehrerberuf

sind Frauen im Vergleich zum Westen
sehr gut vertreten.

Die Kinder wissen, dass sie Teil des
Familienkollektivs und des Islam sind. Sie sind
praktisch überall dabei. Das kostbarste Gut
der Familie sind die Kinder. Kinder werden
sehr ernst genommen, sie können bei
Abwesenheit der Eltern die Besucher mit dem
üblichen Ritual aufnehmen, als Erwachsene
müssen sie für ihre Eltern sorgen. Der
Gegensatz zur europäischen Erziehung ist
gross. In der Schweiz werden Kinder zu
Individuen erzogen, in der Schule wird nach
persönlichen Meinungen gefragt. Die Erzie-

263



hung zur Selbständigkeit und Selbstverwirklichung

wird gefördert. Die Selbstverwirklichung,

wie man sie im Westen kennt, gilt für
einen gläubigen Muslim als purer Egoismus.
(Deshalb geraten Migrantenkinder in der
Schule oft in einen Zwiespalt, und moslemische

Eltern können die Schule als Bedrohung

für ihre Erziehung empfinden, da sie
die Erziehung zum Denken für das Kollektiv
höher setzen.)

Abends setzt sich die Familie zusammen,
gibt es Besuch, so sitzt man im steifen,
manchmal prunkvollen Salon. Über den
Familienfotos hängen die Bilder der Vorfahren.

Zuoberst hängen ein Bild der Kaaba in
Mekka, islamische Schriften oder der Koran.

Die Tradition verlangt, dass nichts über
dem Koran, dem heiligen Buch, hängen darf.
Getränke und Süssigkeiten werden von der
Gastgeberin und den Kindern herumgereicht.

Sind die Besucher Freunde oder
Verwandte, so setzt sich die Familie gemütlich
den Wänden entlang auf niedere Kanapees
oder Kissen, wiederum werden Getränke,
auch Nargileh herumgereicht, die Atmosphäre

ist entspannt. In dieser Zeit kommt,
wenn auch nicht so offensichtlich, die
Erziehung zum Zug. Es werden Suren aus
dem Koran interpretiert, politische Aktualitäten

kommentiert, Liebesgeschichten und
Hadithe den Kindern vorgelesen oder
erzählt, Lieder gesungen und die täglichen
Familienprobleme besprochen. Man nimmt
die Segenswünsche der Grosseltern entgegen.

Es ist üblich, dass Kinder den Grosseltern

die Hand küssen und an die Stirn legen.
Es ist Sitte, dass, wenn jemand spricht, sei es
ein Kind, der Vater oder die Grossmutter,
alle zuhören.

Diese Solidarität und Geborgenheit sind
meine schönsten Kindheitserinnerungen.
Als kleines Kind wurde mir eigentlich nie
etwas verboten, ich wurde mit Geschichten
erzogen. Grosse Vorbilder waren berühmte
Frauen und Männer aus der islamischen
Geschichte oder Vorfahren, voll Grosszügig-
keit, Ehrlichkeit, gastfreundlich und
barmherzig. Fragte ich nach dem Sinn des Lebens,
so war die Antwort: «Die relative Vollkommenheit

des Menschen an die absolute
Vollkommenheit Gottes anzugleichen und auf
Erden glücklich werden. Ein Glück, das
nicht auf Kosten anderer Menschen geht,
sondern das durch die eigene Arbeit, durch

264

das eigene Sein entsteht.» Mir wurde auch
von den einzigen vollkommenen Menschen
erzählt: Zu meiner Freude waren es drei
Frauen, Maria, die Mutter Jesu, Kadischa,
die Frau Mohammeds und erste Anhängerin
des Islam, und Fatme, die Tochter Mohammeds.

Wenn aber Radio, Fernsehen oder
Schulaufgaben der Kinder keinen harmonischen
Familienabend versprechen, so gilt doch vor
dem Einschlafen das obligatorische
Teeritual: ein kleiner süsser Pfefferminztee, um
den Abend zu beschliessen.

Normalerweise und wenn die Menschen
den Koran wirklich befolgen, ist die
arabische Gesellschaft eine menschen- und
lebensfreundliche Kultur. Der Prophet
Mohammed hat sich immer wieder an alle
Männer und Frauen gewandt. Ein Hadith
Mohammeds heisst: «Das Paradies findet
sich unter den Füssen der Mütter.» Ein anderes

Hadith: «Der Beste von Euch ist derjenige,
der am besten mit seiner Frau ist.» Aber

kein einziges Land der Umma führt wirklich
einen echten Staat nach der Lehre des Islam.
Machthunger, Aggressionen, ethnische
Probleme, Auslandschulden - vor allem für
militärische Aufrüstung -, in gewissen Regionen

auch Unterdrückung der Frauen sind
alltäglich.

Der Status der Muslimin

Aber was wissen wir in der Schweiz über
Musliminnen? Wie gebannt starren westliche

Frauen auf den Tschador im Iran oder
neuerdings auch in Ägypten, auf die
Kopftücher von Schweizer Musliminnen und
islamischen Migrantinnen. Darf man diesen
Frauen Nachhilfelektionen in Sachen
Frauenemanzipation geben? Immer wieder hört
man den Vorwurf, dass Musliminnen mit
Kopftuch sich nicht loyal zu den übrigen
westlich-emanzipierten Frauen verhalten.
Die Aufforderung, ich sollte ein Kopftuch
tragen, habe ich von meinem Vater
allerdings nie erfahren. (Es wäre auch gegen den
Koran zu missionieren.) Die Strategien der
Frauenbewegung sind nicht übertragbar.

Was aber sagt der Koran zum Hidjab
(Schleier):

«...Die gläubigen Frauen sollen den
Schleierüberden Busen ziehen...» (Sure 32)

«Prophet! Sag deinen Gattinnen und



Töchtern und den Frauen der Gläubigen, sie
sollen (wenn sie ausgehen) sich etwas von
ihrem Gewand (über den Kopf) herunterziehen.

So ist es am ehesten gewährleistet, dass
sie (als ehrbare Frauen) erkannt und daraufhin

nicht belästigt werden» (Sure 33/69).
In der vorislamischen Zeit wurden offenbar

viele Frauen, vor allem Frauen aus der
Unterschicht und Sklavinnen belästigt. Der
Koran enthält keine eindeutige Bestimmung
darüber, dass sich Frauen verschleiern sollen,

und vor allem nicht, dass ihr Wirkungsbereich

auf das Haus beschränkt sei.
Heute fordern die islamischen Frauen ihre

Rechte, sie fordern sie mit dem Koran in der
Hand. Frauen haben die islamische Religion
und Kultur mitaufgebaut. Laut dem Koran
ist die Frau in religiösen und menschlichen
Rechten und Pflichten dem Mann
gleichwertig. Die drei arabischen Länder, die ich
gut kenne, Syrien, Ägypten und besonders
der Libanon während der Agonie des

Bürgerkrieges, sind auf die Frauen und
Mütter (die gemeinsam Friedensdemonstrationen

gegen alle Parteien halten) auch
ökonomisch angewiesen.

Generell kann man schon sagen, dass die
Situation der Frau je nach Land zwar
unterschiedlich ist, dass sich die Stellung der Frau
aber im Verlauf der Jahrhunderte durch die
Entwicklung der einzelnen Gesetzestraditionen

eher verschlechtert hat. Dazu möchte
ich ganz klar Stellung nehmen: Ich halte
starre Traditionen, Vorschriften und Gesetze,

die rücksichtslos eingesetzt werden, für
negativ. Ein grosser Teil der weiblichen
Unterdrückung, die in Europa dem Islam
zugeschrieben wird, ist Folge des
Patriarchats und der falschen Interpretation
des Korans und nicht des Korans selbst.

Die Reformerinnen und Reformer wollen
wieder zurück zu dem Islam, der im 1.
Jahrhundert Gültigkeit hatte. Der Prophet
Mohammedhat die Stellung der Frau gegenüber
den herrschenden Sitten seiner Umwelt sehr
verbessert:

- Er lehrte, dass Mädchen wie Knaben eine
Gabe Allahs sind und beide die
bestmögliche Ausbildung erhalten sollen (in der
beduinischen Wüste gab es den Brauch, dass

neugeborene Mädchen im Sande eingegraben

und getötet wurden, wenn der Familie
Nahrungsmittel fehlten). Bildungsrecht und
Berufsfreiheit sind gewährleistet. Es gibt

viele Hadithe über das Wissen, zum
Beispiel: «Wer nach Wissen strebt, betet
Gott an», oder: «Die Tinte des Schülers ist
heiliger als das Blut des Märtyrers».
- Er sprach nie von einer Beschneidung der
Mädchen, auch wieder ein unislamischer
Brauch, der in Teilen Afrikas praktiziert
wurde, heute unter anderem auch von christlichen

Kopten im Sudan und in Ägypten
(obwohl der ägyptische Staat dies verbietet).
- Er stiess das einseitige Eherecht um und
verfügte, dass das Brautgeld nicht mehr der
Sippe der Braut, sondern der jungen Frau
selber zukommen soll.

- Die vorislamische Polygamie wird auf
vier Frauen beschränkt, mit der Bedingung,
sie alle gleich zu behandeln. Viele Reformer
sehen darin eine indirekte Aufforderung zur
Einehe. Der Prophet selbst heiratete Kadija,
eine intelligente, selbstbewusste Handelsfrau,

die er sehr liebte, und erst nach ihrem
Tode hatte er mehrere Frauen, davon auch
einige Kriegswitwen, die so wieder ein
Zuhause fanden. Es ist eine sehr dünne
Oberschicht, in der Männer vier Frauen heiraten.
Finanziell ist es ein fast unlösbares Problem,
wie man für mehr als eine Frau, eventuell
mit Kindern, standesgemäss aufkommen
kann. Dass ein Mann eine zweite Frau hatte,
die nicht mit seiner ersten Frau und deren
Kindern zusammenlebte, sah ich zuweilen in
grossen Städten. Meistens waren es Frauen,
die, wegen ihrer Ehre und der materiellen
wie sozialen Sicherheit, niemals mit der
Situation der «nur Freundin» zufrieden
gewesen wären. Die Scharia, das moslemische
Recht, gibt ihnen diese Sicherheit; ihre
Kinder sind legitime Kinder, und Frau und
Kinder sind erbberechtigt.
- Jede Frau hat das Recht, ihre Güter
selbständig zu verwalten, ohne sich mit ihrem
Ehemann abzusprechen.
- Die Ehe beruht auf einem klaren Vertrag
und muss, wenn sie nicht gut geht, nicht
ewig dauern. Im sog. Ehebrief werden die
Wünsche und Verpflichtungen der Partner,
finanzielle Abkommen usw. eingebracht,
die auch für den Fall der Scheidung gelten.
In Syrien z.B. ist es für junge Männer sehr
schwierig zu heiraten, weil sie sehr viel
aufbringen müssen. Es ist üblich, eine Wohnung

zu kaufen (nicht zu mieten) und mit
Möbeln sowie Schmuckstücken auf den
Namen der Frau einzutragen; dann wird zum

265



voraus die Summe fixiert, die die Frau
erhält, sollte es zur Scheidung kommen. Nach
einer Scheidung bleiben die Kinder bis zum
8. oder 12. Jahr bei der Mutter und ihrer
Familie, später gehören sie zur Familie des
Vaters.

In islamischen Ländern wird die Ehe nicht
so romantisch idealisiert wie im Westen,
aber sie hat eine hohe Wertschätzung.
Scheidungen sind selten.

Der Körper wird als Ganzes gesehen, der
dem Menschen Lust und Freude spendet.
Askese und Einsiedlertum sind nicht
gefragt. Dass die Frau ein Recht auf sexuelle
Freuden hat, steht im Koran. So ist es z.B. im
Libanon und in Syrien üblich, in der Familie
über sexuelle Aufklärung und sexuelle
Intimitäten sehr offen zu reden. Es fällt mir
auch immer wieder auf, wie unbefangen und
gelöst die Frauen mit ihrem Körper
umgehen, sie lieben es sich zu schmücken und
zu schminken, aber der wahnsinnige Rummel

um die ewige Jugend, die es mit
kosmetischen Artikeln zu erhalten gilt, ist
unbekannt.

Fundamentalismus

In Europa geht das Schreckgespenst der
islamischen Fundamentalisten um. Ich ziehe
es vor, sie Islamisten zu nennen. Für sie
bedeutet Re-Islamisierung vor allem auch
Betonung des islamischen Kulturerbes.
Unbestritten ist, dass es diese strenggläubigen,
militanten Fundamentalisten gibt, die die
Welt zweigeteilt sehen: auf der einen Seite
das Haus des Islam, wo die Scharia und der
Glaube herrschen, und auf der anderen Seite
der Rest der Welt als das Haus des
Unglaubens. Sie nehmen an, dass hier
Atheismus, Sexismus, Imperialismus und Kräfte,
die überkommene Familienstrukturen aus-
einanderreissen, vorherrschen. Diese feindselige

Haltung dem Westen gegenüber darf
jedoch nicht übertrieben dargestellt werden.
Es gibt sie, diese Stimme. Im Westen kennt
und hört man oft den Ausdruck «Problem
Islam». Parallel hört und liest man in der
arabischen Welt das Gegenteil: «Problem
Gottlosigkeit im Westen».

Bei Verwandtenbesuchen in Syrien, im
Libanon und in Ägypten werde ich immer
wieder mit Wahrheiten und Klischees über
den Westen konfrontiert.

- Für viele ist der Sitz des Materialismus
der Westen, und die reine Spiritualität
kommt für sie nur aus dem Osten.

- Man spricht viel über familiäre Zerwürfnisse,

über alte Leute, die einsam leben. (In
einem arabischen Haushalt leben die Grosseltern,

Tanten und Onkel in der Familie. Alte
Menschen werden wegen ihrer grösseren
Lebenserfahrung um Rat gebeten, sind auch
das Oberhaupt eines Clans.)
- Das Bild, das man von europäischen
Frauen hat, ist nicht besonders gut, viel dazu
trägt das Fernsehen und natürlich oder leider
auch der Tourismus bei.

- Man nimmt an, dass Frauen sexuell
ausgebeutet werden.

- Dass partnerschaftliche Beziehungen in
der Schweiz direkter und unkomplizierter
verlaufen, begreifen Araber nicht gut, sie
finden dass die Formen der Höflichkeit oder
die Gastfreundschaft zu kurz kommen.

- In einem arabischen Haushalt sind die
Pflichten traditionell festgelegt. Die Frau
stellt zusammen, was sie für den Haushalt
braucht, der Mann kauft ein, die Frauen
kochen mit viel Spass im Familien-Kollektiv
oder mit Nachbarinnen zusammen.

Es gibt auch komische Missverständnisse:
Als ich neu in der Schweiz war, besuchte

ich eine Freundin meiner Mutter. Auf dem
Tisch lagen verlockende Äpfel, sie fragte
mich, ob ich einen Apfel essen möchte.
Meine Antwort war ein höfliches Nein. Für
die Frau war das erledigt, ich hingegen
begriff überhaupt nichts. Ich wurde
missmutig, wartete, dass sie mich ein zweites und
drittes Mal auffordern würde, und hielt sie
für geizig.

Die Menschlichkeit ist für uns alle, ob im
Westen oder Osten erzogen, das Wesentlichste.

Eine kleine freundliche Geste, ein
bisschen gesunder Menschenverstand, und
schon ist die Brücke geschlagen, und nicht
die Nationalität, sondern der Mensch zählt.

Allah hu akbar: Gott ist grösser (als alles)
und restlos anders, als wir ihn uns vorstellen
können.

266


	Alltag im Islam

