
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 7-8

Artikel: Welche Rolle spielt die Unterstützung vom Ausland im Prozess der
Befreiung? : Erfahrungen in einem peruanischen Armenviertel

Autor: Peter, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Toni Peter

Welche Rolle spielt die Unterstützung vom
Ausland im Prozess der Befreiung?
Erfahrungen in einem peruanischen Armenviertel

Bevor ich auf die Beantwortung der im Titel gestellten Frage eingehe, möchte ich
vorausschicken, dass ich 1987 - 1990 in einem Armenviertel in Lima als Pfarrer gearbeitet habe.
Zusammen mit einem befreundeten schweizerischen Ehepaar (Theologe und Handarbeitslehrerin)

bildeten wir eine Pastoralequipe der Missionsgesellschaft Immensee. Bevor wir in
diese Pfarrei kamen, hatte bereits eine Schweizer Equipe dort gearbeitet. Ich werde im
folgenden zuerst die Situation der Pfarrei ganz kurz beschreiben, dann die nach unserem
Verständnis grundlegenden Kriterien und Ziele internationaler Solidarität darlegen und
schliesslich aufzeigen, welche Formen solidarischen Handelns in Europa uns in Peru am
wichtigsten erschienen. T.P.

1. Kurze Beschreibung des Barrios

Meine Pfarrei umfasste insgesamt sechs
Barrios, die zu verschiedenen Zeiten
gegründet worden waren. Das älteste, grösste
und zugleich ärmste Barrio wurde 1933
gegründet und zählte rund 6000 Einwohner. Es
ist das älteste Armenviertel («Pueblo Jo-
ven») Limas. Im kleinsten Barrio lebten
rund 1000 Einwohner. Die Pfarrei insgesamt
hatte etwa 20000 Einwohner. Zum Barrio
Villa de Fatima, in dem ich wohnte, gehörten
rund 3000 Einwohner.

Im folgenden beschränke ich mich der
Einfachheit halber auf dieses Barrio Villa de
Fatima. Es wurde 1950 von Immigranten
aus dem Hochland gegründet. Heute sind
Wasser- und Stromversorgung eingerichtet.
Da das Barrio an einem Hügel «klebt», ist es
mit dem Auto nur bis zum Barrio-Eingang
erreichbar. Weiter oben gibt es lediglich
Treppen und schmale Fusswege. 80 Prozent
der Bevölkerung sind Gelegenheitsarbeiter
oder arbeitslos. Organisatorisch ist das Barrio

in 16 Komitees zu je ca. 200 Bewohner
unterteilt. Die wichtigsten Volksorganisationen

sind - neben der Pfarrei - der Mütterclub,

der «Vaso de Leche» (Organisation
von Müttern, die vom städtischen Milchprogramm

für Kinder Gebrauch machen), zwei
Volksküchen (mit je ca. 50 Frauen) sowie
die Fussballclubs 16 Vereine). Das Gesamt-

barrio hat eine gewählte Gemeindebehörde,
die im Moment von der «Vereinigten
Linken» gestellt wird. Wichtig ist auch die
ideologische Präsenz von Sendero Luminoso.

Man kann also sagen, dass es zwar eine
minimale Volksorganisation gibt, dass diese
aber auf äusserst schwachen Füssen steht.
Das Bewusstsein von der Notwendigkeit
kollektiver Lösungen für die gewaltigen
ökonomischen und sozialen Probleme ist
kaum vorhanden. Fast jede Familie sucht
ihre individuellen Wege, um sich das Überleben

für den nächsten Tag zu sichern. Auch
das Prinzip der Selbsthilfe wirkt für die
allermeisten Leute unverständlich und abstrakt.
Es gibt kein entsprechendes Bewusstsein,
um das Schicksal auch nur in die eigene
Hand nehmen zu wollen. Die
Hilfeempfänger-Mentalität sitzt noch tief. Überall
versucht man, individuelle Hilfe, d.h. Almosen,
zu ergattern. Von verschiedensten Seiten
erwartet man solche Hilfe: von der Kirche,
von der Regierung, in Wahlkampfzeiten von
den Parteien und von den Kandidaten.
Bettlermentalität, Passivität, tiefes Misstrauen in
die eigenen Fähigkeiten, Minderwertigkeitsgefühle,

opportunistische Verhaltensweisen,

Unfähigkeit zur Selbstverantwortung
sowie Misstrauen und Neid gegenüber

den Nachbarn sind charakteristische
psychische Eigenschaften von Slumbewohnern.

213



Dazu gehört auch das typische
Nützlichkeitsdenken. Alle Beziehungen dienen letztlich

dazu, persönliche Vorteile herauszuschinden.

So etwas wie Solidarität und
Freundschaft ist häufig blosses Mittel zum
Zweck, also eine Art Zweckbündnis.

2. Kriterien und Ziele der internationalen

Solidarität für die Befreiung der
Armen in der Dritten Welt

Zunächst ist es unabdingbar, dass wir uns
dieser Rahmenbedingungen bewusst sind,
bevor wir durch unser gutgemeintes
solidarisches Handeln tätig werden. Sonst besteht
allzu leicht die Gefahr, dass wir durch unser
Verhalten eine passive (Hilfeempfänger)-
Mentalität noch fördern, die doch gerade
verändert werden soll. Als oberste Maxime
würde ich daher formulieren: Unsere
Solidarität mit den Armen der Dritten Welt soll
darauf abzielen, dass die Armen dort mehr
Verantwortungfür alle Aspekte ihres Lebens
übernehmen. Unsere Grundfrage darf nicht
heissen: Was können wir tun, um bestimmte
Probleme in der Dritten Welt zu lösen? Denn
damit würden wir uns selbst als die
entscheidenden verantwortlichen Subjekte
einer sozialen Problemlösung aufspielen. Die
Grundfrage muss vielmehr lauten: Was können

wir beitragen, damit die Armen dort
soviel Verantwortung erlangen, dass sie mit
einem bestimmten Problem aktiv umgehen
und seine Lösung an die Hand nehmen
können?

«Befreiung für die Dritte Welt kommt nicht
aus der Ersten Welt»

Damit hängt etwas zusammen, das für mich
zu einer fundamentalen Erkenntnis geworden

ist und das einschneidende Konsequenzen
für unser Solidaritätsverhalten hat: Die

Armen in der Dritten Welt selbst sind das
entscheidende Subjekt ihrer Befreiung. Für
die Armen in der Dritten Welt heisst das,
dass sie nicht darauf warten können oder
dürfen, dass wir sie aus ihrer misslichen
Lage befreien. Und für uns selbst heisst das,
dass die Befreiung der Armen in der Dritten
Welt nicht entscheidend von uns abhängt.
Ein deutscher evangelischer Pfarrer in Lima
hat das kürzlich in einem Brief knapp und
klar auf folgenden Begriff gebracht: «Be-

214

freiung für die Dritte Welt kommt nicht aus
der Ersten Welt.»

Zuerst und zuoberst kommt alles darauf
an, dass die Armen selbst Subjekte werden,
dass sie ihren Status als passive, abhängige
Objekte fremder karitativer Hilfstätigkeit
überwinden, dass sie lernen, ihr Schicksal
selber zu bestimmen und ihre Befreiung selber

zu organisieren. Das setzt einen langen
und schwierigen Prozess der Bewusstseinsbildung,

der «Pädagogik der Unterdrückten»

(P. Freire) voraus. Solange die Armen
selbst das Bewusstsein ihrer eigenen
Verantwortung und Subjekthaftigkeit nicht
erreicht haben, läuft jede internationale
Solidarität hochgradig Gefahr, die schon bestehende

passive Hilfeempfänger-Mentalität
zu bestätigen und die dringend notwendige
Bewusstseinsveränderung der Betroffenen
gerade zu verhindern. Sie würde damit nur
nochmals dasselbe tun, was die traditionellen

Systemrepräsentanten in Peru seit dem
Kolonialzeitalter bis heute immer getan
haben: die Armen als unmündige Kinder
behandeln, regressive Verhaltensmuster und
die Stabilisierung der herrschenden Verhältnisse

fördern.
Bei der direkten Unterstützung mit Geld

oder sonstigen Dingen waren wir deshalb in
unserem Barrio äusserst zurückhaltend.
Geschenke, welche die Leute nichts kosteten,
gab es in keinem Fall. Gratis-Lebensmittel-
verteilung kam also überhaupt nicht in Frage.

Falls die Pfarrei Lebensmittel bekam,
gaben wir sie an die Volksküche weiter. Die
Volksküche war eine Art Genossenschaft
von rund 50 eingeschriebenen Frauen. Jedes
Mitglied war verpflichtet, turnusgemäss in
einer Equipe das Essen vorzubereiten sowie
einmal pro Woche an einer
Genossenschaftsversammlung teilzunehmen, an
welcher Wahlen durchgeführt (halbjährlich),
der Stand der Buchhaltung präsentiert,
Finanzierungsaktionen für den Unterhalt der
Küche (Kerosin, Transport der Lebensmittel,

neue Küchengeräte usw.) beschlossen
und geplant, Sanktionen gegen säumige
Genossenschafterinnen verhängt oder einfache
Vorträge über Hygiene und Präventivmedizin

geboten wurden. Nur die eingeschriebenen

Mitglieder waren berechtigt, das Essen
in der Volksküche zu beziehen. Und selbst
für sie waren die Menüs nicht gratis, sondern
nur verbilligt (dank der Tatsache, dass Ca-



ritas-Lima einige Lebensmittel wie Milchpulver

oder Getreide gratis zur Verfügung
stellte).

Kriterien der Geldhilfe

Bei der Geldhilfe hatten wir von der
Pastoralequipe uns auf folgende fünf
Bedingungen oder Kriterien festgelegt:
1. Keine Privathilfe, sondern nur Unterstüt-

' zung für Gemeinschaftsprojekte.
2. Jede Hilfe setzt eine markante Eigenleistung

voraus, und zwar nicht nur Gratisarbeit.

(Bei kleineren Gemeinschaftsprojekten
müsste die betreffende Gruppe 50 Prozent
der Materialkosten selbst tragen. Im Hochland

haben einige unserer Equipen den
Brauch, für die Finanzierung des Dachs
eines Raumes aufzukommen.)
3. Die Hilfe darf die Eigenverantwortung
der Betroffenen nicht behindern.
4. Die Hilfe muss die Selbstorganisation des
Volkes fördern (Solidarität, demokratische
Strukturen, kollektive Entscheidungen).
5. Die Hilfe darf keine bleibende Abhängigkeit

zur Folge haben.
Ein kleines Beispiel aus dem

Gesundheitsbereich kann unsere Hilfspraxis
verdeutlichen. In unserem Barrio kommt dreimal

pro Woche ein Arzt vorbei, der ungefähr
zu 40 Prozent von der Pfarrei (d.h. von unseren

Spendengeldern) und zu 60 Prozent von
dem unterhalten wird, was die Leute für die
Konsultation zu bezahlen haben. Um die
Gesundheitsversorgung zu verbessern,
haben wir nicht dafür gesorgt, dass der Arzt
jeden Tag ins Barrio kommt oder dass wir
einen höheren Anteil an seiner Entlöhnung
übernehmen. Vielmehr wurde ein bescheidenes

Projekt mehrerer dezentralisierter
Hausapotheken in Angriff genommen. Konkret

wurden mehrere Gesundheitskurse
(eine Art gehobene Samariterkurse) mit
unserem Arzt durchgeführt. Dadurch wurden
die Leute, die alle Kurse abgeschlossen
hatten, in die Lage versetzt, die häufigsten
Krankheiten (z.B. Durchfall, Bauchweh,
Erkältung) und Verletzungen zu behandeln,
wobei sie auch die elementarsten Medikamente

ausgehändigt bekamen (die wiederum

von der Gesundheitsorganisation Provi-
da zur Verfügung gestellt wurden). Damit
wollten wir erreichen, dass das Vertrauen
der Leute in ihre eigenen Fähigkeiten geför¬

dert werde, dass sie Eigenverantwortung
übernehmen, dass das System der kleinen
Hausapotheken die autonome Volksorganisation

stärke und dass sie von fremden und
teuren Ärzten unabhängiger würden.

Ein anderes Beispiel ist die oben erwähnte
Volksküche, deren Aufbau wir mit einem
Darlehen (das in Raten zurückbezahlt werden

müsste) unterstützt haben. Die Volksküche

verlangt verschiedene Eigenleistungen
(turnusgemässes Kochen, wöchentliche

Versammlungen, gemeinsame
Finanzierungsaktionen, reduzierte Preise für das
Essen), sie fördert die Eigenverantwortung und
die Selbstorganisation der betroffenen Frauen,

die hier vielleicht zum ersten Mal in
ihrem Leben demokratische Entscheidungs-
prozesse lernen und die Erfahrung machen,
dass ihre Stimme etwas zählt.

Mühsame Motivationsprozesse

Natürlich ist ein solches Problemlösungsverhalten

(Aufbau eines Volksgesundheitsprojekts,

Organisierung einer selbstverwalteten

Volksküche) auch für uns selber
als ausländische Pastoralequipe viel
aufwendiger, langwieriger und mühsamer als
jede assistentialistische Direkthilfe. Solchen
Projekten gehen endlose Sitzungen und
gemeinsame Planungen, mühsame
Motivationsprozesse, zähe Phasen der Bewusstseinsbildung

und der Volkserziehung, zermürbend

langsame Fortschritte und auch
unweigerliche Rückschläge voraus.

Oft steigen Leute, die im Projekt eine
verantwortliche Rolle spielen, plötzlich aus.
Dann müssen neue Leute motiviert,
herangebildet und eingearbeitet werden. Manchmal

kann es zwei oder drei Jahre dauern, bis
wir mit fünfzig Familien, die sich zusammen
aufgerafft haben, das erreichen, was wir
unter Umständen mit dem direkten Griff
zum Geldbeutel, oberflächlich gesehen, in
fünf Minuten hätten erreichen können. Und
doch ist das alles ein notwendiger Prozess
und ein wichtiger Bestandteil des Projektes
selber. Denn im Unterschied zu einer assi-
stentialistischen Direkthilfe beginnt sich
durch einen solch mühsamen Prozess etwas
in den Köpfen dieser Menschen selbst zu
verändern. Auch wenn es vielleicht äusserlich

nicht direkt messbar ist, so bedeutet es
doch einen gewaltigen qualitativen Fort-

215



schritt, dass diese fünfzig Familien im Laufe
eines solchen Prozesses Selbstvertrauen
gewonnen haben, dass durch eine verbesserte

häusliche Hygiene weniger Krankheiten
auftreten oder dass der Mann seine Frau

und seine Kinder weniger prügelt, weil er
sich nun weniger zum Alkohol hingezogen
fühlt.

3. Konkrete Möglichkeiten solidarischen
Handelns von hier aus

Meine Erfahrungen in Peru teilweise über
das Barrio Villa de Fatima ausweitend,
möchte ich im folgenden etwas unsystematisch

und vielleicht auch subjektiv vier
konkrete Formen unserer Solidaritätstätigkeit
hervorheben, die dazu beitragen können,
lokale Befreiungsprozesse in der Dritten Welt
zu unterstützen:

a. Persönliches Anteilnehmen an den
befreienden Kämpfen

Ich nenne diesen Punkt bewusst an erster
Stelle. Internationale moralische Unterstützung

für Personen, Gruppen und Organisationen,

die sich in der Dritten Welt unter
schwierigen und oft gefährlichen Umständen

für Befreiung und Veränderung ihrer
Verhältnisse einsetzen, scheint mir etwas
vom Wichtigsten zu sein. Sie stärkt das
aufkeimende Selbstbewusstsein und Subjektwerden

des armen Volkes, sie macht Mut in
schwierigen Zeiten, motiviert zum
Weitermachen. Es ist wirklich eine starke Erfahrung,

in kritischen Momenten, da eine Gruppe
oder Organisation diffamiert oder gar

verfolgt wird, ein Solidaritätstelegramm aus
dem Ausland zu bekommen. In solchen
Momenten ist es für die Leute dort eine

grosse Ermutigung und eine enorme Kraft
zu wissen, dass man nicht allein ist, dass man
sogar weit weg, in Tausenden von Kilometern

Entfernung an sie denkt, mitfiebert und
Anteil nimmt an ihren schwierigen Kämpfen.

Auch engagierte und in ihrem Bewusstsein

fortgeschrittene Menschen sind immer
wieder auf solche «Mutspritzen» und neuen
Motivationen angewiesen. Von Martin
Niemöller wird erzählt, dass er während seiner
Haftzeit im KZ eine Depression überwand,
als seine Frau zu ihm kam und ihm erzählte:
«Selbst die Eskimos beten für dich!»

Diese Art des solidarischen Anteilnehmens

ist gar nicht so aufwendig, und sie

erübrigt auch die häufige resignative Frage,
was wir denn in unserer ganzen Ohnmacht
überhaupt an wirklichen Veränderungen
bewirken können. Vorausgesetzt ist allerdings
ein persönlicher Kontakt zu Personen oder
Gruppen dort, sowie die Bereitschaft, sich
minimal über ihre Situation und ihre Kämpfe

zu informieren. Das ist, von aussen gesehen,

nicht sehr spektakulär, für die engagier-
'

ten Leute dort ist es aber von kaum zu
überschätzendem Wert. Eine gute Möglichkeit,
sich auf diesen Weg der Solidarität einzulassen,

ist das Eingehen einer Partnerschaft mit
einer Basisgemeinde, einer Pfarrei, einer
Menschenrechtsgruppe, einer Frauenorganisation

usw. in Peru (oder in einem anderen
Land). Solche Partnerschaften ermöglichen
die Etablierung fester gegenseitiger Kontakte,

den permanenten Austausch untereinander,

und sie machen solidarisches Handeln
konkret, überschaubar, lebendig und
persönlich. Sie bedeuten nicht einfach eine
abstrakte und anonyme Solidarität mit irgendeiner

«Sache», sondern mit konkreten
Freundinnen und Freunden, die eine
bestimmte «Sache» personifizieren.

Ich möchte hier darauf hinweisen, dass
mit den berühmten europäischen und
nordamerikanischen Arbeits- und Friedensbrigaden

in Nicaragua primär genau diese
Form der Solidarität anvisiert war. Der Wert
dieser Brigaden war weniger die direkte
quantitative Arbeitsleistung als vielmehr die
Absicht, den Nicas moralischen Rückhalt zu
geben und ihnen konkret vor Augen zu führen,

dass ihre Revolution und ihr Kampf
gegen die Interventionspolitik der
US-Regierung in aller Welt mit Hoffen und Bangen
mitgetragen wird.

b. Herstellen von internationaler
Öffentlichkeit

In eine ähnliche Richtung weist auch das
Herstellen von internationaler Öffentlichkeit.

Ich denke konkret an die Arbeit von
Amnesty International und an die Praxis
einiger Gruppen hier, mit Hilfe von «campos
pagados» (Inserate) in dortigen Zeitungen
Solidaritätsbotschaften zu veröffentlichen.
Aus peruanischer Erfahrung kann ich sagen,
dass dies äusserst wirkungsvolle Instrumen-

216



te sind. Ich erinnere mich an einen mutigen
Staatsanwalt, Carlos Escobar, zuständig für
die Untersuchung von Menschenrechtsverletzungen.

Er untersuchte ein vom Militär
am 14. Mai 1988 an der Zivilbevölkerung
verübtes Massaker mit 29 Toten. Von seiten
des Militärs war er massivstem Druck und
Morddrohungen ausgesetzt. Trotzdem liess
er sich durch den Terror der Militärs und
paramilitärischer Gruppen nicht einschüchtern.

Bereits waren sämtliche Zeugen des
Massakers verschwunden und später ermordet

aufgefunden worden, und es war wirklich

nur noch eine Frage der Zeit, bis auch
der unbeugsame und unbequeme Staatsanwalt

totgemeldet würde. Da startete AI
innert kürzester Zeit eine seiner bekannten
Briefaktionen zugunsten dieses Staatsanwaltes.

Buchstäblich aus aller Welt wurden
der Staatspräsident und die Armeespitze mit
Briefen von AI überschwemmt, in denen um
schonungslose Aufklärung des Massakers
und um Schutz für den Staatsanwalt gebeten
wurde. In der peruanischen Presse kam die
AI-Kampagne ausführlich zu Wort. Das
riesige internationale Aufsehen um diesen
Fall war der Armee und dem Staat so peinlich,

dass sie es sich nicht mehr leisten
konnten, auch noch den Staatsanwalt zu
eliminieren. Statt dessen wurde er «nur» des
Amtes enthoben.

Eine ähnliche Wirkung haben auch die
erwähnten «campospagados», in denen sich
internationale Gruppen mit verhafteten oder
bedrohten Frauen und Männern von
Menschenrechts- und Gewerkschafts-Organisationen

solidarisieren. Diejenigen, die in Peru
(und natürlich auch in anderen Ländern) die
Menschenrechte systematisch verletzen,
schämen sich zutiefst, wenn sie sich bewusst
werden, dass ihre Praktiken international
bekannt geworden sind. Sie fürchten die
internationale Öffentlichkeit wie die Pest. Solche

Aktionen bilden daher einen wirkungsvollen

Schutz gegen unmittelbare
Bedrohungen, abgesehen davon, dass sie für die
Betroffenen auch einen gewaltigen moralischen

Rückhalt darstellen.

c. Politische Solidarität

Von Bedeutung bleibt selbstverständlich die
politische Solidarität, wobei ich aber auch
hier betonen möchte, dass der erste und ent¬

scheidende Schritt in der Dritten Welt selbst
getan werden muss. Wir dürfen nicht vergessen,

dass die traumatischen Massnahmen der
peruanischen Regierung zur Sanierung der
bankrotten Wirtschaft auf mehr oder weniger

sanften Druck des IWF erfolgt sind.
(Kurz vor seinem Amtsantritt Ende Juli
1990 hatte Präsident Fujimori dem IWF
einen Besuch abgestattet und danach sein
ursprünglich vorgesehenes Wirtschaftsprogramm

radikal umgekrempelt.) Die bekannten

Folgen dieser wirtschaftspolitischen
Rosskur waren über Nacht die Streichung
sämtlicher staatlichen Subventionen auf den
Grundnahrungsmitteln, die dreissigfache
Verteuerung des Benzinpreises und die
durchschnittliche Versechsfachung der
übrigen Preise des täglichen Bedarfs. Auch
wenn nicht geleugnet werden darf, dass die
vorausgegangene Regierung unter Alan
Garci'a den desolaten Zustand der peruanischen

Wirtschaft erheblich mitzuverantwor-
ten hatte, die verheerende Wirtschaftskrise
also zu einem schönen Teil auf interne Ursachen

zurückgeht, so ist es doch der IWF als
Interessenvertreter des internationalen
Kapitals, der die Art der heutigen Kur verordnet
hat. Der politische Kampf gegen die Rezepte
des IWF ist daher ein Teil der internationalen

Solidarität.
Deutlich zu spüren bekommen die

verarmten Sektoren in Peru auch die Auswirkungen

der hohen staatlichen Verschuldung.

Letztlich geht es ja dem IWF darum, in
Peru Verhältnisse zu schaffen, die es erlauben,

den internationalen Schuldendienst
wieder aufnehmen zu können. Und das
Rezept dazu heisst Erhöhung der Staatseinnahmen

und Reduktion der Staatsausgaben. In
der Folge kam es dann eben auf der einen
Seite zur bekannten Benzinpreiserhöhung
um das Dreissigfache zwecks Erhöhung der
Staatseinnahmen und anderseits zur
Streichung der staatlichen Subventionierung von
Grundnahrungsmitteln und anderer
Sozialleistungen, zu Massenentlassungen in den
staatlichen Betrieben sowie zur Reduzierung

der Löhne und der Kaufkraft, um die
Staatsausgaben zu vermindern. Die
Konsequenzen dieser Art von Wirtschaftssanierung

bekommen unsere Leute in den Armenvierteln

auf schmerzliche Weise zu spüren,
und die Bedeutung der internationalen
Solidarität im Zusammenhang mit der Frage ei-

217



nes generellen Schuldenerlasses leuchtet
unmittelbar ein. (Allerdings wäre ein Schul-
denerlass allein noch keine Garantie, dass
dieser auch wirklich den Armen zugute
käme. Es müsste intern erst noch sichergestellt

werden, dass die freigewordenen Gelder

nicht in die Korruption und Günstlingswirtschaft

absickern würden, womit nochmals

die Bedeutung interner Faktoren
angesprochen wäre...)

Um Peru einmal zu verlassen, wären als
weitere Paradebeispiele politischer Solidarität

der internationale Südafrika-Boykott
(Früchteboykott, Bankenboykott) und die
weltweite Nicaragua-Solidarität in den 80er
Jahren zu erwähnen. Beides sind auch insofern

Musterbeispiele, als die eigentliche und
entscheidende Befreiung tatsächlich von
den Leuten dort selber organisiert und
erkämpft wird bzw. worden ist, während die
internationale Solidaritätswelle nur subsidiär

ihren Befreiungsprozess mitzutragen und
zu begleiten brauchte (siehe oben).

Natürlich ist die konkrete Praxis der
politischen Solidarität eine Stufe komplexer und
manchmal auch abstrakter als die vorher
genannten Solidaritätsformen. Viele von
uns dürften sich überfordert fühlen, wenn es
darum geht, selber konkret etwas gegen die
Politik des IWF oder zur Lösung des
internationalen Schuldenproblems zu tun.
Deswegen sind unter diesem Punkt zum Teil
auch eher Organisationen (Gewerkschaften,
Hilfswerke, entwicklungspolitische Institutionen,

Kirchen usw.) als Einzelpersonen
angesprochen. Aber auch dann können wir
immerhin entsprechende institutionelle
Initiativen und Organisationen unterstützen
oder innerhalb solcher Organisationen
(Kirchen, Gewerkschaften) auf politische
Solidarität drängen. Um nur ein Beispiel zu
nennen: Mitglied bei der «Erklärung von
Bern» oder bei der «Aktion Finanzplatz
Schweiz - Dritte Welt» zu werden, wäre
bereits eine konkrete Form der Einlösung
der politischen Solidarität.

d. Materielle Hilfe

Als letzte Form der internationalen Solidarität
möchte ich die materielle Hilfe nennen.

Sie wird auch in Zukunft unerlässlich sein.
Auch wir waren für unsere Arbeit in unseren
Armenvierteln auf Spenden aus der Schweiz

218

angewiesen. Aber wie ich oben schon
aufzuzeigen versuchte, ist materielle Hilfe von
allen Solidaritätsformen die problematischste

und gefährlichste. Assistentialistisch und
paternalistisch gewährt, kann sie sich für das
Bewusstsein und die Entwicklung der Leute
verheerend auswirken.

Als kleines Beispiel möchte ich nur die
Anfänge unserer Volksküche im Jahre 1985
(noch vor unserer Tätigkeit dort) anführen.
Unsere Vorgängerequipe hatte mit den Frau-
en des Barrios schon einen längeren Prozess
hinter sich, in dem es um den Aufbau einer
gemeinsamen, selbstverwalteten Pfarrei-
Volksküche und - damit zusammenhängend
- um die Selbstorganisierung der ärmsten
Frauen ging. Selbstverwaltung meinte nicht
nur, dass die Frauen für die Mahlzeiten
wenigstens symbolisch etwas bezahlten,
sondern auch, dass sie gemeinsam die wöchentlichen

Speisepläne bestimmten, den Preis

pro Mahlzeit festlegten und unter sich tur-
nusgemäss das Einkaufen und Kochen
aufteilten sowie sonstige Aktivitäten beschlossen.

Alle Entscheidungen sollten in der
Gruppe fallen und so zu einer demokratischen

Bewusstseinsbildung und Selbstorganisierung

der Frauen beitragen. Es kam denn
auch zu einem vielversprechenden Start
dieser Volksküche - genau bis zu dem
Moment, als die neu in die Regierung gewählte
APRA-Partei ins Barrio kam und allen
Frauen, die der APRA beitreten würden,
Gratis-Lebensmittel und sonstige Gunsterweise

in Aussicht stellte. Ausserdem eröffnete

die APRA im Barrio selber eine staatlich

subventionierte Volksküche, in der jede
Arbeit von der Regierung bezahlt wurde. In
dieser Volksküche konnten sich alle
einschreiben, sofern sie Mitglied der APRA
waren oder wurden. Damit bot die APRA-
Volksküche das Gleiche wie die Volksküche
der Pfarrei, mit dem Unterschied allerdings,
dass die eingeschriebenen Frauen sich weder

organisieren noch sonst ein Engagement
eingehen müssten. Das Resultat war, dass
fast alle Frauen aus dem autonomen Projekt
der pfarreilichen Volksküche austraten und
sich bei der APRA-Volksküche einschrieben,

da diese ihre unmittelbaren Bedürfnisse
billiger und bequemer befriedigte. Das
Resultat war also, dass die autonomen
Volksorganisationen und die erreichten
Ansätze zur Selbsthilfe und zur Selbstorga-



nisation durch solche assistentialistische
Hilfe massiv gefährdet wurden. Das Projekt
der selbstverwalteten Pfarrei-Volksküche
müsste noch im gleichen Jahr begraben werden

und wurde erst 1988 neu ins Leben
gerufen, nachdem der Staat inzwischen
bankrott gegangen war und von dort keine
Hilfe mehr kam, so dass auch die APRA-
Volksküche auf der Stelle wieder
verschwind.

•¦ Falsch eingesetzt, gereicht also materielle
Hilfe letztlich mehr zum Schaden als zum
Nutzen. Sie setzt eine genaue, ganzheitliche
Kenntnis des Kontextes, der Mentalität der
Leute, der örtlichen Zusammenhänge, der
Eigenleistungen und der möglichen Folgen
voraus. Jedenfalls ist es unabdingbar, dass
sie den oben angeführten Kriterien genügt,
sonst lässt man besser die Finger davon oder
überlässt die Verteilung materieller Hilfe
jenen spezialisierten Hilfswerken, die ihrer
Projektpolitik die entsprechenden Kriterien
zugrunde legen und auch über lokale Kenntnisse

verfügen. Ich kann aus eigener Erfahrung

bestätigen, dass das Fastenopfer stets
den Kontakt mit uns und mit peruanischen
Volksorganisationen aufgenommen hat und
seine Projekte jeweils auf den ganzheitlichen

Kontext abzustimmen sucht. Von
materiellen Hilfeleistungen auf eigene Faust
würde ich demgegenüber eher abraten.

4. Eine Spiritualität der Solidarität

Der Grundsatz, dass in erster Linie die
Armen selbst für ihre Befreiung verantwortlich
sind, konvergiert mit neueren
entwicklungstheoretischen Tendenzen, die ihre
Aufmerksamkeit verstärkt auf die endogenen
(hausgemachten) Ursachen von Unterentwicklung

gelenkt haben (interne Bürokratie,
Korruption, Günstlingswirtschaft,
Verhaltensmuster, Bewusstseinshaltungen usw.).

Einige Beispiele sollen das Ausmass an
Bürokratie, Korruption und Günstlingswirtschaft

in Peru verdeutlichen: Zwischen
1985 und 1990, als die APRA-Partei unter
Alan Garcia an der Regierung war, wurde
die staatliche Bürokratie schätzungsweise
um zusätzliche 200000 Parteimitglieder
aufgebläht (von 700000 auf 925 000). Viele
dieser Neuangestellten haben zwar ihre
staatlichen Stellen nie angetreten, sondern
weiterhin in ihren jeweiligen Parteibüros

gearbeitet, den Lohn bezogen sie aber trotzdem

vom Staat (fiktive Anstellungen). -
Oder es kam vor, dass aufgrund der staatlichen

Lohnliste in einem abgelegenen Dorf
im Hochland zwei Krankenpfleger in einem
staatlichen Gesundheitsposten hätten arbeiten

müssen. Diesen Gesundheitsposten gab
es aber gar nicht, und der vom Staat an die
zwei fiktiven Krankenpfleger ausgezahlte
Lohn verschwand irgendwo in der Tasche
eines untergeordneten Verwaltungsbeamten.

- Schlüsselstellen in staatlichen Betrieben

wurden nicht nach dem Kriterium der
beruflichen Qualifikation, sondern nach
Parteizugehörigkeit besetzt. Nach dem
gleichen Prinzip wurden interne Beförderungen
vorgenommen: Sekretärinnen wurden über
Nacht zu stellvertretenden Direktorinnen
ernannt. Ihr einziges Verdienst war,
Mitglied der APRA zu sein. Demgegenüber
blieb qualifiziertes Personal auf seinen
untergeordneten Posten sitzen. - Beim «pa-
quetazo» (einschneidende wirtschaftspolitische

Massnahmen zur Sanierung der
Wirtschaft) vom September 1988 wurden zwar
die Subventionen auf Brot und Reis massiv
beschnitten, nicht aber die Subventionen für
die Bierproduktion. Grund: Die Besitzer der
grossen Bierbrauereien sind einflussreiche
Mitglieder der APRA. - Von 1985 bis 1990
wurden 20 000 neue Lehrer angestellt, wovon

die Hälfte gerade erst die Sekundärschule
abgeschlossen, also keine Berufsausbildung

hatten. Hingegen hatten sie etwas
anderes gemeinsam: Sie waren Jungmitglieder
der APRA. - Die Korruption ist praktisch
allgegenwärtig. Mit Bestechungsgeldern
kann man aus Steuerbeamten leicht Komplizen

von Steuerhinterziehung machen. Viele
Richter fällen ihre Urteile zugunsten jener
Partei, die ihnen mehr zahlt. Schwierigkeiten

beim Zoll können mit einem entsprechend

grosszügigen Trinkgeld an die
Zollbeamten vermieden werden. Bei
entsprechenden Dollars drücken die Polizisten ein
Auge zu. Bei dieser omnipräsenten Korruption

ist es illusorisch, an die regulativen
Kräfte des Marktes zu glauben. Eine sinnvolle

Entwicklungsplanung ist nicht möglich,

da die Korruption alles unterlaufen
kann.

Diese wenigen Hinweise sollten genügen,
um die Bedeutung endogener Ursachen für
Unterentwicklung aufzuzeigen. Auch in

219



Peru sind sich die in der Befreiung des Volkes

engagierten Kräfte bewusst geworden,
dass externe Massnahmen, z.B. ein Schul-
denerlass, fast zwangsläufig ins Leere greifen,

wenn die endogenen Bedingungen nicht
an der Wurzel verändert werden. Dies macht
nun aber umgekehrt unsere Solidarität nicht
überflüssig, wenngleich es ihr zweifellos
etwas von ihrem hohen Leistungsdruck
nimmt. Unsere Solidarität kann und soll
solche endogenen Befreiungsprozesse
subsidiär unterstützen.

Noch mehr als früher meine ich, dass echte

Solidarität letztlich spirituell begründet
ist. Solidarität heisst neutestamentlich Agape

und meint, dass ich die Sache des/der
anderen freiwillig zu meiner eigenen Sache
mache. Sie bezeichnet meine Verantwortung

für das Subjektsein des/der anderen.
Besonders Johann Baptist Metz hat darauf
hingewiesen, dass im christlich-jüdischen
Gottesgedanken die Option für das
Subjektseinkönnen aller Menschen enthalten ist.
Das zeigt sich beispielhaft an der Befreiung
Israels im Exodus: Menschen werden hier
herausgerufen aus dem Sklaven- oder
Objektstatus und zu Subjekten berufen. Auch
die Glaubensgeschichten des Neuen Testaments

sind Geschichten der dramatischen
Bildung des Subjektseins, der Befreiung aus
der Versklavung durch Zwänge und Ängste,
durch Krankheit und Schuld. Diese göttliche
Option für das Subjektwerden aller
Menschen ist auch die Option der Christinnen
und Christen in der Nachfolge Jesu. Wenn
ich oben gesagt habe, dass das oberste Ziel
und Prinzip unserer internationalen Solidarität

das selbstverantwortliche Subjektwerden,
die Befreiung vom passiven Abhän-

gigkeits- und Objektstatus und die
Überwindung der regressiven Hilfeempfänger¬

mentalität der Armen in der Dritten Welt
sein soll, so liegt hier der letzte theologische
und spirituelle Grund dafür.

Und schliesslich noch ein Letztes, das
meines Erachtens auch zur Spiritualität der
Solidarität gehört: Wir sind hier immer ein
bisschen in der Versuchung gewesen, die
Armen in der Dritten Welt und ihre Kämpfe
zu idealisieren. Mit ehrlicher Begeisterung
haben wir für den neuen Menschen in
Nicaragua geschwärmt, mit grossen Erwartun*
gen und Hoffnungen haben wir die Armen in
den lateinamerikanischen Basisgemeinden
in den Rang vom Musterchristen und
Lehrmeistern des Glaubens befördert, mit fast
heiligmässiger Verehrung haben wir grossartige

lateinamerikanische Bischofsgestalten
auf der Kontrastfolie hiesiger Amtsbrüder

bewundert. Das alles war gewiss eine
einseitige Sicht der Wirklichkeit. Der neue
Mensch, die alles überstrahlenden
Basisgemeinden, die Oscar Romeros und Hélder
Câmaras sind auch in Lateinamerika die
Ausnahme und nicht die Regel. Wir müssen
uns auch fragen, was eigentlich hinter
solchen Idealisierungstendenzen steckt. Wollen

wir damit den Armen noch zusätzliche
ethische Lasten aufbürden? Warum müssen
die Armen auch fromm, die Indios tapfer
und die «Wilden» gut sein, damit sie in
unseren Augen solidaritätswürdig sind?
Gustavo Gutierrez hat immer wieder betont,
dass die Option für die Armen nicht darin
gründet, dass die Armen moralisch besser
sind, sondern darin, dass sich der Gott des
Lebens ihres Elends erbarmt. Solidarität hat
es nicht nötig, die Armen zu idealisieren.
Solidarität heisst, ihre Sache im Kampf
gegen die strukturelle Ungerechtigkeit zu
unserer Sache zu machen, und zwar nicht für
sie, sondern mit ihnen und von ihnen her.

Kurs für Mission und Entwicklungspolitik
16. Wiederholung: 12./13. Oktober 1991 bis Ostern 1993

Dieses Angebot richtet sich an Frauen und Männer zwischen 18 und 40 Jahren, die bereit sind, mit
weltweiter Perspektive für eine menschengerechte Entwicklung in der Schweiz und in der «Zwei-
Drittel-Welt» einzutreten. Der Kurs umfasst zehn Wochenenden, eine Schlusswoche sowie
Treffen in Regionalgruppen. Zwischen den Wochenenden sind Kursunterlagen zu studieren.

Leitung: Andreas Heggli. Markus Isenegger, Romero-Haus.
Anmeldung: bis 12. September: vorher muss ein Orientierungstreffen besucht werden;
bitte Unterlagen sofort anfordern bei: Romero-Haus, Kreuzbuchstrasse 44, 6006 Luzern,
Telefon 041 3152 43.

220


	Welche Rolle spielt die Unterstützung vom Ausland im Prozess der Befreiung? : Erfahrungen in einem peruanischen Armenviertel

