Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 7-8

Artikel: Welche Rolle spielt die Unterstiitzung vom Ausland im Prozess der
Befreiung? : Erfahrungen in einem peruanischen Armenviertel

Autor: Peter, Toni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143629

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Toni Peter

Welche Rolle spielt die Unterstiitzung vom
Ausland im Prozess der Befreiung?
Erfahrungen in einem peruanischen Armenviertel

Bevor ich auf die Beantwortung der im Titel gestellten Frage eingehe, méchte ich voraus-
schicken, dass ich 1987 — 1990 in einem Armenviertel in Lima als Pfarrer gearbeitet habe.
Zusammen mit einem befreundeten schweizerischen Ehepaar (Theologe und Handarbeits-
lehrerin) bildeten wir eine Pastoralequipe der Missionsgesellschaft Immensee. Bevor wir in
diese Pfarrei kamen, hatte bereits eine Schweizer Equipe dort gearbeitet. Ich werde im
folgenden zuerst die Situation der Pfarrei ganz kurz beschreiben, dann die nach unserem
Verstdandnis grundlegenden Kriterien und Ziele internationaler Solidaritdt darlegen und
schliesslich aufzeigen, welche Formen solidarischen Handelns in Europa uns in Peru am

wichtigsten erschienen.

1. Kurze Beschreibung des Barrios

Meine Pfarrei umfasste insgesamt sechs
Barrios, die zu verschiedenen Zeiten ge-
griindet worden waren. Das dlteste, grosste
und zugleich drmste Barrio wurde 1933 ge-
griindet und zihlte rund 6000 Einwohner. Es
ist das ilteste Armenviertel («Pueblo Jo-
ven») Limas., Im kleinsten Barrio lebten
rund 1000 Einwohner. Die Pfarrei insgesamt
hatte etwa 20000 Einwohner. Zum Barrio
Villa de Fatima, in dem ich wohnte, gehorten
rund 3000 Einwohner.

Im folgenden beschrinke ich mich der
Einfachheit halber auf dieses Barrio Villa de
Fatima. Es wurde 1950 von Immigranten
aus dem Hochland gegriindet. Heute sind
Wasser- und Stromversorgung eingerichtet.
Da das Barrio an einem Hiigel «klebt», istes
mit dem Auto nur bis zum Barrio-Eingang
erreichbar. Weiter oben gibt es lediglich
Treppen und schmale Fusswege. 80 Prozent
der Bevolkerung sind Gelegenheitsarbeiter
oder arbeitslos. Organisatorisch ist das Bar-
rio in 16 Komitees zu je ca. 200 Bewohner
unterteilt. Die wichtigsten Volksorganisa-
tionen sind —neben der Pfarrei — der Miitter-
club, der «Vaso de Leche» (Organisation
von Miittern, die vom stadtischen Milchpro-
gramm fiir Kinder Gebrauch machen), zwei
Volkskiichen (mit je ca. 50 Frauen) sowie
die Fussballclubs (16 Vereine). Das Gesamt-

TP

barrio hat eine gewihlte Gemeindebehorde,
die im Moment von der «Vereinigten Lin-
ken» gestellt wird. Wichtig ist auch die
ideologische Prisenz von Sendero Lumino-
50.

Man kann also sagen, dass es zwar eine
minimale Volksorganisation gibt, dass diese
aber auf dusserst schwachen Fiissen steht.
Das Bewusstsein von der Notwendigkeit
kollektiver Losungen fiir die gewaltigen -
okonomischen und sozialen Probleme ist
kaum vorhanden. Fast jede Familie sucht
ihre individuellen Wege, um sich das Uber-
leben fiir den niichsten Tag zu sichern. Auch
das Prinzip der Selbsthilfe wirkt fiir die aller-
meisten Leute unverstindlich und abstrakt.
Es gibt kein entsprechendes Bewusstsein,
um das Schicksal auch nur in die eigene
Hand nehmen zu wollen. Die Hilfeempfiin-
ger-Mentalitdt sitzt noch tief. Uberall ver-
sucht man, individuelle Hilfe, d.h. Almosen,
zu ergattern. Von verschiedensten Seiten
erwartet man solche Hilfe: von der Kirche,
von der Regierung, in Wahlkampfzeiten von
den Parteien und von den Kandidaten. Bett-
lermentalitit, Passivitit, tiefes Misstrauen in
die eigenen Fidhigkeiten, Minderwertig-
keitsgefiihle, opportunistische Verhaltens-
weisen, Unfihigkeit zur Selbstverantwor-
tung sowie Misstrauen und Neid gegeniiber
den Nachbarn sind charakteristische psy-
chische Eigenschaften von Slumbewohnern.

213



Dazu gehdrt auch das typische Niitzlich-
keitsdenken. Alle Beziehungen dienen letzt-
lich dazu, personliche Vorteile herauszu-
schinden. So etwas wie Solidaritdt und
Freundschaft ist hdufig blosses Mittel zum
Zweck, also eine Art Zweckbiindnis.

2. Kriterien und Ziele der internatio-
nalen Solidaritit fiir die Befreiung der
Armen in der Dritten Welt

Zunichst ist es unabdingbar, dass wir uns
dieser Rahmenbedingungen bewusst sind,
bevor wir durch unser gutgemeintes solida-
risches Handeln titig werden. Sonst besteht
allzu leicht die Gefahr, dass wir durch unser
Verhalten eine passive (Hilfeempfinger)-
Mentalitidt noch fordern, die doch gerade
verdndert werden soll. Als oberste Maxime
wiirde ich daher formulieren: Unsere Soli-
daritdt mit den Armen der Dritten Welt soll
darauf abzielen, dass die Armen dort mehr
Verantwortung fiir alle Aspekte ihres Lebens
libernehmen. Unsere Grundfrage darf nicht
heissen: Was konnen wir tun, um bestimmte
Probleme in der Dritten Welt zu 16sen? Denn
damit wiirden wir uns selbst als die ent-
scheidenden verantwortlichen Subjekte ei-
ner sozialen Problemlosung aufspielen. Die
Grundfrage muss vielmehr lauten: Was kon-
nen wir beitragen, damit die Armen dort
soviel Verantwortung erlangen, dass sie mit
einem bestimmten Problem aktiv umgehen
und seine Losung an die Hand nehmen kon-
nen?

«Befreiung fiir die Dritte Welt kommt nicht
aus der Ersten Welt»

Damit hingt etwas zusammen, das fiir mich
zu einer fundamentalen Erkenntnis gewor-
den ist und das einschneidende Konsequen-
zen fiir unser Solidaritédtsverhalten hat: Die
Armen in der Dritten Welt selbst sind das
entscheidende Subjekt ihrer Befreiung. Fiir
die Armen in der Dritten Welt heisst das,
dass sie nicht darauf warten konnen oder
diirfen, dass wir sie aus ihrer misslichen
Lage befreien. Und fiir uns selbst heisst das,
dass die Befreiung der Armen in der Dritten
Welt nicht entscheidend von uns abhédngt.
Ein deutscher evangelischer Pfarrer in Lima
hat das kiirzlich in einem Brief knapp und
klar auf folgenden Begriff gebracht: «Be-

214

freiung fiir die Dritte Welt kommt nicht aus
der Ersten Welt.»

Zuerst und zuoberst kommt alles darauf
an, dass die Armen selbst Subjekte werden,
dass sie ihren Status als passive, abhingige
Objekte fremder karitativer Hilfstatigkeit
liberwinden, dass sie lernen, ihr Schicksal
selber zu bestimmen und ihre Befreiung sel-
ber zu organisieren. Das setzt einen langen
und schwierigen Prozess der Bewusstseins-
bildung, der «Piddagogik der Unterdriick-
ten» (P. Freire) voraus. Solange die Armen
selbst das Bewusstsein ihrer eigenen Ver-
antwortung und Subjekthaftigkeit nicht er-
reicht haben, lduft jede internationale Soli-
daritit hochgradig Gefahr, die schon beste-
hende passive Hilfeempfanger-Mentalitét
zu bestitigen und die dringend notwendige
Bewusstseinsverdanderung der Betroffenen
gerade zu verhindern. Sie wiirde damit nur
nochmals dasselbe tun, was die traditionel-
len Systemreprisentanten in Peru seit dem
Kolonialzeitalter bis heute immer getan ha-
ben: die Armen als unmiindige Kinder be-
handeln, regressive Verhaltensmuster und
die Stabilisierung der herrschenden Verhiilt-
nisse fordern.

Bei der direkten Unterstiitzung mit Geld
oder sonstigen Dingen waren wir deshalb in
unserem Barrio dusserst zuriickhaltend. Ge-
schenke, welche die Leute nichts kosteten,
gab es in keinem Fall. Gratis-Lebensmittel-
verteilung kam also iiberhaupt nicht in Fra-
ge. Falls die Pfarrei Lebensmittel bekam,
gaben wir sie an die Volkskiiche weiter. Die
Volkskiiche war eine Art Genossenschaft
von rund 50 eingeschriebenen Frauen. Jedes
Mitglied war verpflichtet, turnusgemass in
einer Equipe das Essen vorzubereiten sowie
einmal pro Woche an einer Genossen-
schaftsversammlung teilzunehmen, an wel-
cher Wahlen durchgefiihrt (halbjghrlich),
der Stand der Buchhaltung prisentiert, Fi-
nanzierungsaktionen fiir den Unterhalt der
Kiche (Kerosin, Transport der Lebensmit-
tel, neue Kiichengerdte usw.) beschlossen
und geplant, Sanktionen gegen sdumige Ge-
nossenschafterinnen verhiingt oder einfache
Vortriage iiber Hygiene und Praventivmedi-
zin geboten wurden. Nur die eingeschriebe-
nen Mitglieder waren berechtigt, das Essen
in der Volkskiiche zu beziehen. Und selbst
fiir sie waren die Meniis nicht gratis, sondern
nur verbilligt (dank der Tatsache, dass Ca-



ritas-Lima einige Lebensmittel wie Milch-
pulver oder Getreide gratis zur Verfiigung
stellte).

Kriterien der Geldhilfe

Bei der Geldhilfe hatten wir von der

Pastoralequipe uns auf folgende fiinf Bedin-

gungen oder Kriterien festgelegt:

1. Keine Privathilfe, sondern nur Unterstiit-
* zung fiir Gemeinschaftsprojekte.

2. Jede Hilfe setzt eine markante Eigenlei-

stung voraus, und zwar nicht nur Gratisar-

beit. (Bel kleineren Gemeinschaftsprojekten

musste die betreffende Gruppe 50 Prozent

der Materialkosten selbst tragen. Im Hoch-

land haben einige unserer Equipen den

Brauch, fiir die Finanzierung des Dachs ei-

nes Raumes aufzukommen.)

3. Die Hilfe darf die Eigenverantwortung

der Betroffenen nicht behindern,

4. Die Hilfe muss die Selbstorganisation des

Volkes fordern (Solidaritidt, demokratische

Strukturen, kollektive Entscheidungen).

5. Die Hilfe darf keine bleibende Abhdingig-

keit zur Folge haben.

Ein kleines Beispiel aus dem Gesund-
heitsbereich kann unsere Hilfspraxis ver-
deutlichen. In unserem Barrio kommt drei-
mal pro Woche ein Arzt vorbei, der ungefahr
zu 40 Prozent von der Pfarrei (d.h. von unse-
ren Spendengeldern) und zu 60 Prozent von
dem unterhalten wird, was die Leute fiir die
Konsultation zu bezahlen haben. Um die
Gesundheitsversorgung zu verbessern, ha-
ben wir nicht dafiir gesorgt, dass der Arzt
jeden Tag ins Barrio kommt oder dass wir
einen hoheren Anteil an seiner Entlohnung
tibernehmen. Vielmehr wurde ein beschei-
denes Projekt mehrerer dezentralisierter
Hausapotheken in Angritf genommen. Kon-
kret wurden mehrere Gesundheitskurse
(eine Art gehobene Samariterkurse) mit un-
serem Arzt durchgefiihrt. Dadurch wurden
die Leute, die alle Kurse abgeschlossen
hatten, in die Lage versetzt, die hiufigsten
Krankheiten (z.B. Durchfall, Bauchweh, Er-
kdltung) und Verletzungen zu behandeln,
wobei sie auch die elementarsten Medika-
mente ausgehindigt bekamen (die wieder-
um von der Gesundheitsorganisation Provi-
da zur Verfiigung gestellt wurden). Damit
wollten wir erreichen, dass das Vertrauen
der Leute in ihre eigenen Fahigkeiten gefor-

dert werde, dass sie Eigenverantwortung
libernehmen, dass das System der kleinen
Hausapotheken die autonome Volksorgani-
sation stdrke und dass sie von fremden und
teuren Arzten unabhingiger wiirden.

Fin anderes Beispiel ist die oben erwihnte
Volkskiiche, deren Aufbau wir mit einem
Darlehen (das in Raten zuriickbezahlt wer-
den musste) unterstiitzt haben. Die Volks-
kiiche verlangt verschiedene Eigenleistun-
gen (turnusgemasses Kochen, wichentliche
Versammlungen, gemeinsame Finanzie-
rungsaktionen, reduzierte Preise fiir das Es-
sen), sie fordert die Eigenverantwortung und
die Selbstorganisation der betroffenen Frau-
en, die hier vielleicht zum ersten Mal in
threm Leben demokratische Entscheidungs-
prozesse lernen und die Erfahrung machen,
dass ihre Stimme etwas z&hlt.

Miihsame Motivationsprozesse

Natiirlich ist ein solches Problemldsungs-
verhalten (Aufbau eines Volksgesund-
heitsprojekts, Organisierung einer selbstver-
walteten Volkskiiche) auch fir uns selber
als auslindische Pastoralequipe viel auf-
wendiger, langwieriger und miihsamer als
jede assistentialistische Direkthilfe. Solchen
Projekten gehen endlose Sitzungen und ge-
meinsame Planungen, mithsame Motivati-
onsprozesse, zihe Phasen der Bewusstseins-
bildung und der Volkserzichung, zermiir-
bend langsame Fortschritte und auch unwei-
gerliche Riickschldge voraus.

Oft steigen Leute, die im Projekt eine
verantwortliche Rolle spielen, plotzlich aus.
Dann miissen neue Leute motiviert, heran-
gebildet und eingearbeitet werden. Manch-
mal kann es zwei oder drei Jahre dauern, bis
wir mit flinfzig Familien, die sich zusammen
aufgerafft haben, das erreichen, was wir
unter Umstinden mit dem direkten Griff
zum Geldbeutel, oberflidchlich gesehen, in
fiinf Minuten hitten erreichen kénnen. Und
doch ist das alles ein notwendiger Prozess
und ein wichtiger Bestandteil des Projektes
selber. Denn im Unterschied zu einer assi-
stentialistischen Direkthilfe beginnt sich
durch einen solch miihsamen Prozess etwas
in den Kopfen dieser Menschen selbst zu
verdndern. Auch wenn es vielleicht dusser-
lich nicht direkt messbar ist, so bedeutet es
doch einen gewaltigen qualitativen Fort-

213



schritt, dass diese fiinfzig Familien im Laufe
eines solchen Prozesses Selbstvertrauen
gewonnen haben, dass durch eine verbes-
serte hausliche Hygiene weniger Krankhei-
ten auftreten oder dass der Mann seine Frau
und seine Kinder weniger priigelt, weil er
sich nun weniger zum Alkohol hingezogen
fiihit.

3. Konkrete Moglichkeiten solidarischen
Handelns von hier aus

Meine Erfahrungen in Peru teilweise iiber
das Barrio Villa de Fitima ausweitend,
mochte ich im folgenden etwas unsystema-
tisch und vielleicht auch subjektiv vier kon-
krete Formen unserer Solidaritétstitigkeit
hervorheben, die dazu beitragen kénnen, lo-
kale Befreiungsprozesse in der Dritten Welt
Zu unterstutzen:

a. Personliches Anteilnehimen an den
befreienden Kdmpfen

Ich nenne diesen Punkt bewusst an erster
Stelle. Internationale moralische Unterstiit-
zung fiir Personen, Gruppen und Organisa-
tionen, die sich in der Dritten Welt unter
schwierigen und oft gefahrlichen Umstén-
den fiir Befreiung und Verdnderung ihrer
Verhiltnisse einsetzen, scheint mir etwas
vom Wichtigsten zu sein. Sie stdrkt das auf-
keimende Selbstbewusstsein und Subjekt-
werden des armen Volkes, sie macht Mut in
schwierigen Zeiten, motiviert zum Weiter-
machen. Es ist wirklich eine starke Erfah-
rung, in kritischen Momenten, da eine Grup-
pe oder Organisation diffamiert oder gar
verfolgt wird, ein Solidarititstelegramm aus
dem Ausland zu bekommen. In solchen
Momenten ist es fiir die Leute dort eine
grosse Ermutigung und eine enorme Kraft
Zu wissen, dass man nicht allein ist, dass man
sogar weit weg, in Tausenden von Kilome-
tern Entfernung an sie denkt, mitfiebert und
Anteil nimmt an ihren schwierigen Kamp-
fen. Auch engagierte und in ihrem Bewusst-
sein fortgeschrittene Menschen sind immer
wieder auf solche «Mutspritzen» und neuen
Motivationen angewiesen. Von Martin Nie-
moller wird erzdhlt, dass er wiahrend seiner
Haftzeit im KZ eine Depression iiberwand,
als seine Frau zu ihm kam und ihm erzihlte:
«Selbst die Eskimos beten fiir dich!»

216

Diese Art des solidarischen Anteilneh-
mens ist gar nicht so aufwendig, und sie
eriibrigt auch die hiufige resignative Frage,
was wir denn in unserer ganzen Ohnmacht
{iberhaupt an wirklichen Veridnderungen be-
wirken konnen. Vorausgesetzt ist allerdings
ein persénlicher Kontakt zu Personen oder
Gruppen dort, sowie die Bereitschaft, sich
minimal {iber ihre Situation und ihre Kdmp-
fe zu informieren. Das ist, von aussen gese-
hen, nicht sehr spektakuldr, fiir die engagier-
ten Leute dort ist es aber von kaum zu iiber-
schitzendem Wert. Eine gute Moglichkeit,
sich auf diesen Weg der Solidaritit einzulas-
sen, ist das Eingehen einer Partnerschaft mit
einer Basisgemeinde, einer Pfarrei, einer
Menschenrechtsgruppe, einer Frauenorga-
nisation usw. in Peru (oder in einem anderen
Land). Solche Partnerschaften ermoglichen
die Etablierung fester gegenseitiger Kontak-
te, den permanenten Austausch untereinan-
der, und sie machen solidarisches Handeln
konkret, iiberschaubar, lebendig und per-
sOnlich. Sie bedeuten nicht einfach eine ab-
strakte und anonyme Solidaritdt mit irgend-
einer «Sache», sondern mit konkreten
Freundinnen und Freunden, die eine be-
stimmte «Sache» personifizieren.

Ich mochte hier darauf hinweisen, dass
mit den beriihmten europiischen und nord-
amerikanischen Arbeits- und Friedensbri-
gaden in Nicaragua primdr genau diese
Form der Solidaritét anvisiert war. Der Wert
dieser Brigaden war weniger die direkte
quantitative Arbeitsleistung als vielmehr die
Absicht, den Nicas moralischen Riickhalt zu
geben und ihnen konkret vor Augen zu fiih-
ren, dass ihre Revolution und ihr Kampf
gegen die Interventionspolitik der US-Re-
gierung in aller Welt mit Hoffen und Bangen
mitgetragen wird.

b. Herstellen von internationaler
Offentlichkeit

In eine dhnliche Richtung weist auch das
Herstellen von internationaler Offentlich-
keit. Ich denke konkret an die Arbeit von
Amnesty International und an die Praxis ei-
niger Gruppen hier, mit Hilfe von «campos
pagados» (Inserate) in dortigen Zeitungen
Solidarititsbotschaften zu verdffentlichen.
Aus peruanischer Erfahrung kann ich sagen,
dass dies dusserst wirkungsvolle Instrumen-



te sind. Ich erinnere mich an einen mutigen
Staatsanwalt, Carlos Escobar, zustindig fiir
die Untersuchung von Menschenrechtsver-
letzungen. Er untersuchte ein vom Militar
am 14. Mai 1988 an der Zivilbevolkerung
veriibtes Massaker mit 29 Toten. Von seiten
des Militdrs war er massivstem Druck und
Morddrohungen ausgesetzt. Trotzdem liess
er sich durch den Terror der Militdrs und
paramilitdrischer Gruppen nicht einschiich-
tern. Bereits waren sdmtliche Zeugen des
Massakers verschwunden und spéter ermor-
det aufgefunden worden, und es war wirk-
lich nur noch eine Frage der Zeit, bis auch
der unbeugsame und unbequeme Staatsan-
walt totgemeldet wiirde. Da startete Al
innert kiirzester Zeit eine seiner bekannten
Briefaktionen zugunsten dieses Staatsan-
waltes. Buchstiblich aus aller Welt wurden
der Staatsprisident und die Armeespitze mit
Briefen von Al iiberschwemmt, in denen um
schonungslose Aufklirung des Massakers
und um Schutz fiir den Staatsanwalt gebeten
wurde. In der peruanischen Presse kam die
Al-Kampagne ausfiihrlich zu Wort. Das
riesige internationale Aufsehen um diesen
Fall war der Armee und dem Staat so pein-
lich, dass sie es sich nicht mehr leisten
konnten, auch noch den Staatsanwalt zu eli-
minieren. Statt dessen wurde er «nur» des
Amtes enthoben.

Eine dhnliche Wirkung haben auch die
erwahnten «campos pagados»,in denen sich
internationale Gruppen mit verhafteten oder
bedrohten Frauen und Minnern von Men-
schenrechts- und Gewerkschafts-Organisa-
tionen solidarisieren. Diejenigen, die in Peru
(und natiirlich auch in anderen Lindern) die
Menschenrechte systematisch verletzen,
schiamen sich zutiefst, wenn sie sich bewusst
werden, dass ihre Praktiken international
bekannt geworden sind. Sie fiirchten die in-
ternationale Offentlichkeit wie die Pest. Sol-
che Aktionen bilden daher einen wirkungs-
vollen Schutz gegen unmittelbare Bedro-
hungen, abgesehen davon, dass sie fiir die
Betroffenen auch einen gewaltigen morali-
schen Riickhalt darstellen.

c. Politische Solidaritdt

Von Bedeutung bleibt selbstverstindlich die
politische Solidaritit, wobei ich aber auch
hier betonen mochte, dass der erste und ent-

scheidende Schritt in der Dritten Welt selbst
getan werden muss. Wir diirfen nicht verges-
sen, dass die traumatischen Massnahmen der
peruanischen Regierung zur Sanierung der
bankrotten Wirtschaft auf mehr oder weni-
ger sanften Druck des IWF erfolgt sind.
(Kurz vor seinem Amtsantritt Ende Juli
1990 hatte Priasident Fujimori dem IWF ei-
nen Besuch abgestattet und danach sein ur-
springlich vorgesehenes Wirtschaftspro-
gramm radikal umgekrempelt.) Die bekann-
ten Folgen dieser wirtschaftspolitischen
Rosskur waren iiber Nacht die Streichung
samtlicher staatlichen Subventionen auf den
Grundnahrungsmitteln, die dreissigfache
Verteuerung des Benzinpreises und die
durchschnittliche Versechsfachung der iib-
rigen Preise des tdglichen Bedarfs. Auch
wenn nicht geleugnet werden darf, dass die
vorausgegangene Regierung unter Alan
Garcia den desolaten Zustand der peruani-
schen Wirtschaft erheblich mitzuverantwor-
ten hatte, die verheerende Wirtschaftskrise
also zu einem schénen Teil auf interne Ursa-
chen zuriickgeht, so ist es doch der IWF als
Interessenvertreter des internationalen Ka-
pitals, der die Artder heutigen Kur verordnet
hat. Der politische Kampf gegen die Rezepte
des IWF ist daher ein Teil der internationa-
len Solidaritit.

Deutlich zu spiiren bekommen die ver-
armten Sektoren in Peru auch die Auswir-
kungen der hohen staatlichen Verschul-
dung. Letztlich gehtes jadem IWF darum, in
Peru Verhiltnisse zu schaffen, die es erlau-
ben, den internationalen Schuldendienst
wieder aufnehmen zu kénnen. Und das Re-
zept dazu heisst Erhhung der Staatseinnah-
men und Reduktion der Staatsausgaben. In
der Folge kam es dann eben auf der einen
Seite zur bekannten Benzinpreiserhdhung
um das Dreissigfache zwecks Erhohung der
Staatseinnahmen und anderseits zur Strei-
chung der staatlichen Subventionierung von
Grundnahrungsmitteln und anderer Sozial-
leistungen, zu Massenentlassungen in den
staatlichen Betrieben sowie zur Reduzie-
rung der Lohne und der Kaufkraft, um die
Staatsausgaben zu vermindern. Die Konse-
quenzen dieser Art von Wirtschaftssanie-
rung bekommen unsere Leute in den Armen-
vierteln auf schmerzliche Weise zu spiiren,
und die Bedeutung der internationalen Soli-
daritidt im Zusammenhang mit der Frage ei-

217



nes generellen Schuldenerlasses leuchtet
unmittelbar ein. (Allerdings wére ein Schul-
denerlass allein noch keine Garantie, dass
dieser auch wirklich den Armen zugute
kdme. Es miisste intern erst noch sicherge-
stellt werden, dass die freigewordenen Gel-
der nicht in die Korruption und Giinstlings-
wirtschaft absickern wiirden, womit noch-
mals die Bedeutung interner Faktoren an-
gesprochen wire...)

Um Peru einmal zu verlassen, wiren als
weitere Paradebeispiele politischer Solidari-
tdt der internationale Siidafrika-Bovykott
(Friichteboykott, Bankenboykott) und die
weltweilte Nicaragua-Solidaritdt in den 80er
Jahren zu erwidhnen. Beides sind auch inso-
fern Musterbeispiele, als die eigentliche und
entscheidende Befreiung tatsidchlich von
den Leuten dort selber organisiert und er-
kdmpft wird bzw. worden ist, wihrend die
internationale Solidaritdtswelle nur subsidi-
ar ihren Befreiungsprozess mitzutragen und
zu begleiten brauchte (siehe oben).

Natiirlich 1st die konkrete Praxis der poli-
tischen Solidaritédt eine Stufe komplexer und
manchmal auch abstrakter als die vorher
genannten Solidaritdtsformen. Viele von
uns diirften sich tiberfordert fiihlen, wenn es
darum geht, selber konkret etwas gegen die
Politik des IWF oder zur Losung des inter-
nationalen Schuldenproblems zu tun. Des-
wegen sind unter diesem Punkt zum Teil
auch eher Organisationen (Gewerkschaften,
Hilfswerke, entwicklungspolitische Institu-
tionen, Kirchen usw.) als Einzelpersonen
angesprochen. Aber auch dann kénnen wir
immerhin entsprechende institutionelle In-
itiativen und Organisationen unterstiitzen
oder innerhalb solcher Organisationen (Kir-
chen, Gewerkschaften) auf politische Soli-
daritdt dringen. Um nur ein Beispiel zu
nennen: Mitglied bei der «Erkldrung von
Bern» oder bei der «Aktion Finanzplatz
Schweiz — Dritte Welt» zu werden, wire
bereits eine konkrete Form der Einlosung
der politischen Solidaritit.

d. Materielle Hilfe

Als letzte Form der internationalen Solidari-
tdt mochte ich die materielle Hilfe nennen.
Sie wird auch in Zukunft unerlasslich sein.
Auch wir waren fiir unsere Arbeit in unseren
Armenvierteln auf Spenden aus der Schweiz

218

angewiesen. Aber wie ich oben schon aufzu-
zeigen versuchte, ist materielle Hilfe von
allen Solidaritdtsformen die problematisch-
ste und gefihrlichste. Assistentialistisch und
paternalistisch gewihrt, kann sie sich fiir das
Bewusstsein und die Entwicklung der Leute
verheerend auswirken.

Als kleines Beispiel mochte ich nur die
Anfénge unserer Volkskiiche im Jahre 1985
(noch vor unserer Tatigkeit dort) anfiihren.
Unsere Vorgingerequipe hatte mit den Frau-
en des Barrios schon einen ldngeren Prozess
hinter sich, in dem es um den Aufbau einer
gemeinsamen, selbstverwalteten Pfarrei-
Volkskiiche und — damit zusammenhéingend
— um die Selbstorganisierung der drmsten
Frauen ging. Selbstverwaltung meinte nicht
nur, dass die Frauen fiir die Mahlzeiten we-
nigstens symbolisch etwas bezahlten, son-
dern auch, dass sie gemeinsam die wochent-
lichen Speisepldne bestimmten, den Preis
pro Mahlzeit festlegten und unter sich tur-
nusgemdiss das Einkaufen und Kochen auf-
teilten sowie sonstige Aktivititen beschlos-
sen. Alle Entscheidungen sollten in der
Gruppe fallen und so zu einer demokrati-
schen Bewusstseinsbildung und Selbstorga-
nisierung der Frauen beitragen. Es kam denn
auch zu einem vielversprechenden Start
dieser Volkskiiche — genau bis zu dem Mo-
ment, als die neu in die Regierung gewahlte
APRA-Partei ins Barrio kam und allen
Frauen, die der APRA beitreten wiirden,
Gratis-Lebensmittel und sonstige Gunster-
weise in Aussicht stellte. Ausserdem eroff-
nete die APRA im Barrio selber eine staat-
lich subventionierte Volkskiiche, in der jede
Arbeit von der Regierung bezahlt wurde. In
dieser Volkskiiche konnten sich alle ein-
schreiben, sofern sie Mitglied der APRA
waren oder wurden. Damit bot die APRA-
Volkskiiche das Gleiche wie die Volkskiiche
der Pfarrei, mit dem Unterschied allerdings,
dass die eingeschriebenen Frauen sich we-
der organisieren noch sonst ein Engagement
eingehen mussten. Das Resultat war, dass
fast alle Frauen aus dem autonomen Projekt
der pfarreilichen Volkskiiche austraten und
sich bei der APRA-Volkskiiche einschrie-
ben, da diese ihre unmittelbaren Bediirfnisse
billiger und bequemer befriedigte. Das
Resultat war also, dass die autonomen
Volksorganisationen und die erreichten
Ansitze zur Selbsthilfe und zur Selbstorga-



nisation durch solche assistentialistische
Hilfe massiv gefdhrdet wurden. Das Projekt
der selbstverwalteten Pfarrei-Volkskiiche
musste noch im gleichen Jahr begraben wer-
den und wurde erst 1988 neu ins Leben
gerufen, nachdem der Staat inzwischen
bankrott gegangen war und von dort keine
Hilfe mehr kam, so dass auch die APRA-
Volkskiiche auf der Stelle wieder ver-
schwand.

» Falsch eingesetzt, gereicht also materielle
Hilfe letztlich mehr zum Schaden als zum
Nutzen. Sie setzt eine genaue, ganzheitliche
Kenntnis des Kontextes, der Mentalitdt der
Leute, der ortlichen Zusammenhénge, der
Eigenleistungen und der moglichen Folgen
voraus. Jedenfalls ist es unabdingbar, dass
siec den oben angefiihrten Kriterien geniigt,
sonst 1dsst man besser die Finger davon oder
tberldsst die Verteilung materieller Hilfe
jenen spezialisierten Hilfswerken, die ihrer
Projektpolitik die entsprechenden Kriterien
zugrunde legen und auch tiber lokale Kennt-
nisse verfiigen. Ich kann aus eigener Erfah-
rung bestétigen, dass das Fastenopfer stets
den Kontakt mit uns und mit peruanischen
Volksorganisationen aufgenommen hat und
seine Projekte jeweils auf den ganzheitli-
chen Kontext abzustimmen sucht. Von ma-
teriellen Hilfeleistungen auf eigene Faust
wiirde ich demgegeniiber eher abraten.

4. Eine Spiritualitat der Solidaritat

Der Grundsatz, dass in erster Linie die Ar-
men selbst fiir ihre Befreiung verantwortlich
sind, konvergiert mit neueren entwick-
lungstheoretischen Tendenzen, die ihre Auf-
merksamkeit verstirkt auf die endogenen
(hausgemachten) Ursachen von Unterent-
wicklung gelenkt haben (interne Biirokratie,
Korruption, Giinstlingswirtschaft, Verhal-
tensmuster, Bewusstseinshaltungen usw.).
Einige Beispiele sollen das Ausmass an
Biirokratie, Korruption und Giinstlingswirt-
schaft in Peru verdeutlichen: Zwischen
1985 und 1990, als die APRA-Parte1 unter
Alan Garcia an der Regierung war, wurde
die staatliche Biirokratie schitzungsweise
um zusitzliche 200000 Parteimitglieder
aufgeblidht (von 700 000 auf 925 000). Viele
dieser Neuangestellten haben zwar ihre
staatlichen Stellen nie angetreten, sondern
weiterhin in ihren jeweiligen Parteibiiros

gearbeitet, den Lohn bezogen sie aber trotz-
dem vom Staat (fiktive Anstellungen). —
Oder es kam vor, dass aufgrund der staatli-
chen Lohnliste in einem abgelegenen Dorf
im Hochland zwei Krankenpfleger in einem
staatlichen Gesundheitsposten hitten arbei-
ten miissen. Diesen Gesundheitsposten gab
es aber gar nicht, und der vom Staat an die
zwei fiktiven Krankenpfleger ausgezahlte
Lohn verschwand irgendwo in der Tasche
eines untergeordneten Verwaltungsbeam-
ten. — Schliisselstellen in staatlichen Betrie-
ben wurden nicht nach dem Kriterium der
beruflichen Qualifikation, sondern nach
Parteizugehorigkeit besetzt. Nach dem glei-
chen Prinzip wurden interne Beforderungen
vorgenommen: Sekretdrinnen wurden iiber
Nacht zu stellvertretenden Direktorinnen
ernannt. Thr einziges Verdienst war, Mit-
glied der APRA zu sein. Demgegeniiber
blieb qualifiziertes Personal auf seinen un-
tergeordneten Posten sitzen. — Beim «pa-
quetazo» (einschneidende wirtschaftspoliti-
sche Massnahmen zur Sanierung der Wirt-
schaft) vom September 1988 wurden zwar
die Subventionen auf Brot und Reis massiv
beschnitten, nicht aber die Subventionen fiir
die Bierproduktion. Grund: Die Besitzer der
grossen Bierbrauereien sind einflussreiche
Mitglieder der APRA. — Von 1985 bis 1990
wurden 20 000 neue Lehrer angestellt, wo-
von die Hilfte gerade erst die Sekundarschu-
le abgeschlossen, also keine Berufsausbil-
dung hatten. Hingegen hatten sie etwas an-
deres gemeinsam: Sie waren Jungmitglieder
der APRA. — Die Korruption ist praktisch
allgegenwirtig. Mit Bestechungsgeldern
kann man aus Steuerbeamten leicht Kompli-
zen von Steuerhinterziehung machen. Viele
Richter féllen ihre Urteile zugunsten jener
Partei, die ihnen mehr zahlt. Schwierigkei-
ten beim Zoll kdnnen mit einem entspre-
chend grossziigigen Trinkgeld an die Zoll-
beamten vermieden werden. Bei entspre-
chenden Dollars driicken die Polizisten ein
Auge zu. Bei dieser omnipréasenten Korrup-
tion ist es illusorisch, an die regulativen
Krifte des Marktes zu glauben. Eine sinn-
volle Entwicklungsplanung ist nicht mog-
lich, da die Korruption alles unterlaufen
kann.

Diese wenigen Hinweise sollten geniigen,
um die Bedeutung endogener Ursachen fiir
Unterentwicklung aufzuzeigen. Auch in

219



Peru sind sich die in der Befreiung des Vol-
kes engagierten Krifte bewusst geworden,
dass externe Massnahmen, z.B. ein Schul-
denerlass, fast zwangsldufig ins Leere grei-
fen, wenn die endogenen Bedingungen nicht
an der Wurzel verdndert werden. Dies macht
nun aber umgekehrt unsere Solidaritét nicht
liberfliissig, wenngleich es ihr zweifellos
etwas von ihrem hohen Leistungsdruck
nimmt. Unsere Solidaritit kann und soll
solche endogenen Befreiungsprozesse sub-
sididr unterstiitzen.

Noch mehr als frither meine ich, dass ech-
te Solidaritit letztlich spirituell begriindet
ist. Solidaritit heisst neutestamentlich Aga-
pe und meint, dass ich die Sache des/der
anderen freiwillig zu meiner eigenen Sache
mache. Sie bezeichnet meine Verantwor-
tung fiir das Subjektsein des/der anderen.
Besonders Johann Baptist Metz hat darauf
hingewiesen, dass im christlich-jiidischen
Gottesgedanken die Option fiir das Subjekt-
seinkonnen aller Menschen enthalten ist.
Das zeigt sich beispielhaft an der Befreiung
Isracls im Exodus: Menschen werden hier
herausgerufen aus dem Sklaven- oder Ob-
jektstatus und zu Subjekten berufen. Auch
die Glaubensgeschichten des Neuen Testa-
ments sind Geschichten der dramatischen
Bildung des Subjektseins, der Befreiung aus
der Versklavung durch Zwénge und Angste,
durch Krankheit und Schuld. Diese gottliche
Option fiir das Subjektwerden aller Men-
schen ist auch die Option der Christinnen
und Christen in der Nachfolge Jesu. Wenn
ich oben gesagt habe, dass das oberste Ziel
und Prinzip unserer internationalen Solida-
ritdt das selbstverantwortliche Subjektwer-
den, die Befreiung vom passiven Abhin-
gigkeits- und Objektstatus und die Uber-
windung der regressiven Hilfeempfinger-

mentalitdt der Armen in der Dritten Welt
sein soll, so liegt hier der letzte theologische
und spirituelle Grund dafiir.

Und schliesslich noch ein Letztes, das
meines Erachtens auch zur Spiritualitdt der
Solidaritit gehort: Wir sind hier immer ein
bisschen in der Versuchung gewesen, die
Armen in der Dritten Welt und ihre Kdmpfe
zu Idealisieren. Mit ehrlicher Begeisterung
haben wir fiir den neuen Menschen in Nica-
ragua geschwirmt, mit grossen Erwartun<
gen und Hoffnungen haben wir die Armen in
den lateinamerikanischen Basisgemeinden
in den Rang vom Musterchristen und Lehr-
meistern des Glaubens befordert, mit fast
heiligmaissiger Verehrung haben wir gross-
artige lateinamerikanische Bischofsgestal-
ten auf der Kontrastfolie hiesiger Amtsbrii-
der bewundert. Das alles war gewiss eine
einseitige Sicht der Wirklichkeit. Der neue
Mensch, die alles iiberstrahlenden Basisge-
meinden, die Oscar Romeros und Hélder
Camaras sind auch in Lateinamerika die
Ausnahme und nicht die Regel. Wir miissen
uns auch fragen, was eigentlich hinter sol-
chen Idealisierungstendenzen steckt. Wol-
len wir damit den Armen noch zusitzliche
ethische Lasten aufbiirden? Warum miissen
die Armen auch fromm, die Indios tapfer
und die «Wilden» gut sein, damit sie in
unseren Augen solidaritatswiirdig sind?
Gustavo Gutiérrez hat immer wieder betont,
dass die Option fiir die Armen nicht darin
griindet, dass die Armen moralisch besser
sind, sondern darin, dass sich der Gott des
Lebens ihres Elends erbarmt. Solidaritéit hat
es nicht notig, die Armen zu idealisieren.
Solidaritét heisst, ihre Sache im Kampf ge-
gen die strukturelle Ungerechtigkeit zu un-
serer Sache zu machen, und zwar nicht fiir
sie, sondern mit ihnen und von ihnen her.

Kurs fiir Mission und Entwicklungspolitik

Telefon 041 31 52 43.

16. Wiederholung: 12./13. Oktober 1991 bis Ostern 1993

Dieses Angebot richtet sich an Frauen und Ménner zwischen 18 und 40 Jahren, die bereit sind, mit
weltweiter Perspektive fiir eine menschengerechte Entwicklung in der Schweiz und in der «Zwei-
Drittel-Welt» einzutreten. Der Kurs umfasst zehn Wochenenden, eine Schlusswoche sowie
Treffen in Regionalgruppen. Zwischen den Wochenenden sind Kursunterlagen zu studieren.

Leitung: Andreas Heggli, Markus Isenegger, Romero-Haus.
Anmeldung: bis 12. September; vorher muss ein Orientierungstreffen besucht werden;
bitte Unterlagen sofort anfordern bei: Romero-Haus, Kreuzbuchstrasse 44, 6006 Luzern,

220



	Welche Rolle spielt die Unterstützung vom Ausland im Prozess der Befreiung? : Erfahrungen in einem peruanischen Armenviertel

