
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 6

Artikel: Diskussion : "Radikales '98 statt reaktionäres '91"? Wider-Spruch zum
Beitrag von Josef Lang im Mai-Heft (NW 1991, S. 147ff.)

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nerallinie der israelischen Politik erklärt. Besonders

schäbig ist, dass Villain dabei eine zionistische

Instrumentalisierung der Shoah unterstellt
(«Nur diese jähe Dringlichkeit der Staatsgründung

zwecks Rettung möglichst vieler <heiligte>
dann auch bestimmte Mittel militärischer und
anderer Art, deren exzessiver Einsatz...») und
dabei die monströsen Verbrechen Nazideutschlands

verharmlost. Villain sieht hinter dem
deutschen Verwaltungsmassenmord am jüdischen
Volk eine «Handvoll politischer Abenteuer
Ausgeburten eines ins Schleudern geratenen
Spätkapitalismus», die «zur Ablenkung von dessen

Schwierigkeiten das grösste Pogrom aller
Zeiten» (S. 91) veranstalteten. Dass in Deutschland

der Antisemitismus Europas in einem von
allen Gefühlen abstrahierten, organisierten
Massenmord nie gesehener Perfektion kulminierte
und die Welt im übrigen weithin gleichgültig
demgegenüber blieb, muss Villain leugnen.
Antisemitismus oder Judenfeindschaft gibt es offenbar

für ihn nicht; sie kommen im ganzen Artikel
nicht einmal sprachlich vor. Auch die russischen
Pogrome sind deshalb für ihn Manöver, mit denen
«es eine verrottende feudale Oberschicht immer
wieder verstanden (hatte), bedrohliche soziale
Spannungen und Widersprüche von sich weg und
auf die jüdischen Minderheiten abzulenken»
(S. 90). So bleibt das Volk nur verführtes Opfer
der Herrschenden und die linke Ideologie rein.
Aber müsste man die Massen Russlands pressen,
die Juden zu verfolgen? Hatten die Herrschenden
es ihnen nicht vielmehr erlaubt, in Pogromen das
tiefsitzende antijüdische Mütchen zu kühlen? Hat
etwa.Hitler die Deutschen zum Morden gezwungen?

Haben sie es nicht vielmehr ihm ebenso wie
er es ihnen erlaubt? Hat nicht die jahrhundertelan-
ge christliche Lehre der Völker in der Verachtung
der Juden das jüdische Volk zum designierten
Opfer jedweden Hasses in Europa gemacht?

nach Algerien. Sie müssten vielmehr zumeist aus
ihnen fliehen. Und sie konnten auch - anders als
die Franzosen, die Engländer, die Deutschen und
die Holländer z.B. - nicht aus ihrer «Kolonie»
wieder zurückkehren, selbst wenn sie es gewollt
hätten. Erinnern wir uns nur daran, wie schändlich
die vor den nazistischen Greueltaten Fliehenden
immer wieder abgewiesen wurden. Erinnern wir
uns, dass Leonhard Ragaz nach der «Reichskristallnacht»

im Blick auf die entsetzliche Not der
Juden im deutschen Machtbereich im Dezember-
Heft der «Neuen Wege» u.a. schrieb: «Es ist ein
unerhörtes Bild: diese 600 000 Menschen, die
zwischen den Grenzen der <christlichen> Völker
von Hunger, Qual und Tod gehetzt hin und her
irren. Wir werden dafür gerichtet werden, dass wir
es so weit kommen liessen und jetzt so feige und
herzensträge reagieren.»Aber machen wir nur die
Augen heute auf. Welches Land ist denn bereit,die
in einem Massenexodus aus der Sowjetunion
emigrierenden jüdischen Menschen in relevanten
Zahlen aufzunehmen? Deutschland jedenfalls ist
dazu nicht bereit, die Schweiz ebenfalls nicht,
aber auch nicht Amerika, das klassische Asylland.
Wenn Jean Villain ein Land ausser Israel bekannt
sein sollte, so möge er es nennen. Er verdiente sich
einen Gotteslohn.

Ekkehard Stegemann

«Radikales '98 statt
reaktionäres '91»? Wider-Spruch
zum Beitrag von Josef Lang im
Mai-Heft (NW 1991, S.147ff.)

Lieber Jo,

Der Zionismus als Befreiungsbewegung des
jüdischen Volkes

Es ist im Kern die Leugnung dieser Tatsache, dass
die europäischen Gesellschaften- real existierende

kapitalistische ebenso wie sozialistische- durch
und durch antisemitisch bestimmt waren - und
sind, welche Villains Fehlbeurteilung des
Zionismus meines Erachtens regiert. Nur deshalb
kann er nicht einmal mit einer Zeile in seinem
Artikel anerkennen, dass der Zionismus eine
Befreiungsbewegung des jüdischen Volkes
angesichts des europäischen Nationalismus und seines
die Juden ausgrenzenden, widerwärtigen
Antisemitismus war. Nur deswegen leugnet er den
tiefgreifenden Unterschied zwischen dem Zionismus
und dem europäischen Kolonialismus. Denn die
Juden sind nicht von ihren Mutterländern nach
Palästina geschickt worden wie die Franzosen

194

natürlich gilt es, aus der Geschichte aufklärend
das zu heben, was vergessen zu machen, ein
Interesse besteht. Das machst Du mit Deiner
Salecina-Rede über die Schweiz. Du machst noch
mehr. Du thematisierst auch die Interessen, die
von 1891 bis 1991 die «andere Schweiz» von
1798, 1848, 1918, 1968 möglichst zu verhindern
versuchten - und immer noch verhindern! Du
meldest an, dass geschichtliche Aufklärung eine,
vielleicht die wichtigste Methode ist, um bei der
real existierenden Schweiz nicht alle Hoffnung
fahren zu lassen. Und Du meldest
politischkämpferisch an, dass Du Dir das, was historisch
gewusst werden kann, von keiner reaktionären
700-Jahr-Feier abkaufen lässt. Du klärst auf, Du
klärst politisch auf und traust solcher Aufklärung
nach wie vor einen (heilsamen) Streit zu. In Sachen
Aufklärung gehe ich grundsätzlich mit Dir einig.
Was hätte ich da zu mäkeln?



Durchgesetzt haben sich die helvetischen
Macht-Zynismen

Fast möchte ich, frei nach Goethe, kalauern: Die
Botschaft hör ich wohl, allein mir fehlt Dein
Glaube (je länger desto mehr). Du hast mir vor
kurzem - auch etwas kalauernd - mit Bezug auf
die «Dialektik der Aufklärung» gesagt, Du betontest

mehr die Aufklärung, ich hingegen mehr
deren Dialektik. Da wird's denn unter Freunden
strittig. Und ich versuche den Streit - in Stichworten

bloss - wachzuhalten, weil es an sich ein
zentraler Streit ist.

Du schreibst: «Das System Escher ist ein Kind
der 48er Revolution, aber ein illegitimes.» Ich
würde anfügen: aber das, das überlebt, kräftig,
immer kräftiger, mehr als ein Jahrhundert nach
dem Tod der Gründer(-Väter). Oder pointiert:
Wie sich zeigte, hatte Escher recht; er hat real
«wahr» gemacht, wozu die Ideale dienten. Das
könnte zynisch klingen, ist aber nur (bitter) nahe
bei den helvetischen Macht-Zynismen, die sich
durchgesetzt haben und sich durchsetzen.

Du sagst mit grossem Recht, dass Geschichte
nicht nur ökonomisch aufgeklärt werden muss,
sondern auch in ihren «Überbauten», und die
Linie, die Du verfolgst bis zu «Alpen statt
Aufklärung» ist die, die ich - in etwa- auch sehe. Nur
ist mir der Strich schon am Anfang nicht so rein,
wie Du ihn zeichnest, er ist von Anfang an «tragischer»

mit dem vermittelt, was eben nicht sein
sollte und noch nicht sein soll! Zum Beispiel der
grosse Schulmann der Regeneration, Thomas
Scherr. Er hat durch die Schule das Ideal vom
Volk und seinem Staat tatsächlich zu verwirklichen

versucht. Er dachte sich sogar ein lebenslanges,

permanentes Recht auf Bildung aller
aus. Im umständlichen Titel einer Schrift von
1842 (als Scherr politisch schon wieder abgesägt
war) heisst es so schön: «...hergeleitet aus der
zweckwidrigen Beschränkung des Unterrichtes
auf die Jahre der Kindheit und aus der
unzureichenden Fortwirkung der Kinderschule auf ein
edleres Volksleben». Natürlich ist das, mit Bloch
zu reden, «unabgegolten». Aber, mit Brecht zu
reden, die Verhältnisse waren halt nicht so!
Verkürzt gesagt: Gegen die «Sachzwänge» (der
Industrialisierung) liess sich zunächst und lange
nicht einmal die Kinderschule so durchziehen,
wie das Scherr und vor ihm Pestalozzi (noch
radikaler) sich gedacht hatten. Die
Chancengleichheit, wie wir's heute nennen würden, war
als kühnes Ideal für ein ganzes Volk entworfen.
Realisiert wurde zunächst die Einschulung an den
Ort, der jeder Klasse zustand. Die genaue
Geschichte der Verhakung von Ideal und Wirklichkeit

im Zusammenhang von Schule und Nation
(bis zur «Schule der Nation»!) ist meines Wissen
noch nicht geschrieben! (Ich versuche in meinem
im Herbst beim Verlag Pro Juventute erschei¬

nenden Buch «hast noch Söhne ja» darauf ein
wenig hinzuweisen. Du kennst es schon!)

Der Mythos fiel nicht vom Himmel

Ein anderer Punkt: Es stimmt zwar, dass man
1891 schliesslich den falschen Mythos brauchte,
mit dem man uns heute noch zusammenhält, es
mindestens immer gespenstischer versucht. (Esther
Bührers Bild von der «Gespensterbahn» scheint
mir präziser zu sein als Läderachs «Eiterbeule».)
Aber der Mythos fiel ja nicht vom Himmel oder
stieg aus schon versumpfenden Realitäten plötzlich

auf wie ein übles Gerüchlein. Am Mythos
hatten keine geringeren als etwa Gotthelf und
Keller selbst gebastelt (wie ich in einem Essay
übers Schweizerhaus hier in den Neuen Wegen zu
skizzieren versuchte.) Da wäre zum Beispiel bei
Gottfried Keller Genaues nachzuzeichnen in den
Jahren 1859, wo er in seinem Aufsatz «Mythenstein»

eine National-Ästhetik entwickelt, bis zum
Jahre 1862, als das «Fähnlein der sieben Aufrechten»

erschien und dem neugewählten
Staatsschreiber sein erstes Bettagsmandat von der hohen
Regierung nicht durchgelassen wurde. Ich meine,
gerade bei Keller würde sich im mir etwas zu
euphorisch wiederentdeckten Glanz des neuen
Staates ein tief unglückliches Bewusstsein
entdecken lassen, schon viel zerrissener zwischen
Skepsis und Hoffnung, als wir das heute gerne
hätten. Die Geschichte der schweizerischen Literatur

ist seit Keller immer wieder auch eine
Geschichte zweifelnder, ja verzweifelnder Kritik
an dem Gebilde, das zu Feierstunden sich die
(falschen) Diamanten klaut, die es gerade braucht.
Aber in solche unglückliche Geschichten war, so
scheint mir, eben zum Beispiel Keller schon selbst
verwickelt. Seine Grösse liegt wohl gerade darin,
dass frühe Zweideutigkeiten scharf Sprache
geworden sind.

Nun weiss ich, lieber Jo. natürlich, dass Du das
alles auch weisst (und vieles mehr, worüber wir
alle präzise streiten sollten). Ich sehe und
anerkenne in Deiner Aufklärung der Geschichte denn
auch die Strategie, zum Beispiel den Freisinn von
heute an eine «Radikalität» zu erinnern, an die er
tunlichst sich nicht erinnern lassen möchte. Gut,
Jo! Ich meine nur, die stärkeren Erben (wieder im
Sinne Blochs) sind hierzulande auch heute noch
nicht wir!

Resignation?

Das hört sich an wie Resignation. Mag sein, aber
dann wäre es eine nötige. Woran ich 1998 allenfalls

mich dezidiert erinnern würde, ist, dass auch
hierzulande schon einmal ein altes Regime
einbrach - und dass dabei sich Kräfte zeigten, die sich
etwas ganz anderes für kurze Zeit vorzustellen
wagten. Gegenüber den gleichzeitig sicher statt

195



findenden Feiern der hundertfünfzig Jahre seit
1848 bin ich noch skeptischer als gegenüber den
700 Jahren, die man uns dieses Jahr etwas dürftig
vorzumachen versucht als die ewig gleich
schweizerischen, womöglich unter dem Motto: die
älteste Demokratie der Welt. Ich bin noch skeptischer,

weil die zu diesem Anlass aufgerichteten
Mythen mit noch mehr Gravität mit dem
herrschaftlichen Verweis auftreten werden: c'est ça
und c'était ça. Es wird, befürchte ich, die
Gelegenheit sein, zu zeigen, wer seit 1848 ungebrochen
die Definitionsgewalt hat zu sagen, was ist -
mögen die Ideale und das, was einige damit gemeint
hatten, sich in ihr Gegenteil verkehrt haben, end¬

gültig «verludert» (Max Frisch) sein. Da mach ich
als Linker nicht mehr mit. Ich will nicht auch noch
zu dieser Illusion beitragen, durch Aufklärung
endlich noch zu dem allen zu kommen, was
offensichtlich immer wieder sichm'c/rtdurchsetzte, hart
gesagt, mit dem Verkommenden verkam. Gerade
die Geschichte der Arbeiterbewegung in den 20er
und 30er Jahren zeigt auch eine Tragik, die man
mächtigerseits zudeckt, indem man auf die
«Konkordanz» pocht. Und die Aufklärung? Die
betreiben wir selbstredend weiter, Jo, - ich ohne
Hoffnung auf schweizerische Prämien.

Manfred Züfle

H INWEIS AUF EIN BUCH

Marie-Dominique Chenu: Kirchliche Soziallehre
im Wandel. Das Ringen der Kirche um das
Verständnis der gesellschaftlichen Wirklichkeit.
EDITION EXODUS, Fribourg/Luzern 1991. 121

Seiten, Fr. 16.-.

Gerade rechtzeitig zum 100. Jahrestag von «Rerum
novarum» bringt der EXODUS-Verlag diese
ideologiekritische Auseinandersetzung mit der
«kirchlichen Soziallehre» heraus. Marie-Dominique

Chenus Studie hebt sich wohltuend ab von
der selbstgerechten Attitüde des gegenwärtigen
Papstes, wie sie auch in dessen Jubiläums-Enzyklika

«Centesimus annus» zum Ausdruck kommt.
Freilich sind es nicht hundert, sondern achtzig
Jahre, die der bekannte, 1990 verstorbene
französische Dominikanerpater überblickt. Das ändert
aber nichts an der Qualität und Aktualität der
Schrift dieses theologischen Propheten, der «von
der Ära Pius' XII. her zu den kirchlich Verfemten»

gehörte, wie ihn Ludwig Kaufmann vorstellt.
Erstmals 1977 in italienischer und zwei Jahre
später auch in französischer Sprache erschienen,
fand sie damals im deutschen Sprachraum kein
Echo. Das hängt, wie Kuno Fussel in seinem
Vorwort bemerkt, nicht nur mit der bislang
fehlenden Übersetzung zusammen, sondern auch mit
dem bemühenden Streit zwischen konservativen
und progressiven Sozialethikern im deutschen
Sprachraum, die sich lieber auf den Wortlaut
amtskirchlicher Texte berufen, als mit der Sache
selbst zu argumentieren.

Was noch nie mit dieser präzisen Unterscheidung

herausgearbeitet wurde, ist die Wende in der
sozialen Verkündigung der katholischen Kirche
von der deduktiven zur induktiven Methode.
Deduktiv ist eine «Soziallehre», die beansprucht,

196

aus abstrakten Prinzipien ein «christliches»
Gesellschaftsmodell herzuleiten. «Sie entzeitlicht
Begriffe, die das Produkt jener Zeit sind, in der sie
erarbeitet wurden.» Die induktive Methode geht
demgegenüber von der konkreten Wirklichkeit
aus, die sie im Licht des Evangeliums zu betrachten,

zu würdigen und zu verändern sucht.
Ausgangspunkt des neuen Denkens sind Hoffnungen
und Ängste der Menschen, nicht quasidogmatische
Lehrsätze, der Dialog mit der «Welt», nicht deren
Belehrung, das Reich Gottes, nicht die Kirche.

Die Deutung der «Zeichen der Zeit», wie sie
erstmals Johannes XXIII. in seiner Friedensenzyklika

«Pacem in terris» vornimmt, ist der Anfang
vom Ende der klassischen Sozial lehre. Das Konzil
übernimmt diese prophetische «Methode» -nicht
zuletzt dank der Mitarbeit Marie-Dominique
Chenus an der Pastoralkonstitution «Gaudium et
spes». Den Höhepunkt der lehramtlichen
Selbstbescheidung sieht Chenu im Apostolischen
Schreiben «Octogesima adveniens» Pauls VI. zum
80. Jahrestag von «Rerum novarum». Hier erfolgt
das Eingeständnis, dass es «angesichts der grossen

Unterschiede in den (gesellschaftlichen)
Situationen weder Anspruch noch Aufgabe» des
kirchlichen Lehramtes sei, ein «einheitliches
Wort» zu sagen. Analyse, Kritik und Handlungsanweisung

werden vielmehr den einzelnen
Ortskirchen und deren «Dialog mit den andern christlichen

Brüdern und allen Menschen guten Willens»
überantwortet. Der Höhepunkt dieser neuen Sicht
kirchlicher Sozialverkündigung ist zugleich der
(vorläufige?) Schlusspunkt. Johannes PaulII. zeigt
sich ausserstande, mit der kirchlichen Vergangenheit

anders als rechthaberisch, ja triumphalistisch
umzugehen.

Willy Spieler


	Diskussion : "Radikales '98 statt reaktionäres '91"? Wider-Spruch zum Beitrag von Josef Lang im Mai-Heft (NW 1991, S. 147ff.)

