
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 6

Rubrik: Zeichen der Zeit : "Centesimus annus"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nicht gerüttelt wird am Einsatz der Armee
im Innern, auch gegen Asylsuchende.

Von den fast 20 000 Personen, die in EMD
und Rüstungsbetrieben beschäftigt sind, soll
ein Viertel abgebaut werden. Kein Wort von
Rüstungskonversion, wie sie, weil es um
Menschen geht, die Abrüstungsinitiative
vorsieht. Ebenso kein Wort von
Waffenexportverbot, neuer Bedrohungsanalyse

oder von Friedens- und Konfliktforschung.
Wir rufen alle Leserinnen und Leser der

Neuen Wege auf, sich an der Unterschriftensammlung

für beide Volksinitiativen zu
beteiligen, die Kampagne auch finanziell zu
unterstützen und in Lokal- oder Regionalkomitees

mitzuarbeiten. Einstieg in die
Abrüstung - ein Hoffnungszeichen in einer
hoffnungsarmen Zeit!

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
«Centesimus annus»

Die neue Sozialenzyklika «Centesimus
annus» vom 1. Mai dieses Jahres wäre besser
nicht veröffentlicht worden. Sie bringt nichts
Neues, sondern fällt im Gegenteil hinter
Positionen zurück, die ihr Verfasser Johannes

Paul II. in seinen beiden früheren
Sozialenzykliken «Laborem exercens» 1981
und «Sollicitudo rei socialis» 1988 noch
vertreten hat. Was fehlt, ist die Prägnanz im
Grundsätzlichen, mit der in «Laborem
exercens» der «Vorrang der Arbeit gegenüber
dem Kapital» und in «Sollicitudo rei socialis»

die Verdinglichung des Kapitalismus
zur «strukturellen Sünde» hervorgehoben
wurde. Es geht dem Papst in «Centesimus
annus» nicht um die Vertiefung oder
Fortschreibung dieser beiden wichtigen Enzykliken,

sondern um den menschlich-allzumenschlichen

Wunsch, das Ende des «real
existierenden Sozialismus» auf die eigenen
ideologischen Mühlen zu lenken oder -
vornehmer gesagt - dem «entscheidenden
Beitrag... der Kirche für die Verteidigung
und Förderung der Menschenrechte» (Nr.
22) zuzuschreiben. Die Hundertjahrfeier für
die Enzyklika «Rerum novarum», die von
Papst Leo XIII. am 15. Mai 1891 verkündigt
wurde, bietet die willkommene Gelegenheit.

188

Triumphalistischer Rückblick auf
«Rerum novarum»

«Centesimus annus» versteht es, die katholische

Soziallehre seit «Rerum novarum»
so darzustellen, als sei sie gegen Irrtümer
stets gefeit gewesen, ausgestattet mit einer
Wahrheit, wie sie nur das kirchliche Lehramt
kraft der ihm reservierten Gabe des Heiligen
Geistes gewährleisten könne. Johannes Paul
II. feiert das Jubiläum der ersten Sozialenzyklika,

«um vor allem Gott... dafür zu
danken, dass er sich eines vor hundert Jahren
vom Stuhl Petri erlassenen Dokumentes
bedient und dadurch in der Kirche und in der
Welt soviel Gutes bewirkt und soviel Licht
verbreitet» (Nr. 2) habe. Sogar die «Kriege,
die zwischen 1914 und 1945 Europa und die

ganze Welt erschütterten» (Nr. 17), wären
vermeidbar gewesen, hätten die Völker
die Weisungen von «Rerum novarum»
befolgt...

Karol Wojtyla pickt aus der hundertjährigen

Enzyklika die sozialen Rosinen heraus
und lässt beiseite, was Zweifel am damaligen
Beistand des Heiligen Geistes nähren könnte.

In der zusammenfassenden Darstellung
von «Centesimus annus» heisst das: «Rerum



novarum» habe erstens die «Soziallehre» im
«Sendungsauftrag der Glaubensverkündigung

der Kirche» (Nr. 5) verankert. Zweitens
sei die Koalitions- oder Gewerkschaftsfreiheit

der Arbeiter als deren «natürliches
Recht» (Nr. 7) anerkannt worden. Drittens
und im Gegensatz zum «ungezähmten
Kapitalismus» (Nr. 8) habe Leo XIII. den Staat
aufgefordert, den Arbeitern Lohngerechtigkeit,

menschliche Arbeitsbedingungen und
genügend Erholungszeit zu garantieren.

«Centesimus annus» sieht darüber
hinweg, dass die katholische Soziallehre weniger

den Arbeitern als vielmehr der Kirche
dienen, ihr die verlorenen Machtpositionen
in Staat und Gesellschaft zurückerobern
sollte. Die Soziallehre war die ideologische
Grundlage, auf der ein politischer Katholizismus

sich formieren und vom Liberalismus

wie vom Sozialismus abgrenzen konnte.
Damit blieb allerdings auch die Koalitionsfreiheitein

leeres Versprechen, da die Kirche
es den «gläubigen» Arbeitern untersagte,
sich den «sozialistischen» Gewerkschaften
anzuschliessen. Erklärtes Ziel von «Rerum
novarum» ist schon im ersten Hauptteil «die
Widerlegung des Sozialismus», die so ausfiel,

dass sie die katholischen Arbeiter der
Arbeiterbewegung entfremden müsste. Statt
hier als Sauerteig zu wirken, statt wie der
Religiöse Sozialismus an einem humanen,
demokratischen und genossenschaftlichen
Gesellschaftsentwurf zu arbeiten, wurden
sie in «christlichen» Spalter-Gewerkschaften

ghettoisiert.
Auch die Zustimmung zu einer staatlichen

Sozialpolitik wäre damals glaubwürdiger
ausgefallen, hätte Papst Leo XIII. seine

«fortschrittliche» Position nicht durch
beleidigende Äusserungen gegenüber der
Arbeiterbewegung relativiert: Diese wird
beherrscht von «Neuerungssucht» (Nr. 1) und
lässt sich auf «übelgesinnte» Menschen ein,
die ihr «trügerische Hoffnungen vorspiegeln»

(Nr. 16). Gegenüber einem solchen
Geist der «Auflehnung» ist der «Schutz des

Privateigentums» die «Hauptaufgabe des
Staates». Die Regierung hat darum «zuallererst,

angesichts der unbändigen und habgierigen

Gelüste, die Masse pflichtgemäss in
Schranken zu halten» (Nr. 30). Die «Proletarier»

sollen nicht auf die Idee kommen, das

kapitalistische System ändern zu wollen.
Dem steht «die natürliche Ungleichheit der

Menschen» (Nr. 14) entgegen. Wer darunter
leidet, möge sich damit trösten, dass «Armut
keine Schande ist» und «Reichtum nicht von
Schmerz befreit, noch irgendwie von Vorteil
ist für das ewige Glück im Jenseits».
Schliesslich hat Gott uns die «Erde als
Verbannungsort, nicht etwa als bleibende Stätte
angewiesen» (Nr. 18f.)... Die erste
Sozialenzyklika, die mit 50jähriger Verspätung
hinter dem Kommunistischen Manifest
hinterdreinhinkt, ist keineswegs die «prophetische

Botschaft», zu der sie in «Centesimus
annus» (Nr. 16) schöngeredet wird.

Es passt ins triumphalistische Konzept,
dass Johannes Paul IL auch noch die
«gesunde Staatstheorie» (Nr. 44) Leos XIII.
preist, dessen Enzyklika «Libertas prae-
stantissimum» 1888 «auf die grundlegende
Verbindung zwischen menschlicher Freiheit
und Wahrheit hingewiesen» (Nr. 4) habe.
Von dieser «grundlegenden Verbindung»
war damals aber nicht die Rede. Im Gegenteil:

Das zitierte Rundschreiben hat die
modernen Freiheitsrechte abgelehnt und an
ihrer Stelle den katholischen Bekenntnisstaat

gefordert, in dem alles Nichtkatholische

- von den reformierten Kirchen bis zu
den sozialistischen Parteien und Gewerkschaften

- unterdrückt worden wäre.
«Centesimus annus» findet für solche Intoleranz
nicht das geringste Wort des Bedauerns und
lobt statt dessen den politischen Katholizismus

nachträglich als «Grossbewegung zur
Verteidigung und zum Schutz der Würde des
Menschen» (Nr. 3).

Vom «Grundirrtum des Sozialismus»

Unbeeindruckt von der historischen Wahrheit

rechtfertigt Karol Wojtyla auch das
Verdikt von «Rerum novarum» über den
«Grundirrtum des Sozialismus». Gemeint
sei eben schon damals «jenes System»
gewesen, «das später unter dem Namen crealer
Sozialismus) bekannt werden sollte» (Nr.
12f.). Tatsache ist jedoch, dass «Rerum
novarum» unterschiedslos alles, was sich 1891
Sozialismus nannte - und das war eine
Vielzahl verschiedener, längst nicht nur
marxistisch inspirierter Strömungen - in
denselben Topf warf und verdammte.
Es dauerte nochmals vierzig Jahre, bis
«Quadragesimo anno» die «gemässigteren
Richtungen im Sozialismus» wenigstens zur

189



Kenntnis nahm, freilich nur, um ihnen ebenfalls

den Prozess zu machen. Darunter fielen

der «religiöse Sozialismus» oder der
«christliche Sozialismus», die als «Widersprüche

in sich» (Nr. 120) verurteilt wurden.
Oswald von Nell-Breuning, der Ghostwriter

Pius' XI. bei der Niederschrift von
«Quadragesimo anno», bedauert heute den
folgenschweren Irrtum, dass der Sozialismus

in dieser Enzyklika als eine
ausschliesslich materialistische Weltanschauung

definiert worden sei. Mit dieser «Begriff

skonstruktion» habe die Verurteilung
des Sozialismus schon 1931 «der tatsächlichen

Grundlage entbehrt»1. Ein ähnliches
Wort des Bedauerns ist von «Rom» nicht zu
erwarten. Wie aber soll eine Soziallehre ernst
genommen werden, die zur höheren Ehre der
Kirche derart unverfroren mit der historischen

Wahrheit umgeht?
Auch der Marxismus wird so dargestellt,

als ob es ihn nur in der Form gegeben hätte
und noch gäbe, wie ihn bis Gorbatschow das
konkurrierende «Lehramt» in Moskau zu
definieren pflegte. Was «Centesimus annus»
über «die marxistische Analyse und
Begründung der Entfremdung» aussagt,
die «materialistisch» und daher schlicht
«falsch» (Nr. 41) seien, ist keine ernsthafte
Auseinandersetzung, auch keine solche
wert. Papst Paul VI. brachte die Entfremdung

im Kapitalismus um einiges präziser
auf den Begriff, als er am 1. Mai 1965
erklärte: «Man hat nicht vorausgesehen, dass
die neue Form der Arbeit im Werktätigen das
Bewusstsein seiner Entfremdung wecken
würde, d.h. das Bewusstsein, nicht mehr für
andere arbeiten zu wollen, und zwar mit
Werkzeugen, die nicht ihm, sondern anderen
gehören... Hat man denn nicht daran
gedacht, dass im Arbeiter das Verlangen nach
einer wirtschaftlichen und gesellschaftlichen

Befreiung entstehen würde, das es ihm
unmöglich macht, die moralische und
geistige Erlösung zu beurteilen, die der Glaube
an Christus bietet?»2 Solche Kritik am
Kapitalismus, verbunden mit Selbstkritik an
kirchlichem Unverständnis hat im Vatikan
derzeit keine gute Presse.

Die päpstliche Strategie ist klar:
Die «Neuevangelisierung» der Gesellschaft
durch die «Soziallehre der Kirche» (Nr. 5)
soll nicht durch christliche Sympathien zum
Marxismus vereitelt werden. Darum warnt

der Papst die «Gläubigen» davor, «einen

gar nicht möglichen Kompromiss zwischen
Marxismus und Christentum zu versuchen»
(Nr. 26). Anvisiert ist die Befreiungstheologie,

die halt noch verkennt, dass nur diese
«Soziallehre» eine «authentische Theorie
und Praxis der Befreiung» (Nr. 26) anbietet.
Wer die südeuropäischen Strömungen im
Marxismus kennt, wer Bloch und Farner
gelesen hat, wer die befreiungstheologische
Synthese von Christentum und Marxismus
in der Praxis erfährt oder wer die differenziert

abwägende Sicht Pauls VI. über den
«Marxismus» in «Octogesima adveniens»
(Nr. 32f.) nicht vergessen hat, der wundert
sich über die Inkompetenz eines Lehramtes,
das auch noch definieren will, was Marxismus

ist oder zu sein hat...

Vom Anfang und Ende der
Kapitalismuskritik
«Rerum Novarum» war einem individualistischem

Eigentumsbegriff verhaftet, der
zudem den Unterschied zwischen Privateigentum

an Gebrauchsgütern und an
Produktionsmitteln nicht zu kennen schien. Mit
der Betonung eines angeblichen «Naturrechts

auf Privateigentum» auch an den
Produktionsmitteln haben sich spätere
Enzykliken, wie 1961 «Mater et magistra»
(Nr. 108), zwar die Unterscheidung, nicht
aber ihre Konsequenz zu eigen gemacht.
Dass kollektiven Arbeitsformen in den

grossen Unternehmungen auch kollektive
Eigentumsformen entsprechen müssten, war
der Soziallehre lange keine Überlegung
wert.

Erst das II. Vatikanum ist von dieser
Dogmatisierung des Privateigentums und
damit des Kapitalismus abgerückt. In seiner
ersten Sozialenzyklika «Laborem exercens»
von 1981 hat Johannes Paul II. mit Blick auf
die «sozialistischen» Oststaaten sogar die
«Sozialisierung» der Produktionsmittel gut-
geheissen, wenn dadurch «der Subjektcharakter

der Gesellschaft garantiert ist, das

heisst, wenn jeder aufgrund der eigenen
Arbeit den vollen Anspruch hat, sich
zugleich als Miteigentümer der grossen
Werkstätte zu betrachten, in der er gemeinsam

mit allen anderen arbeitet» (Nr. 14).
«Privateigentum an den Produktionsmitteln»

wurde zwar «nicht a priori» abgelehnt,

190



aber nur als ein «Mittel» im Dienst der Arbeit
gesehen.

Von diesem «Vorrang der Arbeit gegenüber

dem Kapital» gemäss «Laborem
exercens» (Nr. 12) ist in «Centesimus annus»
nicht mehr viel übriggeblieben. Nach dem
Sieg des Kapitalismus verbietet sich ein
Denken in Alternativen. Im Gegenteil: Auf
die Frage, ob «nach dem Scheitern des
Kommunismus der Kapitalismus das siegreiche
Gesellschaftssystem sei», gar «das Modell,
das den Ländern der Dritten Welt
vorgeschlagen werden soll», lautet «die Antwort
sicher positiv», sofern «mit <Kapitalismus>
ein Wirtschaftssystem bezeichnet wird, das
die grundlegend positive Rolle des
Unternehmens, des Marktes, des Privateigentums
und der daraus folgenden Verantwortung für
die Produktionsmittel, der freien Kreativität
des Menschen im Bereich der Wirtschaft
anerkennt». So völlig unberührt von allem
eben noch Gesagten formuliert Johannes
Paul II. sein neues Credo in «Centesimus
annus» (Nr. 42). Ist der Kapitalismus «in eine
feste Rechtsordnung eingebunden» (Nr. 39),
so wird ihm attestiert, er sei «ein positives
Bemühen zum Aufbau einer demokratischen
Gesellschaft, die sich von sozialer Gerechtigkeit

leiten lässt und dem Kommunismus
sein revolutionäres Potential entzieht» (Nr.
19). Auf wessen Kosten diese Entwicklung,
dieses «gesunde Wirtschaftswachstum» sich
vollzieht, ist für den Papst kaum von Belang.
Er zieht es vor, zu den Siegern des Kalten
Krieges zu gehören und ihnen aus der
lehramtlichen Höhe abstrakter und erst noch
verschwommener Begrifflichkeit seinen
Segen zu geben.

Vergessen ist die Enzyklika «Populorum
progressio» Pauls VI., die ernste moralische
Reserven gegenüber dem «freien Handel»
zwischen ungleichen Partnern anbrachte:
«Die Preise, die sich frei auf dem Markt
bilden, können ganz verderbliche Folgen
haben. Man muss es einfach zugeben: in
diesem Bereich wird ein Grundprinzip des

sogenannten Liberalismus als Regel des
Handels überaus fragwürdig» (Nr. 58).
Inzwischen sind die Partner zwischen Nord
und Süd noch ungleicher geworden. Geändert

hat sich also nicht die Situation der
Ärmsten, sondern der Zeitgeist, den Johannes

Paul II. so gern für sich beansprucht.
Vergessen ist auch die Kritik von «Quadra¬

gesimo anno» am «Imperialismus des
internationalen Finanzkapitals, das sich überall
zu Hause fühlt, wo ein Beutefeld sich auftut»
(Nr. 109), oder von «Octogesima adveniens»
an dieser «ungeheuren Zusammenballung
von Kapital und Macht», die «erst heute so
richtig zum Abschluss» kommt, und zwar in
den «multinationalen Konzernen», «die keiner

Kontrolle in bezug auf das Gemeinwohl
unterliegen» (Nr. 44). «Centesimus annus»
bringt es gegenüber den Multis gerade noch
zur höflichen Empfehlung, sie sollten «sich
auf Dauer zur Entwicklung des Gastlandes
verpflichten» (Nr. 20).

Anders als in «Sollicitudo rei socialis»
schweigt Karol Wojtyla zu den «Strukturen
der Sünde» (Nr. 36), welche «die Situation
des Reichtums der einen und der Armut der
andern verfestigen» (Nr. 16). An den Armen
der Dritten Welt zeigt sich nach «Centesimus
annus» zwar «das menschliche Defizit des

Kapitalismus» (Nr. 33). Aber es lässt sich
überwinden, ohne den Kapitalismus
aufzugeben. Die Auslandsschulden müssen
selbstverständlich bezahlt werden, es sei
denn der Schuldendienst würde «ganze
Völker in den Hunger und in die Verzweiflung

treiben» (Nr. 35) - was doch tatsächlich
der Fall ist, aber nicht gesagt, nicht analysiert
wird.

Aggiornamento oder Opportunismus?

Für «Centesimus annus» «folgt aus der
christlichen Sicht der Person notwendigerweise

die richtige Sicht der Gesellschaft»
(Nr. 13). Welches die «christliche» oder
«richtige Sicht» ist, sagt das Lehramt. Wer
die vergangenen hundert Jahre etwas
kritischer überblickt als der Papst, wird jedoch
eines andern belehrt: Die «Soziallehre» der
Kirche orientiert sich weit mehr an den
herrschenden Verhältnissen als an einer
«christlichen Sicht».

«Rerum novarum» hat wohl eine
sozialpolitische Tradition innerhalb des Katholizismus

begründet. Die Revolution konnte
nur verhindert werden, indem die bestehende
Ordnung sie selber machte, auf systemkonforme,

reformistische Weise natürlich. Das
war aber nicht Widerstand, sondern Anpassung,

und zwar an die Interessen der
Herrschenden.

«Quadragesimo anno» sah sich einer ex

191



trem polarisierten Wirklichkeit gegenüber.
Mit der Idee der berufsständischen Ordnung
versuchte die Enzyklika, den Faschismus zu
unterlaufen, was sie in seine fatale Nähe
brachte und zu den «klerikalfaschistischen»
Ständestaaten in Portugal und Spanien,
vorübergehend auch in Österreich führte. Auf
der andern Seite machte «Quadragesimo
anno» ebenfalls dem Sozialismus Konzessionen,

indem die Enzyklika die Verstaatlichung

jener «Güter» forderte, die «eine so
grosse Macht verleihen, wie sie Privaten
ohne Gefährdung des Staatswesens nicht
zugestanden werden kann» (Nr. 114).

Verstaatlichung wurde später durch
«Mitbestimmung» ersetzt: «jedenfalls in
solchen Betrieben und solchen Fällen, in denen
die sich selbst überlassene Übermacht des

anonymen Kapitals sich offensichtlich
gemeinschädlich auswirkt», wie es in einem
päpstlichen Brief des Unterstaatssekretärs
Montini vom 19. September 1952 an die
Soziale Woche der Katholiken Italiens in
Turin hiess. Diese Mitbestimmung der
arbeitenden Menschen erhielt im Zuge der
68er Bewegung neuen Auftrieb. Zum 80.
Jahrestag von «Rerum novarum» trat Papst
Montini in «Octogesima adveniens» sogar
für eine umfassende Demokratisierung der
Gesellschaft ein, um so «Gemeinschaften
mit lebendiger Teilnahme jedes einzelnen»
(Nr. 42) zu verwirklichen.

Der heutige Papst rechtfertigte 1981 mit
«Laborem exercens» erstmals die
Arbeiterselbstverwaltung. Darum sei die «Soziallehre

der Kirche» eine «Neuentdeckung» für
die polnische Arbeiterbewegung gewesen,
heisst es in «Centesimus annus» (Nr. 23).
Was der Papst verschweigt, ist seine damalige

Bereitschaft, auch dem «real existierenden

Sozialismus» entgegenzukommen
und die führende Rolle der Kommunistischen

Partei anzuerkennen, sofern sie «ihre
Aufgaben in einer vom Standpunkt des
Primates der Arbeit befriedigenden Weise
erfüllt» (Nr. 14).

Noch vor etwas mehr alsdrei Jahren ging
Johannes Paul II. in «Sollicitudo rei socialis»
auf gleiche Distanz gegenüber dem «libera-
listischen Kapitalismus» wie gegenüber dem
«marxistischen Kollektivismus» und
kritisierte an beiden «Blöcken» die «Tendenz
zum Imperialismus» (Nr. 20). Jetzt, da der
eine Block sich aufgelöst hat, müsste die

Kirche mit dem ganzen Gewicht ihrer
Autorität zur Überwindung des noch verbliebenen

Blocks und seiner - sich verstärkenden!

- «Tendenz zum Imperialismus»
beitragen. Wer mit dieser Erwartung «Centesimus

annus» liest, wird entäuscht. Hier ist
nicht das Aggiornamento, das not tut,
sondern der Opportunismus, der sich einmal
mehr an die Herrschenden anbiedert.

Ist damit ein «dritter Weg» in Richtung
Miteigentum, Mitbestimmungen oder gar
Selbstverwaltung der arbeitenden Menschen
ein für allemal ausgeschlossen? Soweit will
die neue Sozialenzyklika nicht gehen. «Sie
anerkennt auch die Rechtmässigkeit der
Anstrengungen der Arbeiter, um die volle
Achtung ihrer Würde und eine grössere
Beteiligung am Leben des Unternehmens zu
erlangen» (Nr. 43). Sollte die Demokratisierung

der Wirtschaft doch noch kommen,
wird ein künftiger Papst daher sagen können,
die Kirche sei immer schon dafür gewesen...

Auch der klügste Opportunismus schützt
nicht vor Missgriffen. Ein solcher Missgriff
ist zweifellos die totale Vernachlässigung
der Frauen in dieser Jubelschrift. Der Mann
in Rom hat auf die Gelegenheit verzichtet,
auch noch zu sagen, wie ernst die katholische
Kirche die Frauen nehme, schon immer
genommen habe, wie wichtig ihr die Anliegen
der Frauen seien, schon immer gewesen
seien, wie sehr sie gegen die Ausbeutung und
Unterdrückung der Frauen protestiere,
natürlich schon immer protestiert habe. Statt
dessen fügt er einem Abschnitt über die
Randgruppen in unserer Gesellschaft die
tiefschürfende Erkenntnis bei: «Auch die
Situation der Frau ist unter diesen
Bedingungen alles andere als leicht» (Nr. 33)... Es
ist nicht opportun, so gar nichts Relevantes
über die «Situation der Frau» oder über die
Sünde des Sexismus zu sagen. Ist es im Fall
dieses Papstes nicht wenigstens redlich?

Für Johannes Paul II. ist die «wahre
Ursache» aller Übel «die vom Atheismus
hervorgerufene geistige Leere» (Nr. 24). Es
wird Zeit, auch ein Wort über die «geistige
Leere» zu sagen, die von den Leerformeln
dieser kirchlichen Soziallehre ausgeht.

1 Wie sozial ist die Kirche?. Düsseldorf 1972. S. 81.
: Zit. nach: Gustavo Gutierrez. Theologie der Befreiung.
München 1973. S. 39.

192


	Zeichen der Zeit : "Centesimus annus"

