Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 6

Artikel: Die Arbeiterpriester in Frankreich - eine christliche Avantgarde
Autor: Troxler, Ferdinand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ferdinand Troxler

Die Arbeiterpriester in Frankreich — eine
christliche Avantgarde

Dieser Artikel ist die geraffte Wiedergabe eines Referates, das Ferdinand Troxler am
19.Januar 1991 beiden Sozialistischen Kirchgenossen Basel gehalten hat. Die Auseinander-
setzungen um die Arbeiterpriester in Frankreich gehdren zu den bewegendsten und bedeu-
tendsten in der neueren Geschichte des Katholizismus. Sie lassen erkennen, wie schwer es
einer etablierten Kirche fdllt, iiber den eigenen Schatten zu springen, wenn sie in einer ihr
fremden Welt die Zeichen der Zeit erkennen und gemeinsam mit Andersdenkenden am Reich
Gottes arbeiten sollte. Der Autor ist besonders befdihigt, die Geschichte der franzésischen
Arbeiterpriester nachzuzeichnen, hat er dieses Experiment doch selber hautnah miterlebt.
Von 1956 bis 1958 studierte er Philosophie und Theologie im «Séminaire de la Mission de
France» in Pontigny/Yonne, dem Ausbildungszentrum der Arbeiterpriester. Wdhrend der
Sommerferien 1957 absolvierte er einen «stage» in der Missionsstation Grenoble und ar-
beitete dort als Bauhandlanger am Bau einer einfachen Kirche in einem Arbeiterbezirk.
Spditer studierte Ferdinand Troxler Nationalokonomie. Er wurde Pressesekretdr und Redak-
tor beim Schweizerischen Gewerkschaftsbund. Seit der Pensionierung ist unser Freund Mit-

glied der Vorstandes der Religids-sozialistischen Vereinigung der Deutschschweiz.

Urspriinge

Das Experiment der Arbeiterpriesterist nicht
von einem Tag auf den andern entstanden.
Die Wurzeln gehen zuriick bis in die Zeit
nach dem Ersten Weltkrieg. Junge Priester
kamen im Wehrdienst in ndheren Kontakt
zu den proletarischen Arbeitermassen. Sie
erfuhren, wie fremd diesen die Kirche
geworden war, wie man aber durch Schick-
salsgemeinschaft eine Atmosphire des
Vertrauens schaffen kann. Nach Hause
zuriickgekehrt, wollten diese Priester viel-
fach nicht mehr nach alten Konzepten
arbeiten. Sie empfanden die Kirche als ver-
biirgerlicht, ihre Methoden als festgefahren
und in mancher Hinsicht als veraltet. Der
Blick fiir die Lage des Proletariats war
geschirft. Vor allem in Paris begann man mit
dem Vorstoss in die Bannmeile. Ausdruck
dieses neuen Bewusstseins war das Buch des
Jesuiten Lande «Le Christ dans la banlieue.»
Kardinal Verdier organisierte in grossem
Stil den Bau von Seelsorgezentren in der
Bannmeile. Eine beachtliche Zahl von
Priestern verliessen ihre stattlichen Pfarr-
hduser, liessen sich in irgendeiner Well-
blechbaracke nieder und wirkten inmitten

Red.

des proletarischen Viertels als Seelsorger.
Bereits seit 1926 gab es eine Laienorgani-
sation, die JOC (Jeunesse ouvriere catholi-
que), die sich mit viel Idealismus im Arbei-
ter-Milieu engagierte.

Untersuchungen anfangs der 40er Jahre
ergaben, dass in den Grossstidten und
Industriezentren nur etwa 2,5 Prozent der
Arbeiter und Arbeiterinnen «praktizierten»,
d.h. am religiosen Leben der Pfarrei teil-
nahmen, wie fragwiirdig eine derartige
Umschreibung als Gradmesser der Christ-
lichkeit auch sein mag. In dem von den
Priestern Godin und Daniel publizierten
Buch «France—pays de mission?» wurde die
religiose Situation Frankreichs eingehend
analysiert. Das Resultat hatte alarmierenden
Charakter.

1942 entstand fiir die missionarischen
Bestrebungen in Frankreich eine eigene
Organisation: die «Mission de France» mit
eigenem Ausbildungszentrum fiir angehen-
de Priester in Lisieux. Spéiter wurde Limoges
Zentrum und ab 1954 Pontigny. Parallel zur
«Mission de France» kam es zwei Jahre
spiter zur Griindung der «Mission de Paris»,
die sich auf die Arbeiter-Mission in Paris
samt Bannmeile konzentrierte.

171



Yon der Arbeiter-Mission zu den
Arbeiter-Priestern

Eine Wende in der Arbeiter-Mission brachte
_der Zweite Weltkrieg. 1942 wurden 800 000
franzdsische Arbeiter in Arbeitslager nach
Deutschland deportiert. Getarnt schlossen
sich 25 Priester an. Sie wurden Arbeiter
unter Arbeitern. Einige gingen freiwillig und
ebenso getarnt in Konzentrationslager. Nach
Kriegsende hegten die in ihr Land zuriickge-
kehrten Priester den Wunsch, Arbeiter zu
bleiben. Den missionarischen Vorstoss der
Zwischenkriegsjahre — im Sinne der Quar-
tierseelsorge in Arbeitervierteln — empfan-
den sie als verfriiht. Die bescheidenere For-
mel «étre présent» (prasent sein, Zeichen
sein), ohne gleich «missionieren» zu wollen,
schien ihnen der Situation angemessen.
So entstand der Arbeiterpriester. Kardinal
Suhard von Paris gab griines Licht. Er deckte
diese neue Art des Priestertums nicht bloss
mit seiner Autoritit, er war auch mit seinem
Herzen dabei. Bekannt ist sein Ausspruch:
«llyaunmurqui séparel’ Eglise de lamasse,
ce mur, il faut I’ abattre.» (Eine Mauer trennt
die Kirche vom Proletariat, diese Mauer
miissen wir niederreissen.)

Dass es zu dieser Entfremdung gekom-
men war, hatte die Kirche selbst verschul-
det. Erst 43 Jahre nach dem Kommuni-
stischen Manifest hatte sie offiziell zur
Arbeiterfrage Stellung genommen: in der
Enzyklika «Rerum novarum» 1891. Die
katholische Kirchenfiihrung (es gab Aus-
nahmen, z.B. Bischof Ketteler in Deutsch-
land) war mit dem Biirgertum und dem
Ancien régime liiert, was namentlich in
Frankreich den Zugang zu einem stark
marxistisch beeinflussten Proletariat prak-
tisch verunmoglichte, ganz abgesehen vom
feudalen Erscheinungsbild.

Kardinal Suhard, dieser aufgeschlossene
Kirchenmann, sprach im Zusammenhang
mit den Arbeiterpriestern von einer Schick-
salsgemeinschaft (commmunauté de destin)
mit den benachteiligten Massen. Als Prie-
ster unter Arbeitern Arbeiter zu werden,
bedeute Einwurzelung (acte de naturalisa-
tion) des Priesters in einem Volk, wo er
bisher ein Fremder war; das bedeute Teilen
und Teilhabe an der menschlichen Existenz
des Arbeiters.

Aus dem Weltklerus und aus verschiede-

172

nen Orden stellten sich Priester fiir diese
Aufgabe zur Verfiigung. In der «Mission de
France» und in der «Mission de Paris»
schlossen sie sich zusammen.

Bewusstseinsprozess der Arbeiter-
priester: hin zu gesellschaftlichem und
politischem Engagement

Die Arbeiterpriester, nachdem sie angefan-
gen hatten, arm und bescheiden in einem
Elendsviertel zu wohnen und Arbeit und
Lebensbedingungen des Proletariats zu tei-
len, stellten sehr bald fest, dass grundlegende
Reformen notig sind, um der Arbeiterschaft
ihre Wiirde zurlickzugeben. Schicksals-
gemeinschaft (wie dies Kardinal Suhard
nannte) bedeute daher auch Teilnahme am
gemeinsamen Kampf: Uberwindung jener
Form von Sklaverei, die Ausbeutung des
Menschen durch den Menschen heisse,
Kampf fiir eine klassenlose Gesellschaft.
Von der Notwendigkeit der Uberwindung
der Klassengesellschaft sprach auch der
bekannte franzosische Theologe Henri de
Lubac, der 1945 schrieb: «Die Uberwindung
der Lage des Proletariats wird dem Men-
schen Gott nicht automatisch zuriickgeben,
aber sie ist die Voraussetzung dazu, dass
Gott ihm zuriickgegeben werde.»

Erwihnt als geistiger Wegbereiter sei vor
allem Emmanuel Mounier, bedeutender
Linkskatholik, Publizist und Griinder der
Zeitschrift «Esprit». Mounier erklirte: «La
révolution morale sera économique ou ne
sera pas, la révolution économique sera
morale ou ne sera pas.» (Die moralische
Revolution wird wirtschaftlich sein oder sie
wird nicht sein; die wirtschaftliche Revolu-
tion wird moralisch — d.h. ethisch begriindet
— sein oder sie wird nicht sein.) Mounier trat
fiir einen freiheitlichen, humanen Sozialis-
mus ein. Er suchte auch das Gesprich zwi-
schen Christen und Marxisten, wobei er die
weltanschauliche Grundlage des Marxismus
ablehnte.

Engagement in der
Gewerkschaftsbewegung...

Die Arbeiterpriester sahen in der Arbeiter-
bewegung den Motor zur Uberwindung der
Klassengesellschaft, des Kapitalismus. Fiir
sie war es die Arbeiterklasse, die fiir neue



menschliche Beziehungen, fiir die Umge-
staltung der allgemeinen und persoénlichen
Lebensbedingungen und fiir den Fortschritt
der Menschheit kimpfte. In diesem Kampf
engagierten sich die Arbeiterpriester vor
allem in der Gewerkschaftsbewegung, und
zwar in der damals weitaus grossten Ge-
werkschaft CGT (Confédération Générale
du Travail), in der Kommunisten und Links-
sozialisten eine massgebende Rolle spielten.
In den Augen der meisten Arbeiterinnen und
Arbeiter und auch der Arbeiterpriester er-
schien die CGT als diejenige gewerkschaft-
liche Richtung, die gegen Staat und Unter-
nehmertum am kompromisslosesten vorging
und die Interessen der Arbeiterschaft am
besten wahren konnte. Viele Anhinger der
CGT betrachteten ihre Mitgliedschaft in die-
ser Gewerkschaft aber keineswegs als eine
Entscheidung fiir die Kommunistische Par-
tei. Dazu ein Kommentator: «Die CGT
behauptete nicht zu Unrecht, mehr Katholi-
ken als die sog. christliche Gewerkschaft
CFTC (Confédération Francaise des Travail-
leurs Chrétiens) und mehr Sozialisten als
die FO (Force ouvriere) unter ihren Mitglie-
dern zu haben.» Aufgrund dieser Sachlage
bemiihte sich die CGT immer wieder, ihre
parteipolitische Unabhéngigkeit zu betonen.

1946 erklidrten Arbeiterpriester ihrem
Bischof, warum sie in die Gewerkschaft
CGT eingetreten waren: «Wir sind eine
Gruppe katholischer Priester, deren Sendung
es ist, mit allen Kriften an der menschlichen
und geistigen Befreiung des Proletariats mit-
zuwirken. Der Geist des Evangeliums gibt
unserer Arbeit ihr Ziel: die Einigung aller
Menschen durch Nichstenliebe und Gerech-
tigkeit. Es wurde uns bewusst, dass wir die-
sem Ziel nur dann ndherkommen, wenn wir
das Schicksal der Arbeiterklasse teilen.
Deshalb nehmen wir zur Bestreitung unserer
Existenz keine andere Mittel an als unseren
Arbeitslohn, und aus denselben Erwigungen
erkldren wir uns ohne jeden Hintergedan-
ken mit allen reprdsentativen Kriften der
Arbeiterklasse solidarisch — es sei denn, dass
ihre Methoden eines Tages zu unserem
christlichen Gewissen oder zur echten
Solidaritdt aller Beschiftigten in Wider-
spruch stehen sollten.» Aus diesem Nachsatz
wird deutlich, dass Arbeiterpriester in ihrem
gewerkschaftlichen Engagement durchaus
kritische Distanz hielten.

Arbeiterpriester beteiligten sich an Streiks,
zum Teil an vorderster Front. So zum
Beispiel in der grossen Streikbewegung
im Jahre 1947 gegen die Preis- und Lohn-
politik der Regierung. Bei einem Streik auf
der Baustelle Isere-Arc 1952 wirkte der
Arbeiterpriester Henri Perrin als Informa-
tions-Chef des Streikkomitees und gab
fast tdglich Streikberichte heraus. Perrin
nahm als Vertreter der CGT mit beraten-
der Stimme auch an der Sitzung des zentra-
len Betriebskomitees teil, das mit der
Unternehmungsleitung verhandelte. Zudem
wurde er zum Vertreter der Belegschaft
(délégué du personnel) gewihlt. Im August
1952 trafen sich die Arbeiterpriester aus
dem Baugewerbe mit dem Erzbischof von
Chambéry. Nach diesem Treffen schrieb
Perrin an seine Freunde: «Was vor ein paar
Monaten noch als fragwiirdig galt, z.B. un-
sere Betdtigung in der Gewerkschaft, wird
uns jetzt zugestanden.»

Perrin, der sich intensiv fiir Betriebsschutz
einsetzte, aber auch weitern Gewerkschaf-
tern, wurde schliesslich gekiindigt. Dies
fiihrte zu einem weiteren Streik, wobei
Perrin Sekretiir des Streikkomitees war.
1953 kam es in Frankreich zu den schwersten
Streiks seit 1947; 4 Millionen Beschéftigte
nahmen teil. Der Streik richtete sich gegen
die Wirtschafts- und Sozialpolitik der
Regierung. Gemiss Kommentaren war es
ein Versuch der linken Opposition, «das
parlamentarische Gleichgewicht zu dndern».

Die christliche Gewerkschaft und die
«Force ouvriere» erschraken iiber den Um-
fang des Streiks, weil sie einen politischen
Umsturz befiirchteten. Sie forderten daher
ihre Mitglieder auf, die Arbeit wieder aufzu-
nehmen. Finf Arbeiterpriester kritisierten
die Haltung der christlichen Gewerkschaft
scharf: «Wir erkldren ausdriicklich, dass die
CFTC von Limoges die Belange der Arbeiter
und Christen verraten hat, und brandmarken
die Untreue dieser gewerkschaftlichen und
politischen Zentrale.» Eine dhnliche Erkla-
rung unterzeichneten die Arbeiterpriester
von Paris. Ein Arbeiterpriester in einer
Automobilfabrik schrieb damals: «Unser
christlicher Glaube gibt uns keineswegs eine
systematische Orientierung fiir unser zeitli-
ches Leben. Er schreibt uns auch nicht vor,
Bewahrer, Reformatoren oder Revolutio-
nére zu sein, denn er verlangt von uns, dass

173



wir uns ganz sachlich und rechtméssig an die
Probleme halten, die sich uns stellen und
dass wir mutig die Losungen durchsetzen,
die uns die besten scheinen.» In Marseille
kam es zu Auseinandersetzungen zwischen
drei Arbeiterpriestern und der Katholischen
Aktion, die ihnen vorwarf, sie wiirden
durch ihre kidmpferische Haltung katholi-
sche Arbeiter dem Kommunismus zufiihren.
Anfang der fiinfziger Jahre iibernahmen
mehrere Arbeiterpriester wichtige Posten in
der Gewerkschaft. So wurde z.B. Henri
Barreau zum Sekretdr der Pariser Metall-
arbeitergewerkschaft (CGT) gewahlt.

... und in der Friedensbewegung

Ausser der gewerkschaftlichen Tatigkeit
engagierten sich Arbeiterpriester in der Frie-
densbewegung (Mouvement de Paix), die
1948 in Breslau ins Leben gerufen wurde und
«alle Menschen guten Willens» zusammen-
fiihren sollte. Der Stockholmer Aufruf im
Mirz 1950 zum Verbot von Atomwaffen,
den viele Arbeiterpriester mitunterzeichne-
ten, ging von der Friedensbewegung aus,
ebenso die Kundgebung gegen die Ernen-
nung General Ridgways zum Oberbefehls-
haber der Nato in Frankreich im Mai 1952.
Zwei Arbeiterpriester wurden wihrend die-
ser Manifestation verhaftet. Des weitern
unterstiitzten Arbeiterpriester die Aktion zur
Beendigung des Krieges in Indochina.

Kirchenreform

Die Kirchenreform war den Arbeiterprie-
stern ein sehr wichtiges Anliegen. Prole-
tarier, die den Weg zur Kirche zuriickgefun-
den hatten, sollten sich in dieser Kirche
heimisch fiihlen kénnen. In seinem Tage-
buch beschreibt Henri Perrin eine religiose
Zeremonie, an der ein Bischof teilgenom-
men hat: «Wie kénnen Proletarier zu diesem
Bischof Zugang finden, der in glanzvollen
Gewaindern daherschreitet, einen komischen
Hut trdgt, miteinem vergoldeten Stab ausge-
riistet ist, unverstdndliche Dinge singt (in
Latein), sich erhebt, dann sich wieder setzt,
ohne dass man weiss weshalb, sich durch
Kniefall und Ringkiissen seiner Untergebe-
nen griissen ldsst und dann schliesslich
wieder geht, ohne dass sich etwas ereignet
hat...?» Perrin urteilt in harter Selbstkritik:

174

«Die Unverstindlichkeit unserer Zeremo-
nien ist unverzeihbar, wir alle sind dafiir
verantwortlich. Unsere Riten sind verkalkt;
es bleibt ein Rahmen ohne Leben.» Das
Unbehagen fand auch auf einer Schallplatte
mit einem Lied des franziskanischen Arbei-
terpriesters André Nanterre Ausdruck. Die
kirchliche Obrigkeit wird mit einer «welt-
fernen Prinzessin» verglichen, die eine un-
verstindliche Sprache spricht. Diese Schall-
platte, deren Text eine harte Anklage an die
Kirche ist, musste — wie ich erfuhr — aus dem
Vertrieb zuriickgezogen werden, weil die
Hierarchie intervenierte. (Siehe Text im
Kistchen.)

Zu ergédnzen ist, dass das letzte Konzil
wichtige Reformen sowohl in theologischer
Hinsicht als auch in bezug auf die religiose
Praxis (Einfiihrung der Muttersprache in der
Liturgie, mehr Freiheit in der Gestaltung des
Gottesdienstes usw.) eingeleitet hat. Den-
noch ist das feudalistische Erscheinungsbild
der katholischen Kirche nicht vollig tiber-
wunden. Man denke etwa an gewisse Zere-
monien des Papstes und der Bischofe, an die
papstliche Garde mit threm Pomp, an den
Kirchenstaat samt Nuntiaturen. Anstoss
erweckt auch der autoritire Fiihrungsstil des
gegenwartigen Papstes, der kaum passt zum
Geist des Konzils und zur Nachfolge des
Messias Jesus, der beim letzten Abendmahl
den Aposteln die Fiisse wusch und als Ver-
méchtnis hinterliess: Wer unter euch der
erste sein will, sei euer Knecht. Dienen, nicht
herrschen, Geschwisterlichkeit als Lebens-
form, dies strebten die Arbeiterpriester an: in
Kirche und Welt.

Das Eingreifen Roms

Das starke gewerkschaftliche und politische
Engagement der Arbeiterpriester fiihrte zu
Interventionen traditioneller Kirchenkreise
bei Bischofen und sogar in Rom. Dass Prie-
ster ohne Soutane auftauchten und die Messe
abends auf einem Kiichentisch feierten,
erweckte vor allem Neugier. Auch hatte die
Publikation des Romans von Cesbron mit
dem reisserischen Titel «Les saints vont en
enfer» (Die Heiligen gehen in die Holle) eher
besidnftigt. Aber dass diese Priester in der
linken CGT am sozialen Kampf teilnahmen
und mit Kommunisten Kontakte pflegten,
das war fiir diese Kreise zuviel.



Priére du monde ouvrier a I’église

Ma mere est une princesse lointaine

Ma meére ne sait pas ma langue

Je suis un étranger chez elle

On dit que Jésus est né dans une étable
Et moi, ¢’est dans un atelier

Que je suis venu au monde

Ma mére ne m’a pas connu

Je n’ai pas été baptisé

Mon premier cri fut un pleur de détresse
Le second un cri de colére

Ma mere est une princesse lointaine

Je suis né dans un atelier

Ma meére ne sait pas ma langue

Je suis un étranger chez elle

Ma mere autrefois vécut dans les palais
Depuis qu’il n’y a plus de palais

Elle va vétue de noir

Son vétement est démodé

Et sur sa t€te une mantille

Fait penser au siccle passé

Les enfants rient sur son passage

Et les vieillards obscénes se moquent d’elle

Ma meére est une princesse lointaine

Je suis né dans un atelier

Ma mere ne sait pas ma langue

Ma mere autrefois vécut dans les palais
Je suis un étranger chez elle

Je suis né dans un atelier

Et j’ai grandi dans la misere

Quand j’ai faim, ma mere a dit
Heurcusement il y a tes freres

Mes freres sont nés

Quand ma mere était riche

Mais 1'un d’eux m’a pris comme esclave
Et I’autre qui était marchand

M’a vendu mon pain

Ma meére est une princesse lointaine

Je suis né dans un atelier

Ma mere ne sait pas ma langue

Ma meére autrefois vécut dans les palais
Je suis un étranger chez elle

Je paie man pain chez mon frére

André Nanterre

Die Interventionen blieben nicht ohne
Folgen. Im April 1951 (etwa zwei Jahre
nach dem Tod Kardinal Suhards) arbei-
tete die Versammlung der franzdsischen
Kardindle und Erzbischofe Richtlinien (ge-

nannt «Directoire») aus, die allen Arbeiter-
priestern zur Stellungnahme unterbreitet
wurden. Darin wurde verlangt: Verzicht
auf die Ubernahme leitender Posten im
gewerkschaftlich-politischen Bereich; Ver-
meiden gesellschaftlicher Optionen, welche
die Arbeiterpriester in eine bestimmte Kate-
gorie «einengen»; spirituelle Vertiefung
durch Brevier, Meditation, Bibellektiire;
engen Kontakt zum Bischof; Zusammenar-
beit mit dem Pfarrklerus und der Katholi-
schen Aktion. Die Arbeiterpriester empfan-
den eine derartige Reglementierung als
zu streng und ihrer Situation nicht ent-
sprechend, eine offizielle Aussprache von
18 Bischofen mit einer Delegation von
Arbeiterpriestern erfolgte im Mirz 1952.
Anschliessend wurde den Arbeiterpriestern
ein Merkblatt ausgehindigt, das die Punkte
des «Directoire» bloss empfahl.

Bereits im Juni 1951 intervenierte Rom
erstmals: Die Zahl der Arbeiterpriester — es
gab jetzt etwa 85, auf 20 Divzesen verteilt —
diirfe nicht erhoht werden. Im Mirz 1953
fand eine Visitation des «Séminaire de la
Mission de France» durch einen Theologie-
professor aus Rom statt. Im Juli 1953 verbot
Kardinal Pizzardo, Prifekt der romischen
Kongregation fiir die Seminare und theo-
logischen Hochschulen, in einem Brief an
die franzosischen Bischofe, dass sich
Seminaristen (Theologiestudenten) wih-
rend ihrer Ferien weiterhin als Arbeiter in
Fabriken usw. betitigten.

Dann iiberstiirzten und dramatisierten
sich die Ereignisse: Im August 1953 wurde
das provisorische Statut der «Mission de
France» (vom Mai 1949) nicht mehr erneu-
ert. Das Seminar, nunmehr in Limoges,
musste seine Tore schliessen. Die «Mission
de France» umfasste zu diesem Zeitpunkt
etwa 350 Priester und 200 Seminaristen.
Ende August 1953 wurden die Ordensobern
aufgefordert, ihre Arbeiterpriester zuriick-
zurufen (nur eine Minderheit der Arbeiter-
priester waren Ordensleute). Im September
1953 gab der Nuntius von Paris, Marella,
den Bischofen und Ordensobern bekannt,
dass Rom beschlossen habe, das Experiment
der Arbeiterpriester abzubrechen.

Die franzosischen Bischofe waren be-
stiirzt ob dieser romischen Entscheidung,
die ohne Konsultation des franzosischen
Episkopats und der direkt betroffenen

175



Arbeiterpriester gefasst worden war! Ein
Versuch der Kardinile Liénart, Gerlier und
Feltin (Nachfolger von Suhard) im Novem-
ber 1953, durch eine personliche Interven-
tion in Rom die Mission der Arbeiterpriester
zu retten, scheiterte. Noch im selben Monat
gaben die franzosischen Kardinile die Be-
dingungen Roms fiir die Fortfiithrung der
Mission bekannt: keine weltlichen Ver-
pflichtungen gewerkschaftlicher oder ande-
rer Art, das sei Sache der Laien; Begrenzung
der Handarbeit, damit geniigend Raum fiir
die priesterlichen Aufgaben bestehe; kein
isoliertes Leben, Eingliederung in eine
Priestergemeinschaft oder in eine Pfarrei,
verbunden mit einer gewissen Mitarbeit in
dieser Pfarrei; eine der schwierigen Auf-
gabe entsprechende solide Ausbildung,
sowohl in bezug auf die Doktrin wie in
spiritueller Hinsicht; Auswahl der betref-
fenden Priester durch ihren Bischof.

Noch anfangs Oktober 1953 hatte
Kardinal Liénart erklart, dass die Kirche die
Arbeit der Priester in Fabriken usw. mit
Sympathie verfolgt. Jetzt — anfangs Januar
1954 — erklarte derselbe Kardinal aufgrund
der romischen Weisungen, dass es unmog-
lich sei, gleichzeitig Priester und Arbeiter zu
sein. Mitte Januar 1954 prizisierten die
franzosischen Bischofe die Bedingungen
Roms: Die Handarbeit darf tdglich drei Stun-
den nicht iiberschreiten. Bis Mirz 1954 sind
alle weltlichen Verpflichtungen aufzugeben.

Der vordriangende Fliigel des franzdsi-
schen Katholizismus wurde auch ander-
weitig gestutzt. Erwidhnt seien: die Ab-
setzung von drei Dominikaner-Provinzialen
und die Versetzung fiihrender Dominikaner
und anderer Theologen, die Verurteilung
der Thesen der «Chrétiens progressistes»,
das Verbot der Zeitschrift «Jeunesse de
I’Eglise». Schon 1949 hatte Pius XII.
ein Kommunismus-Dekret erlassen, das
Katholiken verbot, sich der Kommuni-
stischen Partei anzuschliessen. Im selben
Jahr prizisierte jedoch der Chefredaktor
des offiziell-vatikanischen «QOsservatore
Romano» in einem Leitartikel: «Der Kom-
munismus als Wirtschaftssystem, abgese-
hen von jeglicher Philosophie, ist keine
Antithese zum Christentum, kein Gegensatz
zur Natur desselben.» In dhnliche Richtung
wies spater Johannes XXIII., der in der
Enzyklika «Pacem in terris» (1963) andeu-

176

tete, dass es zwischen dem Kommunismus
als Sozial- und Wirtschaftssystem und sei-
ner atheistischen Ideologie zu unterscheiden
gelte.

Die Reaktion der Arbeiterpriester

Anfangs Februar 1954 wurde ein von
73 Arbeiterpriestern aus zahlreichen Equi-
pen unterzeichnetes Communiqué verdf-
fentlicht, das besser als lange Kommentare
die Situation wiedergibt:

«Im Zeitpunkt, wo Millionen Arbeiter
Frankreichs und anderer Linder auf dem
Marsch zu ihrer Einheit sind, um ihr Brot,
ihre Freiheiten und den Frieden zu verteidi-
gen, wihrend Patronat und Regierung die
Ausbeutung und Repression verstidrken, um
dem sozialen Fortschritt Einhalt zu gebieten
und ihre Privilegien zu retten — in dieser
Situation auferlegen die religiosen Autoriti-
ten den Arbeiterpriestern Bedingungen, die
praktisch die Preisgabe ihres Arbeiter-Da-
seins und den Verzicht auf den solidarischen
Kampf mit ithren Kollegen bedeuten. Dieser
Entscheid stiitzt sich auf religiose Motive.
Wir sind jedoch nicht der Meinung, dass
unsere Arbeiter-Existenz uns je behindert
hat, dem Glauben und unserem Priestertum
treu zu bleiben. Wir sehen nicht ein, wie man
im Namen des Evangeliums Priestern ver-
bieten kann, ihr Leben mit Millionen von
unterdriickten Menschen zu teilen und sich
in ihrem Kampf zu solidarisieren. Es versteht
sich, dass die Existenz und das Wirken der
Arbeiterpriester gewisse christliche Kreise
verwirrt haben, die dazu neigen, die Religion
in den Dienst ihrer Interessen und ihrer
Klassen-Vorurteile zu stellen. Der von die-
sen Kreisen ausgeilibte Druck und ihre
Denunziationen diirften den nun getroffenen
Massnahmen zugrunde liegen. Sollten diese
aufrechterhalten werden, wiirden sie dazu
beitragen, die im Kampf der Arbeiterklasse
engagierten Christen in Gewissenskonflikte
zu stiirzen. Die Arbeiterpriester verlangen
fiir sich und alle Christen das Recht, sich mit
den Arbeitern in ihrem gerechten Kampf zu
solidarisieren.

Die militanten Arbeiter und die Arbeiter-
klasse haben Vertrauen zu den Arbeiter-
priestern, und sie haben ihr Priestertum
respektiert. Dieser Respekt und dieses Ver-
trauen, das uns noch immer entgegenge-



bracht wird, verunmdglichen uns einen
Kompromiss, der in der Annahme bestiinde,
man konne zur Arbeiterklasse gehoren, ohne
normal zu arbeiten und ohne das Engage-
ment und die Verantwortung der Arbeiter
mitzutragen. Die Arbeiterklasse braucht kei-
ne Leute, sich sich {iber ihr Elend <beugen>;
sie braucht Menschen, die ihre Kdmpfe und
Hoffnungen teilen. Aus diesen Griinden
erklidren wir, dass unser Entscheid in vollem
Respekt gegeniiber der Arbeiterschaft und
ihrem Befreiungskampf getroffen wurde.»

Diesem Communiqué hatten sich in der
Folge noch weitere Arbeiterpriester ange-
schlossen. Einige Gruppen von Arbeiter-
priestern gaben brieflich ihren Bischofen die
tiefe Enttduschung iiber das Verbot zum
Ausdruck. Ein Ausschnitt: «Man will uns
jetzt wieder in den umzidunten Bereich
zuriickfithren, weil die kirchliche Autoritat
ihre Stdrkung fiir wichtiger hilt als die
Ausgiessung des Geistes hinein in die Welt,
hinein in die brennenden Zeitfragen...»

Am 20. Februar 1954 trafen sich die
Arbeiterpriester aus ganz Frankreich in
Villejuif bei Paris. Sie hatten zwischen zwei
Moglichkeiten zu entscheiden: entweder der
Kirchenleitung aus Gewissensgriinden den
Gehorsam verweigern oder die Fabriken,
Baustellen usw. verlassen. Etwa die Hilfte
der rund 100 Arbeiterpriester folgten den
Weisungen der Hierarchie, und dies in der
Hoffnung, dass spéter die Bestimmungen
wieder gelockert wiirden.

Hartes Ringen

Arbeiterpriester der ersten Stunde setzten
ihre Gesprache mit Bischofen fort und dran-
gen bis zu den Toren des Vatikans vor (wie
einst Franziskus), um ihre Sicht der Dinge
darzulegen. Auch Bischdfe bemiihten sich in
Rom um eine offene Haltung gegeniiber den
Arbeiterpriestern und suchten intern nach
Wegen, um das Experiment irgendwie zu
retten. Einige Bischofe wagten sich — in
Zuversicht auf die weitere Entwicklung —
soweit vor, dass sie Priesteramts-Kandidaten
in Aussicht stellten, als Arbeiterpriester ein-
gesetzt zu werden, «wenn der Moment
gekommen ist». Einstweilen setzten Arbei-
terpriester ihre Lohnarbeit fort, vor allem in
kleineren Betrieben und auf dem Bau.
Gewisse Bischofe vertrieben die Arbeiter-

priester aus ihrer Didzese, andere nahmen sie
wieder auf. Die «Mission de Paris» und auch
andere Equipen bestanden weiter.

Das erste Ergebnis des Ringens zwischen
Hierarchie und Arbeiterpriestern war das
neue Statut der «Mission de France», das
Mitte August 1954 in Kraft trat. Neuer Sitz
mit Seminar wurde Pontigny, etwa 150 Kilo-
meter slidostlich von Paris gelegen. In der
dortigen fritheren Zisterzienserabtei erhielt
die «Mission de France» ein Territorium, das
der Jurisdiktion des Ortsbischofs entzogen
und als «Praelatura nullius» verselbstédndigt
war. Im Herbst zogen etwa hundert neue
Seminaristen ein. Der Prélat — der erste war
Kardinal Liénart von Lille — bekam die Kom-
petenz, unter dem Titel «Missio Galliae»
Priester zu weihen und sie auf Verlangen der
Bischofe in die einzelnen Dibzesen zu sen-
den. Wihrend der Dauer ihrer Zuteilung
wurden sie dem zustdndigen Didzesanbi-
schof unterstellt. Grosser Wert wurde auf
eine seridse Ausbildung gelegt; dazu
gehorten nebst Theologie auch ein fundiertes
Studium philosophischer und gesellschafts-
politischer Stromungen wie Marxismus, die
Einfiihrung in Okonomie und Soziologie
usw. Zwel Nachmittage pro Woche waren
fiir «travail manuel» (Handarbeit) innerhalb
des Seminars reserviert. Wihrend der langen
Sommerferien wurden die Seminaristen in
Fabriken, auf Baustellen, in Dienstleistungs-
betriebe oder auf Bauernhofe entsandt, um
den Puls der Zeit besser zu spiiren. (Mich
«verschlug’s» auf eine Baustelle nach
Grenoble im Sommer 1957.) Uber die Erfah-
rungen war dem Leiter des Seminars ein
Rapport abzuliefern.

Das Seminar in Pontigny war von
briiderlichem, offenem Geist und schwung-
vollem Idealismus geprdgt. In kleinen
Equipen pflegte man Giitergemeinschaft
und gemeinsames Suchen in dieser zwie-
spaltigen Zeit sowie Mittragen des andern
Last. Zimmer, Abwaschen und sonstige
Hausarbeiten (ausser Kochen) besorgten die
Studenten selber. Nach dem Nachtmahl
wurden jeweils Kartoffeln geschalt und das
Gemiise fiir den folgenden Tag zubereitet;
auch Bischofen und Kardinilen, die hidufig
das Seminar besuchten (es gehorte ja zur
«Avantgarde» des franzosischen Katholi-
zismus) und mit Studenten und Profes-
soren Gemeinschaft pflegten, gab man ein

177



«Riistimesser» in die Hand. .. Hier durfte ich
erleben, was echtes Christentum bedeuten
kann; es herrschte eine Atmosphére, wie ich
mir die christliche Urgemeinde vorstelle.
Das Seminar pflegte schon damals die
Okumene. Wihrend mehrerer Tage waren
z.B. Anglikaner auf Besuch und lebten mit
uns in Gemeinschaft.

Konzil erwirkte Durchbruch

Als Angelo Roncalli unter dem Namen
Johannes XXIII. Papst wurde, hegten die
Arbeiterpriester sowie fortschrittliche fran-
zosische Bischofe neue Hoffnungen. Ende
1958 hatten die Bischofe, in deren DiGzesen
sich Missionszentren befanden, eine Studie
iber die «Mission ouvriere» verfasst. Da-
nach sollte es wieder grundsitzlich moglich
werden, Arbeiterpriester vollzeitig in Fabri-
ken usw. arbeiten zu lassen. Im Juni 1959
sprach Kardinal Feltin von Paris in Rom vor.
Doch das «Heilige Offizium» (eine spezielle
Dienststelle des Papstes) hatte bereits am
Vortag dieses Thema behandelt — und hielt
an den fritheren Beschliissen fest. Johannes
XXIII. setzte den iiberraschten Kardinal
davon in Kenntnis. Dieser Papst brachte aber
dennoch den Stein ins Rollen, indem er ein
Konzil ankiindigte, das auch in der Frage der
Arbeiterpriester zu einer Neubeurteilung
fiihrte. Das verkalkte «HI. Offizium» wurde
durch die universale Kirche in die Schranken
gewiesen... Ein kluger Schachzug Roncal-
lis?

1960 lancierte das franzosische Episkopat
einen Appell, der der Evangelisierung der
Arbeiterwelt Prioritit einraumte. Im Dezem-
ber 1961 kiindigte Johannes XXIII. die
Einberufung des Zweiten Vatikanischen
Konzils auf den Oktober 1962 an. Die Kon-
frontation der Bischofe aller Kontinente
brachte eine Offnung der Kirche gegeniiber
den Problemen der Welt. Die «Kirche als
Volk Gottes» riickte in den Vordergrund. Es
stellte sich heraus, dass der Einsatz der
Arbeiterpriester weltweit Beachtung gefun-
den hatte. So fanden im Dekret iiber «Dienst
und Leben der Priester» auch jene Erwih-
nung, «die manuell arbeiten und sich in der
Welt der Arbeiter engagieren» («ceux qui
travaillent manuellement et partagent la
condition ouvriére»).

Am 23. Oktober 1965 beschloss in Rom

178

eine ausserordentliche Vollversammlung
der franzosischen Bischdéfe einstimmig und
mit Gutheissung durch Papst Paul VI.
(Johannes XXIII. war bereits 1963 wihrend
des Konzils gestorben) die Wiederzulassung
der Arbeiterpriester. Schon als Erzbischof
von Mailand hatte sich der kiinftige Papst als
Freund der Arbeiterpriester erwiesen.

Zunichst verabschiedete das franzdsische
Episkopat ein Statut fiir eine erste Etappe
von drei Jahren. Es enthielt die folgen-
den Punkte: begrenzte Zahl der Arbeiter-
priester in dieser ersten Periode, Ein-
schriankungen beziiglich gewerkschaftlicher
Aktivitidten, Eigenstindigkeit der Gruppen
neuer Arbeiterpriester gegeniiber jenen der
ersten Generation. Viele empfanden diese
Rahmenbedingungen als iibertriebene Vor-
sicht. Die Arbeiterpriester stimmten jedoch
zu, weil sie den neuen Aufbruch nicht
gefahrden wollten.

Von bischoflicher Seite wurde unterstri-
chen, dass es sich bei der Mission der
Arbeiterpriester nicht um Taktik handle. Thr
Einsatz liege vielmehr in der «Logik des
Evangeliums, das den Armen zu verkiinden
ist». Folgende Erfordernisse prizisierten das
Statut: Bei der Auswahl der Arbeiterpriester
ist auf seriose Erfahrung in der Arbeitswelt
zu achten. Sie nehmen am gesamten
apostolischen Einsatz der «Mission ouv-
riere» teil — auf didzesaner und nationaler
Ebene und in ihrem speziellen Wirkungs-
bereich. Sie werden durch Studienwochen
(Sessions d’étude), Leben in Equipen
(vie d’équipe) und engen Kontakt zum
Bischof unterstiitzt. Die Arbeiterpriester
iibernehmen keine «weltlichen» Chargen
(«responsabilités temporelles»). Sie haben
hingegen das Recht, sich gewerkschaftlich
zu organisieren, also teilzunehmen am
gemeinsamen Kampf der Arbeiterschaft
(«partager la condition ouvriere»). Nament-
lich die «vie d’équipe» wird als wesentliches
Element bezeichnet: als Ort des gemeinsa-
men Gebets, als Austausch der Erfahrungen
und gemeinsames Losen der sich im Alltag
stellenden Probleme, auch verstanden als
Zelle der Kirche («cellule de I’Eglise»). Die
Priester werden von ihren friiheren Aufga-
ben vollumfinglich entlastet, damit sie sich
ganz ihrer neuen Aufgabe widmen kénnen.
Beizufiigen ist, dass sich der Dialog mit den
bereits fritheren Arbeiterpriester-Equipen



fortsetzte, denen je nach Situation flexiblere
Losungen zugestanden wurden. Die Unter-
scheidung in «alte» und «neue» Equipen
von Arbeiterpriestern sollte Ubergangs-
charakter haben und bedeutete nicht
gegenseitige Isolation, sondern Zusammen-
arbeit und gemeinsames Suchen auf dem
Weg zur Einheit.

1968, als das dreijahrige Provisorium ab-
lief, beurteilte die Konferenz der franzosi-
schen Bischofe diese erste Etappe als positiv
und beschloss daher, mehr Arbeiterpriester
einzusetzen. Die Zahl der Arbeiterpriester
stieg nun stindig und weitete sich auch regio-
nal aus. 1969 waren 82 Arbeiterpriesterin 14
Stadten Frankreichs aktiv; 1976 waren es
bereits iiber 800 in mehr als 200 Stddten
sowie auf grossen Bauplidtzen und in der
Schiffahrt. Neuste Zahlen liegen nicht vor.

Engagement und Organisatorisches

Gemiss einer Befragung aus dem Jahre 1985
sind von 359 Arbeiterpriestern, die den Fra-
gebogen zuriickgesandt haben, gegen 55
Prozent in der weit links orientierten CGT
(Confédération Générale du Travail) und
etwas liber 45 Prozent in der CFDT (Con-
fédération Francaise des Travailleurs), die
1964 aus der «christlichen» CFTC hervorge-
gangen ist und ebenfalls einen betonten
Linkskurs steuert, gewerkschaftlich organi-
siert. Ein grosser Teil von ihnen arbeiten
als gewerkschaftliche Vertrauensleute in
den Betrieben, ohne jedoch verantwortliche
Posten einzunehmen. Viele wollen ganz
bewusst der «Basis» angehoren. Es gibt aber
auch Arbeiterpriester in gewerkschaftlichen
Fiihrungspositionen, sei es auf Betriebsebe-
ne, lokal, regional oder sogar national. Hinzu
kommt das Engagement vieler im Quartier,
in sozialen Sektoren, in Arbeitslosen-Komi-
tees, im Bereich der Gastarbeiter, in der
Friedenspolitik und gegen den Rassismus.
Ungefdhr 15 Prozent der Arbeiterpriester
sind laut Befragung Mitglieder von Links-
parteien, andere sind politisch aktiv, ohne
den Schritt zur Mitgliedschaft vollzogen zu
haben.

Um die Kontakte der Arbeiterpriester
zwischen den Regionen zu festigen, besteht
eine nationale Koordinationsstelle (€quipe
nationale), die aus 17 Mitgliedern der
einzelnen Regionen zusammengesetzt ist,

gewdhlt von der jeweiligen Region und auf
die Dauer von drei Jahren. Die National-
Equipe hat Informationsmaterial bereitzu-
stellen, Tagungen zu organisieren und gibt
auch den etwa dreimal jahrlich erscheinen-
den «Courrier P.O.» heraus. Alle drei Jahre
werden die Arbeiterpriester zu einem natio-
nalen Treffen eingeladen. Die National-
Equipe verfiigt auch liber einen Sekretir, der
auf Vorschlag der Regionen gewdhlt wird.
Auch die Regionen selbst fithren Tagungen
durch und stirken den Zusammenbhalt.
Ab 1985 finden jdhrlich internationale
Treffen von Arbeiterpriestern Europas und
anderer Kontinente statt. Arbeiterpriester
gibt es ausserhalb Frankreichs vor allem
in Belgien, Italien, Spanien, in siid- und
mittelamerikanischen Lindern sowie in
Nord- und Zentralafrika. Die Arbeiter-
priester-Bewegung steht in der grossen Tra-
dition der Befreiungstheologie, die franzo-
sischen Arbeiterpriester gehdren zu deren
Vorldufer.

Ich mochte diese summarische historische
Darstellung iiber die franzosischen Arbeiter-
priester mit einem treffenden Kommentar
des Wiener Publizisten Friedrich Heer
schliessen: «In Frankreich und aus Frank-
reich hinaus wurde erstmalig in diesen
Jahren und Jahrzehnten der Versuch
gemacht, iiber die Schatten zu springen:
aus dem Gehege des politischen, gesell-
schaftlichen, mentalen und theologischen
Koordinatensystems Alteuropas, wie es
vom 12. bis zum 19. Jahrhundert gebaut
worden war, herauszutreten in die Winde,
Wetter und Stiirme fundamental andersarti-
ger Sphéren.»

Verwendete Literatur,

Aujourd’hui les prétres-ouvriers, Schriftenreihe «La foi
d’un peuple —Mission ouvriere», Nr. 81-82, Mirz 1988,
Paris.

30 ans de mission ouvriére, in derselben Schriftenreihe,
Nr. 78/79, Juni 1987.

Gerhard Dingler, Die franzosischen Arbeiterpriester —
ihr Wirken fiir Sozialpolitik und Sozialreform im Urteil
von Kirche, Staat und Gewerkschaften, Dissertation,
Mainz 1966.

Dietlinde Wicker, Die Arbeiterpriester in Frankreich,
Dissertation, Mannheim 1961.

Pierre Andreu, Grandeurs et erreurs des-prétres-ouv-
riers, Paris 1955.

Verschiedene Artikel in «Orientierung», Ziirich. -

174



	Die Arbeiterpriester in Frankreich - eine christliche Avantgarde

