
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 6

Artikel: Die Arbeiterpriester in Frankreich - eine christliche Avantgarde

Autor: Troxler, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ferdinand Troxler

Die Arbeiterpriester in Frankreich - eine
christliche Avantgarde

Dieser Artikel ist die geraffte Wiedergabe eines Referates, das Ferdinand Troxler am
19. Januar 1991 bei den Sozialistischen Kirchgenossen Basel gehalten hat. Die Auseinandersetzungen

um die Arbeiterpriester in Frankreich gehören zu den bewegendsten und
bedeutendsten in der neueren Geschichte des Katholizismus. Sie lassen erkennen, wie schwer es
einer etablierten Kirche fällt, über den eigenen Schatten zu springen, wenn sie in einer ihr
fremden Welt die Zeichen der Zeit erkennen und gemeinsam mit Andersdenkenden am Reich
Gottes arbeiten sollte. Der Autor ist besonders befähigt, die Geschichte der französischen
Arbeiterpriester nachzuzeichnen, hat er dieses Experiment doch selber hautnah miterlebt.
Von 1956 bis 1958 studierte er Philosophie und Theologie im «Séminaire de la Mission de
France» in Pontigny/Yonne. dem Ausbildungszentrum der Arbeiterpriester. Während der
Sommerferien 1957 absolvierte er einen «stage» in der Missronsstation Grenoble und
arbeitete dort als Bauhandlanger am Bau einer einfachen Kirche in einem Arbeiterbezirk.
Später studierte Ferdinand Troxler Nationalökonomie. Er wurde Pressesekretär und Redaktor

beim Schweizerischen Gewerkschaftsbund. Seit der Pensionierung ist unser Freund
Mitglied der Vorstandes der Religiös-sozialistischen Vereinigung der Deutschschweiz. Red.

Ursprünge

Das Experiment der Arbeiterpriester ist nicht
von einem Tag auf den andern entstanden.
Die Wurzeln gehen zurück bis in die Zeit
nach dem Ersten Weltkrieg. Junge Priester
kamen im Wehrdienst in näheren Kontakt
zu den proletarischen Arbeitermassen. Sie
erfuhren, wie fremd diesen die Kirche
geworden war, wie man aber durch
Schicksalsgemeinschaft eine Atmosphäre des
Vertrauens schaffen kann. Nach Hause
zurückgekehrt, wollten diese Priester vielfach

nicht mehr nach alten Konzepten
arbeiten. Sie empfanden die Kirche als
verbürgerlicht, ihre Methoden als festgefahren
und in mancher Hinsicht als veraltet. Der
Blick für die Lage des Proletariats war
geschärft. Vor allem in Paris begann man mit
dem Vorstoss in die Bannmeile. Ausdruck
dieses neuen Bewusstseins war das Buch des
Jesuiten Lande «Le Christ dans la banlieue.»
Kardinal Verdier organisierte in grossem
Stil den Bau von Seelsorgezentren in der
Bannmeile. Eine beachtliche Zahl von
Priestern verliessen ihre stattlichen
Pfarrhäuser, Hessen sich in irgendeiner
Wellblechbaracke nieder und wirkten inmitten

des proletarischen Viertels als Seelsorger.
Bereits seit 1926 gab es eine Laienorganisation,

die JOC (Jeunesse ouvrière catholique),

die sich mit viel Idealismus im
Arbeiter-Milieu engagierte.

Untersuchungen anfangs der 40er Jahre
ergaben, dass in den Grossstädten und
Industriezentren nur etwa 2,5 Prozent der
Arbeiter und Arbeiterinnen «praktizierten»,
d.h. am religiösen Leben der Pfarrei
teilnahmen, wie fragwürdig eine derartige
Umschreibung als Gradmesser der
Christlichkeit auch sein mag. In dem von den
Priestern Godin und Daniel publizierten
Buch «France-pays de mission?» wurde die
religiöse Situation Frankreichs eingehend
analysiert. Das Resultat hatte alarmierenden
Charakter.

1942 entstand für die missionarischen
Bestrebungen in Frankreich eine eigene
Organisation: die «Mission de France» mit
eigenem Ausbildungszentrum für angehende

Priester in Lisieux. Später wurde Limoges
Zentrum und ab 1954 Pontigny. Parallel zur
«Mission de France» kam es zwei Jahre
später zur Gründung der «Mission de Paris»,
die sich auf die Arbeiter-Mission in Paris
samt Bannmeile konzentrierte.

171



Von der Arbeiter-Mission zu den
Arbeiter-Priestern

Eine Wende in der Arbeiter-Mission brachte
der Zweite Weltkrieg. 1942 wurden 800 000
französische Arbeiter in Arbeitslager nach
Deutschland deportiert. Getarnt schlössen
sich 25 Priester an. Sie wurden Arbeiter
unterArbeitern. Einige gingen freiwillig und
ebenso getarnt in Konzentrationslager. Nach
Kriegsende hegten die in ihr Land zurückgekehrten

Priester den Wunsch, Arbeiter zu
bleiben. Den missionarischen Vorstoss der
Zwischenkriegsjahre - im Sinne der
Quartierseelsorge in Arbeitervierteln - empfanden

sie als verfrüht. Die bescheidenere Formel

«être présent» (präsent sein, Zeichen
sein), ohne gleich «missionieren» zu wollen,
schien ihnen der Situation angemessen.
So entstand der Arbeiterpriester. Kardinal
Suhard von Paris gab grünes Licht. Er deckte
diese neue Art des Priestertums nicht bloss
mit seiner Autorität, er war auch mit seinem
Herzen dabei. Bekannt ist sein Ausspruch:
«Ily a un mur qui sépare V Eglise de la masse,
ce mur, ilfaut l'abattre.» (Eine Mauer trennt
die Kirche vom Proletariat, diese Mauer
müssen wir niederreissen.)

Dass es zu dieser Entfremdung gekommen

war, hatte die Kirche selbst verschuldet.

Erst 43 Jahre nach dem Kommunistischen

Manifest hatte sie offiziell zur
Arbeiterfrage Stellung genommen: in der
Enzyklika «Rerum novarum» 1891. Die
katholische Kirchenführung (es gab
Ausnahmen, z.B. Bischof Ketteier in Deutschland)

war mit dem Bürgertum und dem
Ancien régime liiert, was namentlich in
Frankreich den Zugang zu einem stark
marxistisch beeinflussten Proletariat praktisch

verunmöglichte, ganz abgesehen vom
feudalen Erscheinungsbild.

Kardinal Suhard, dieser aufgeschlossene
Kirchenmann, sprach im Zusammenhang
mit den Arbeiterpriestern von einer
Schicksalsgemeinschaft (commmunauté de destin)
mit den benachteiligten Massen. Als Priester

unter Arbeitern Arbeiter zu werden,
bedeute Einwurzelung (acte de naturalisation)

des Priesters in einem Volk, wo er
bisher ein Fremder war; das bedeute Teilen
und Teilhabe an der menschlichen Existenz
des Arbeiters.

Aus dem Weltklerus und aus verschiede -

172

nen Orden stellten sich Priester für diese
Aufgabe zur Verfügung. In der «Mission de
France» und in der «Mission de Paris»
schlössen sie sich zusammen.

Bewusstseinsprozess der Arbeiterpriester:

hin zu gesellschaftlichem und
politischem Engagement

Die Arbeiterpriester, nachdem sie angefangen

hatten, arm und bescheiden in einem
Elendsviertel zu wohnen und Arbeit und
Lebensbedingungen des Proletariats zu
teilen, stellten sehr bald fest, dass grundlegende
Reformen nötig sind, um der Arbeiterschaft
ihre Würde zurückzugeben.
Schicksalsgemeinschaft (wie dies Kardinal Suhard
nannte) bedeute daher auch Teilnahme am
gemeinsamen Kampf: Überwindung jener
Form von Sklaverei, die Ausbeutung des
Menschen durch den Menschen heisse,
Kampf für eine klassenlose Gesellschaft.
Von der Notwendigkeit der Überwindung
der Klassengesellschaft sprach auch der
bekannte französische Theologe Henri de
Lubac, der 1945 schrieb: «Die Überwindung
der Lage des Proletariats wird dem
Menschen Gott nicht automatisch zurückgeben,
aber sie ist die Voraussetzung dazu, dass
Gott ihm zurückgegeben werde.»

Erwähnt als geistiger Wegbereiter sei vor
allem Emmanuel Mounier, bedeutender
Linkskatholik, Publizist und Gründer der
Zeitschrift «Esprit». Mounier erklärte: «La
révolution morale sera économique ou ne
sera pas; la révolution économique sera
morale ou ne sera pas.» (Die moralische
Revolution wird wirtschaftlich sein oder sie
wird nicht sein; die wirtschaftliche Revolution

wird moralisch - d.h. ethisch begründet
- sein oder sie wird nicht sein.) Mounier trat
für einen freiheitlichen, humanen Sozialismus

ein. Er suchte auch das Gespräch
zwischen Christen und Marxisten, wobei er die
weltanschauliche Grundlage des Marxismus
ablehnte.

Engagement in der
Gewerkschaftsbewegung...

Die Arbeiterpriester sahen in der
Arbeiterbewegung den Motor zur Überwindung der
Klassengesellschaft, des Kapitalismus. Für
sie war es die Arbeiterklasse, die für neue



menschliche Beziehungen, für die
Umgestaltung der allgemeinen und persönlichen
Lebensbedingungen und für den Fortschritt
der Menschheit kämpfte. In diesem Kampf
engagierten sich die Arbeiterpriester vor
allem in der Gewerkschaftsbewegung, und
zwar in der damals weitaus grössten
Gewerkschaft CGT (Confédération Générale
du Travail), in der Kommunisten und
Linkssozialisten eine massgebende Rolle spielten.
In den Augen der meisten Arbeiterinnen und
Arbeiter und auch der Arbeiterpriester
erschien die CGT als diejenige gewerkschaftliche

Richtung, die gegen Staat und
Unternehmertum am kompromisslosesten vorging
und die Interessen der Arbeiterschaft am
besten wahren konnte. Viele Anhänger der
CGT betrachteten ihre Mitgliedschaft in dieser

Gewerkschaft aber keineswegs als eine
Entscheidung für die Kommunistische Partei.

Dazu ein Kommentator: «Die CGT
behauptete nicht zu Unrecht, mehr Katholiken

als die sog. christliche Gewerkschaft
CFTC (Confédération Française des Travailleurs

Chrétiens) und mehr Sozialisten als
die FO (Force ouvrière) unter ihren Mitgliedern

zu haben.» Aufgrund dieser Sachlage
bemühte sich die CGT immer wieder, ihre
parteipolitische Unabhängigkeit zu betonen.

1946 erklärten Arbeiterpriester ihrem
Bischof, warum sie in die Gewerkschaft
CGT eingetreten waren: «Wir sind eine
Gruppe katholischer Priester, deren Sendung
es ist, mit allen Kräften an der menschlichen
und geistigen Befreiung des Proletariats
mitzuwirken. Der Geist des Evangeliums gibt
unserer Arbeit ihr Ziel: die Einigung aller
Menschen durch Nächstenliebe und Gerechtigkeit.

Es wurde uns bewusst, dass wir
diesem Ziel nur dann näherkommen, wenn wir
das Schicksal der Arbeiterklasse teilen.
Deshalb nehmen wir zur Bestreitung unserer
Existenz keine andere Mittel an als unseren
Arbeitslohn, und aus denselben Erwägungen
erklären wir uns ohne jeden Hintergedanken

mit allen repräsentativen Kräften der
Arbeiterklasse solidarisch - es sei denn, dass
ihre Methoden eines Tages zu unserem
christlichen Gewissen oder zur echten
Solidarität aller Beschäftigten in Widerspruch

stehen sollten.» Aus diesem Nachsatz
wird deutlich, dass Arbeiterpriester in ihrem
gewerkschaftlichen Engagement durchaus
kritische Distanz hielten.

Arbeiterpriester beteiligten sich an Streiks,
zum Teil an vorderster Front. So zum
Beispiel in der grossen Streikbewegung
im Jahre 1947 gegen die Preis- und
Lohnpolitik der Regierung. Bei einem Streik auf
der Baustelle Isère-Are 1952 wirkte der
Arbeiterpriester Henri Perrin als
Informations-Chef des Streikkomitees und gab
fast täglich Streikberichte heraus. Perrin
nahm als Vertreter der CGT mit beratender

Stimme auch an der Sitzung des zentralen

Betriebskomitees teil, das mit der
Unternehmungsleitung verhandelte. Zudem
wurde er zum Vertreter der Belegschaft
(délégué du personnel) gewählt. Im August
1952 trafen sich die Arbeiterpriester aus
dem Baugewerbe mit dem Erzbischof von
Chambéry. Nach diesem Treffen schrieb
Perrin an seine Freunde: «Was vor ein paar
Monaten noch als fragwürdig galt, z.B.
unsere Betätigung in der Gewerkschaft, wird
uns jetzt zugestanden.»

Perrin, der sich intensiv für Betriebsschutz
einsetzte, aber auch weitern Gewerkschaftern,

wurde schliesslich gekündigt. Dies
führte zu einem weiteren Streik, wobei
Perrin Sekretär des Streikkomitees war.
1953 kam es in Frankreich zu den schwersten
Streiks seit 1947; 4 Millionen Beschäftigte
nahmen teil. Der Streik richtete sich gegen
die Wirtschafts- und Sozialpolitik der
Regierung. Gemäss Kommentaren war es
ein Versuch der linken Opposition, «das
parlamentarische Gleichgewicht zu ändern».

Die christliche Gewerkschaft und die
«Force ouvrière» erschraken über den Umfang

des Streiks, weil sie einen politischen
Umsturz befürchteten. Sie forderten daher
ihre Mitglieder auf, die Arbeit wieder
aufzunehmen. Fünf Arbeiterpriester kritisierten
die Haltung der christlichen Gewerkschaft
scharf: «Wir erklären ausdrücklich, dass die
CFTC von Limoges die Belange der Arbeiter
und Christen verraten hat, und brandmarken
die Untreue dieser gewerkschaftlichen und
politischen Zentrale.» Eine ähnliche Erklärung

unterzeichneten die Arbeiterpriester
von Paris. Ein Arbeiterpriester in einer
Automobilfabrik schrieb damals: «Unser
christlicher Glaube gibt uns keineswegs eine
systematische Orientierung für unser zeitliches

Leben. Er schreibt uns auch nicht vor,
Bewahrer, Reformatoren oder Revolutionäre

zu sein, denn er verlangt von uns, dass

173



wir uns ganz sachlich und rechtmässig an die
Probleme halten, die sich uns stellen und
dass wir mutig die Lösungen durchsetzen,
die uns die besten scheinen.» In Marseille
kam es zu Auseinandersetzungen zwischen
drei Arbeiterpriestern und der Katholischen
Aktion, die ihnen vorwarf, sie würden
durch ihre kämpferische Haltung katholische

Arbeiter dem Kommunismus zuführen.
Anfang der fünfziger Jahre übernahmen
mehrere Arbeiterpriester wichtige Posten in
der Gewerkschaft. So wurde z.B. Henri
Barreau zum Sekretär der Pariser
Metallarbeitergewerkschaft (CGT) gewählt.

und in der Friedensbewegung

Ausser der gewerkschaftlichen Tätigkeit
engagierten sich Arbeiterpriester in der
Friedensbewegung (Mouvement de Paix), die
1948 in Breslau ins Leben gerufen wurde und
«alle Menschen guten Willens» zusammenführen

sollte. Der Stockholmer Aufruf im
März 1950 zum Verbot von Atomwaffen,
den viele Arbeiterpriester mitunterzeichneten,

ging von der Friedensbewegung aus,
ebenso die Kundgebung gegen die Ernennung

General Ridgways zum Oberbefehlshaber

der Nato in Frankreich im Mai 1952.
Zwei Arbeiterpriester wurden während dieser

Manifestation verhaftet. Des weitern
unterstützten Arbeiterpriester die Aktion zur
Beendigung des Krieges in Indochina.

Kirchenreform

Die Kirchenreform war den Arbeiterpriestern
ein sehr wichtiges Anliegen. Proletarier,

die den Weg zur Kirche zurückgefunden
hatten, sollten sich in dieser Kirche

heimisch fühlen können. In seinem Tagebuch

beschreibt Henri Perrin eine religiöse
Zeremonie, an der ein Bischof teilgenommen

hat: «Wie können Proletarier zu diesem
Bischof Zugang finden, der in glanzvollen
Gewändern daherschreitet, einen komischen
Hut trägt, mit einem vergoldeten Stab ausgerüstet

ist, unverständliche Dinge singt (in
Latein), sich erhebt, dann sich wieder setzt,
ohne dass man weiss weshalb, sich durch
Kniefall und Ringküssen seiner Untergebenen

grüssen lässt und dann schliesslich
wieder geht, ohne dass sich etwas ereignet
hat...?» Perrin urteilt in harter Selbstkritik:

«Die Unverständlichkeit unserer Zeremonien

ist unverzeihbar, wir alle sind dafür
verantwortlich. Unsere Riten sind verkalkt;
es bleibt ein Rahmen ohne Leben.» Das
Unbehagen fand auch auf einer Schallplatte
mit einem Lied des franziskanischen
Arbeiterpriesters André Nanterre Ausdruck. Die
kirchliche Obrigkeit wird mit einer
«weltfernen Prinzessin» verglichen, die eine
unverständliche Sprache spricht. Diese Schallplatte,

deren Text eine harte Anklage an die
Kirche ist, müsste -wie ich erfuhr - aus dem
Vertrieb zurückgezogen werden, weil die
Hierarchie intervenierte. (Siehe Text im
Kästchen.)

Zu ergänzen ist, dass das letzte Konzil
wichtige Reformen sowohl in theologischer
Hinsicht als auch in bezug auf die religiöse
Praxis (Einführung der Muttersprache in der
Liturgie, mehr Freiheit in der Gestaltung des
Gottesdienstes usw.) eingeleitet hat. Dennoch

ist das feudalistische Erscheinungsbild
der katholischen Kirche nicht völlig
überwunden. Man denke etwa an gewisse
Zeremonien des Papstes und der Bischöfe, an die
päpstliche Garde mit ihrem Pomp, an den
Kirchenstaat samt Nuntiaturen. Anstoss
erweckt auch der autoritäre Führungsstil des

gegenwärtigen Papstes, der kaum passt zum
Geist des Konzils und zur Nachfolge des
Messias Jesus, der beim letzten Abendmahl
den Aposteln die Füsse wusch und als
Vermächtnis hinterliess: Wer unter euch der
erste sein will, sei euer Knecht. Dienen, nicht
herrschen, Geschwisterlichkeit als Lebensform,

dies strebten die Arbeiterpriester an: in
Kirche und Welt.

Das Eingreifen Roms

Das starke gewerkschaftliche und politische
Engagement der Arbeiterpriester führte zu
Interventionen traditioneller Kirchenkreise
bei Bischöfen und sogar in Rom. Dass Priester

ohne Soutane auftauchten und die Messe
abends auf einem Küchentisch feierten,
erweckte vor allem Neugier. Auch hatte die
Publikation des Romans von Cesbron mit
dem reisserischen Titel «Les saints vont en
enfer» (Die Heiligen gehen in die Hölle) eher
besänftigt. Aber dass diese Priester in der
linken CGT am sozialen Kampf teilnahmen
und mit Kommunisten Kontakte pflegten,
das war für diese Kreise zuviel.

174



Prière du monde ouvrier à l'église

Ma mère est une princesse lointaine
Ma mère ne sait pas ma langue
Je suis un étranger chez elle
On dit que Jésus est né dans une étable
Et moi, c'est dans un atelier
Que je suis venu au monde
Ma mère ne m'a pas connu
Je n'ai pas été baptisé
Mon premier cri fut un pleur de détresse
Le second un cri de colère

Ma mère est une princesse lointaine
Je suis né dans un atelier
Ma mère ne sait pas ma langue
Je suis un étranger chez elle
Ma mère autrefois vécut dans les palais
Depuis qu'il n'y a plus de palais
Elle va vêtue de noir
Son vêtement est démodé
Et sur sa tête une mantille
Fait penser au siècle passé
Les enfants rient sur son passage
Et les vieillards obscènes se moquent d'elle

Ma mère est une princesse lointaine
Je suis né dans un atelier
Ma mère ne sait pas ma langue
Ma mère autrefois vécut dans les palais
Je suis un étranger chez elle
Je suis né dans un atelier
Et j'ai grandi dans la misère
Quand j'ai faim, ma mère a dit
Heureusement il y a tes frères
Mes frères sont nés
Quand ma mère était riche
Mais l'un d'eux m'a pris comme esclave
Et l'autre qui était marchand
M'a vendu mon pain

Ma mère est une princesse lointaine
Je suis né dans un atelier
Ma mère ne sait pas ma langue
Ma mère autrefois vécut dans les palais
Je suis un étranger chez elle
Je paie man pain chez mon frère

André Nanterre

Die Interventionen blieben nicht ohne
Folgen. Im April 1951 (etwa zwei Jahre
nach dem Tod Kardinal Suhards) arbeitete

die Versammlung der französischen
Kardinäle und Erzbischöfe Richtlinien (ge¬

nannt «Directoire») aus, die allen Arbeiterpriestern

zur Stellungnahme unterbreitet
wurden. Darin wurde verlangt: Verzicht
auf die Übernahme leitender Posten im
gewerkschaftlich-politischen Bereich;
Vermeiden gesellschaftlicher Optionen, welche
die Arbeiterpriester in eine bestimmte Kategorie

«einengen»; spirituelle Vertiefung
durch Brevier, Meditation, Bibellektüre;
engen Kontakt zum Bischof; Zusammenarbeit

mit dem Pfarrklerus und der Katholischen

Aktion. Die Arbeiterpriester empfanden

eine derartige Reglementierung als

zu streng und ihrer Situation nicht
entsprechend, eine offizielle Aussprache von
18 Bischöfen mit einer Delegation von
Arbeiterpriestern erfolgte im März 1952.
Anschliessend wurde den Arbeiterpriestern
ein Merkblatt ausgehändigt, das die Punkte
des «Directoire» bloss empfahl.

Bereits im Juni 1951 intervenierte Rom
erstmals: Die Zahl der Arbeiterpriester - es
gab jetzt etwa 85, auf 20 Diözesen verteilt -
dürfe nicht erhöht werden. Im März 1953
fand eine Visitation des «Séminaire de la
Mission de France» durch einen Theologieprofessor

aus Rom statt. Im Juli 1953 verbot
Kardinal Pizzardo, Präfekt der römischen
Kongregation für die Seminare und
theologischen Hochschulen, in einem Brief an
die französischen Bischöfe, dass sich
Seminaristen (Theologiestudenten) während

ihrer Ferien weiterhin als Arbeiter in
Fabriken usw. betätigten.

Dann überstürzten und dramatisierten
sich die Ereignisse: Im August 1953 wurde
das provisorische Statut der «Mission de
France» (vom Mai 1949) nicht mehr erneuert.

Das Seminar, nunmehr in Limoges,
müsste seine Tore schliessen. Die «Mission
de France» umfasste zu diesem Zeitpunkt
etwa 350 Priester und 200 Seminaristen.
Ende August 1953 wurden die Ordensobern
aufgefordert, ihre Arbeiterpriester zurückzurufen

(nur eine Minderheit der Arbeiterpriester

waren Ordensleute). Im September
1953 gab der Nuntius von Paris, Marella,
den Bischöfen und Ordensobern bekannt,
dass Rom beschlossen habe, das Experiment
der Arbeiterpriester abzubrechen.

Die französischen Bischöfe waren
bestürzt ob dieser römischen Entscheidung,
die ohne Konsultation des französischen
Episkopats und der direkt betroffenen

175



Arbeiterpriester gefasst worden war! Ein
Versuch der Kardinäle Liénart, Gerlier und
Feltin (Nachfolger von Suhard) im November

1953, durch eine persönliche Intervention

in Rom die Mission der Arbeiterpriester
zu retten, scheiterte. Noch im selben Monat
gaben die französischen Kardinäle die
Bedingungen Roms für die Fortführung der
Mission bekannt: keine weltlichen
Verpflichtungen gewerkschaftlicher oder anderer

Art, das sei Sache der Laien; Begrenzung
der Handarbeit, damit genügend Raum für
die priesterlichen Aufgaben bestehe; kein
isoliertes Leben, Eingliederung in eine
Priestergemeinschaft oder in eine Pfarrei,
verbunden mit einer gewissen Mitarbeit in
dieser Pfarrei; eine der schwierigen
Aufgabe entsprechende solide Ausbildung,
sowohl in bezug auf die Doktrin wie in
spiritueller Hinsicht; Auswahl der
betreffenden Priester durch ihren Bischof.

Noch anfangs Oktober 1953 hatte
Kardinal Liénart erklärt, dass die Kirche die
Arbeit der Priester in Fabriken usw. mit
Sympathie verfolgt. Jetzt - anfangs Januar
1954 - erklärte derselbe Kardinal aufgrund
der römischen Weisungen, dass es unmöglich

sei, gleichzeitig Priester und Arbeiter zu
sein. Mitte Januar 1954 präzisierten die
französischen Bischöfe die Bedingungen
Roms: Die Handarbeit darf täglich drei Stunden

nicht überschreiten. Bis März 1954 sind
alle weltlichen Verpflichtungen aufzugeben.

Der vordrängende Flügel des französischen

Katholizismus wurde auch anderweitig

gestutzt. Erwähnt seien: die
Absetzung von drei Dominikaner-Provinzialen
und die Versetzung führender Dominikaner
und anderer Theologen, die Verurteilung
der Thesen der «Chrétiens progressistes»,
das Verbot der Zeitschrift «Jeunesse de

l'Eglise». Schon 1949 hatte Pius XII.
ein Kommunismus-Dekret erlassen, das
Katholiken verbot, sich der Kommunistischen

Partei anzuschliessen. Im selben
Jahr präzisierte jedoch der Chefredaktor
des offiziell-vatikanischen «Osservatore
Romano» in einem Leitartikel: «Der
Kommunismus als Wirtschaftssystem, abgesehen

von jeglicher Philosophie, ist keine
Antithese zum Christentum, kein Gegensatz
zur Natur desselben.» In ähnliche Richtung
wies später Johannes XXIII., der in der
Enzyklika «Pacem in terris» (1963) andeu-

176

tete, dass es zwischen dem Kommunismus
als Sozial- und Wirtschaftssystem und seiner

atheistischen Ideologie zu unterscheiden
gelte.

Die Reaktion der Arbeiterpriester

Anfangs Februar 1954 wurde ein von
73 Arbeiterpriestern aus zahlreichen Equipen

unterzeichnetes Communiqué
veröffentlicht, das besser als lange Kommentare
die Situation wiedergibt:

«Im Zeitpunkt, wo Millionen Arbeiter
Frankreichs und anderer Länder auf dem
Marsch zu ihrer Einheit sind, um ihr Brot,
ihre Freiheiten und den Frieden zu verteidigen,

während Patronat und Regierung die
Ausbeutung und Repression verstärken, um
dem sozialen Fortschritt Einhalt zu gebieten
und ihre Privilegien zu retten - in dieser
Situation auferlegen die religiösen Autoritäten

den Arbeiterpriestern Bedingungen, die
praktisch die Preisgabe ihres Arbeiter-Daseins

und den Verzicht auf den solidarischen
Kampf mit ihren Kollegen bedeuten. Dieser
Entscheid stützt sich auf religiöse Motive.
Wir sind jedoch nicht der Meinung, dass

unsere Arbeiter-Existenz uns je behindert
hat, dem Glauben und unserem Priestertum
treu zu bleiben. Wir sehen nicht ein, wie man
im Namen des Evangeliums Priestern
verbieten kann, ihr Leben mit Millionen von
unterdrückten Menschen zu teilen und sich
in ihrem Kampf zu solidarisieren. Es versteht
sich, dass die Existenz und das Wirken der
Arbeiterpriester gewisse christliche Kreise
verwirrt haben, die dazu neigen, die Religion
in den Dienst ihrer Interessen und ihrer
Klassen-Vorurteile zu stellen. Der von diesen

Kreisen ausgeübte Druck und ihre
Denunziationen dürften den nun getroffenen
Massnahmen zugrunde liegen. Sollten diese
aufrechterhalten werden, würden sie dazu
beitragen, die im Kampf der Arbeiterklasse
engagierten Christen in Gewissenskonflikte
zu stürzen. Die Arbeiterpriester verlangen
für sich und alle Christen das Recht, sich mit
den Arbeitern in ihrem gerechten Kampf zu
solidarisieren.

Die militanten Arbeiter und die Arbeiterklasse

haben Vertrauen zu den
Arbeiterpriestern, und sie haben ihr Priestertum
respektiert. Dieser Respekt und dieses
Vertrauen, das uns noch immer entgegenge-



bracht wird, verunmöglichen uns einen
Kompromiss, der in der Annahme bestünde,
man könne zur Arbeiterklasse gehören, ohne
normal zu arbeiten und ohne das Engagement

und die Verantwortung der Arbeiter
mitzutragen. Die Arbeiterklasse braucht keine

Leute, sich sich über ihr Elend <beugen>;
sie braucht Menschen, die ihre Kämpfe und
Hoffnungen teilen. Aus diesen Gründen
erklären wir, dass unser Entscheid in vollem
Respekt gegenüber der Arbeiterschaft und
ihrem Befreiungskampf getroffen wurde.»

Diesem Communiqué hatten sich in der
Folge noch weitere Arbeiterpriester
angeschlossen. Einige Gruppen von Arbeiterpriestern

gaben brieflich ihren Bischöfen die
tiefe Enttäuschung über das Verbot zum
Ausdruck. Ein Ausschnitt: «Man will uns
jetzt wieder in den umzäunten Bereich
zurückführen, weil die kirchliche Autorität
ihre Stärkung für wichtiger hält als die
Ausgiessung des Geistes hinein in die Welt,
hinein in die brennenden Zeitfragen...»

Am 20. Februar 1954 trafen sich die
Arbeiterpriester aus ganz Frankreich in
Villejuif bei Paris. Sie hatten zwischen zwei
Möglichkeiten zu entscheiden: entweder der
Kirchenleitung aus Gewissensgründen den
Gehorsam verweigern oder die Fabriken,
Baustellen usw. verlassen. Etwa die Hälfte
der rund 100 Arbeiterpriester folgten den
Weisungen der Hierarchie, und dies in der
Hoffnung, dass später die Bestimmungen
wieder gelockert würden.

Hartes Ringen

Arbeiterpriester der ersten Stunde setzten
ihre Gespräche mit Bischöfen fort und drangen

bis zu den Toren des Vatikans vor (wie
einst Franziskus), um ihre Sicht der Dinge
darzulegen. Auch Bischöfe bemühten sich in
Rom um eine offene Haltung gegenüber den
Arbeiterpriestern und suchten intern nach
Wegen, um das Experiment irgendwie zu
retten. Einige Bischöfe wagten sich - in
Zuversicht auf die weitere Entwicklung -
soweit vor, dass sie Priesteramts-Kandidaten
in Aussicht stellten, als Arbeiterpriester
eingesetzt zu werden, «wenn der Moment
gekommen ist». Einstweilen setzten
Arbeiterpriester ihre Lohnarbeit fort, vor allem in
kleineren Betrieben und auf dem Bau.
Gewisse Bischöfe vertrieben die Arbeiter¬

priester aus ihrer Diözese, andere nahmen sie
wieder auf. Die «Mission de Paris» und auch
andere Equipen bestanden weiter.

Das erste Ergebnis des Ringens zwischen
Hierarchie und Arbeiterpriestern war das
neue Statut der «Mission de France», das
Mitte August 1954 in Kraft trat. Neuer Sitz
mit Seminar wurde Pontigny, etwa 150
Kilometer südöstlich von Paris gelegen. In der
dortigen früheren Zisterzienserabtei erhielt
die «Mission de France» ein Territorium, das
der Jurisdiktion des Ortsbischofs entzogen
und als «Praelatura nullius» verselbständigt
war. Im Herbst zogen etwa hundert neue
Seminaristen ein. Der Prälat - der erste war
Kardinal Liénart von Lille -bekam die
Kompetenz, unter dem Titel «Missio Galliae»
Priester zu weihen und sie auf Verlangen der
Bischöfe in die einzelnen Diözesen zu senden.

Während der Dauer ihrer Zuteilung
wurden sie dem zuständigen Diözesanbi-
schof unterstellt. Grosser Wert wurde auf
eine seriöse Ausbildung gelegt; dazu
gehörten nebst Theologie auch ein fundiertes
Studium philosophischer und gesellschaftspolitischer

Strömungen wie Marxismus, die
Einführung in Ökonomie und Soziologie
usw. Zwei Nachmittage pro Woche waren
für «travail manuel» (Handarbeit) innerhalb
des Seminars reserviert. Während der langen
Sommerferien wurden die Seminaristen in
Fabriken, auf Baustellen, in Dienstleistungsbetriebe

oder auf Bauernhöfe entsandt, um
den Puls der Zeit besser zu spüren. (Mich
«verschlug's» auf eine Baustelle nach
Grenoble im Sommer 1957.) Über die
Erfahrungen war dem Leiter des Seminars ein
Rapport abzuliefern.

Das Seminar in Pontigny war von
brüderlichem, offenem Geist und schwungvollem

Idealismus geprägt. In kleinen
Equipen pflegte man Gütergemeinschaft
und gemeinsames Suchen in dieser
zwiespältigen Zeit sowie Mittragen des andern
Last. Zimmer, Abwaschen und sonstige
Hausarbeiten (ausser Kochen) besorgten die
Studenten selber. Nach dem Nachtmahl
wurden jeweils Kartoffeln geschält und das
Gemüse für den folgenden Tag zubereitet;
auch Bischöfen und Kardinälen, die häufig
das Seminar besuchten (es gehörte ja zur
«Avantgarde» des französischen Katholizismus)

und mit Studenten und Professoren

Gemeinschaft pflegten, gab man ein

177



«Rüstimesser» in die Hand... Hier durfte ich
erleben, was echtes Christentum bedeuten
kann; es herrschte eine Atmosphäre, wie ich
mir die christliche Urgemeinde vorstelle.
Das Seminar pflegte schon damals die
Ökumene. Während mehrerer Tage waren
z.B. Anglikaner auf Besuch und lebten mit
uns in Gemeinschaft.

Konzil erwirkte Durchbruch

Als Angelo Roncalli unter dem Namen
Johannes XXIII. Papst wurde, hegten die
Arbeiterpriester sowie fortschrittliche
französische Bischöfe neue Hoffnungen. Ende
1958 hatten die Bischöfe, in deren Diözesen
sich Missionszentren befanden, eine Studie
über die «Mission ouvrière» verfasst.
Danach sollte es wieder grundsätzlich möglich
werden, Arbeiterpriester vollzeitig in Fabriken

usw. arbeiten zu lassen. Im Juni 1959
sprach Kardinal Fehin von Paris in Rom vor.
Doch das «Heilige Offizium» (eine spezielle
Dienststelle des Papstes) hatte bereits am
Vortag dieses Thema behandelt - und hielt
an den früheren Beschlüssen fest. Johannes
XXIII. setzte den überraschten Kardinal
davon in Kenntnis. Dieser Papst brachte aber
dennoch den Stein ins Rollen, indem er ein
Konzil ankündigte, das auch in der Frage der
Arbeiterpriester zu einer Neubeurteilung
führte. Das verkalkte «Hl. Offizium» wurde
durch die universale Kirche in die Schranken
gewiesen... Ein kluger Schachzug Roncai -
lis?

1960 lancierte das französische Episkopat
einen Appell, der der Evangelisierung der
Arbeiterwelt Priorität einräumte. Im Dezember

1961 kündigte Johannes XXIII. die
Einberufung des Zweiten Vatikanischen
Konzils auf den Oktober 1962 an. Die
Konfrontation der Bischöfe aller Kontinente
brachte eine Öffnung der Kirche gegenüber
den Problemen der Welt. Die «Kirche als
Volk Gottes» rückte in den Vordergrund. Es
stellte sich heraus, dass der Einsatz der
Arbeiterpriester weltweit Beachtung gefunden

hatte. So fanden im Dekret über «Dienst
und Leben der Priester» auch jene Erwähnung,

«die manuell arbeiten und sich in der
Welt der Arbeiter engagieren» («ceux qui
travaillent manuellement et partagent la
condition ouvrière»).

Am 23. Oktober 1965 beschloss in Rom

178

eine ausserordentliche Vollversammlung
der französischen Bischöfe einstimmig und
mit Gutheissung durch Papst Paul VI.
(Johannes XXIII. war bereits 1963 während
des Konzils gestorben) die Wiederzulassung
der Arbeiterpriester. Schon als Erzbischof
von Mailand hatte sich der künftige Papst als
Freund der Arbeiterpriester erwiesen.

Zunächst verabschiedete das französische
Episkopat ein Statut für eine erste Etappe
von drei Jahren. Es enthielt die folgenden

Punkte: begrenzte Zahl der Arbeiterpriester

in dieser ersten Periode,
Einschränkungen bezüglich gewerkschaftlicher
Aktivitäten, Eigenständigkeit der Gruppen
neuer Arbeiterpriester gegenüber jenen der
ersten Generation. Viele empfanden diese
Rahmenbedingungen als übertriebene
Vorsicht. Die Arbeiterpriester stimmten jedoch
zu, weil sie den neuen Aufbruch nicht
gefährden wollten.

Von bischöflicher Seite wurde unterstrichen,

dass es sich bei der Mission der
Arbeiterpriester nicht um Taktik handle. Ihr
Einsatz liege vielmehr in der «Logik des
Evangeliums, das den Armen zu verkünden
ist». Folgende Erfordernisse präzisierten das
Statut: Bei der Auswahl der Arbeiterpriester
ist auf seriöse Erfahrung in der Arbeitswelt
zu achten. Sie nehmen am gesamten
apostolischen Einsatz der «Mission
ouvrière» teil - auf diözesaner und nationaler
Ebene und in ihrem speziellen Wirkungsbereich.

Sie werden durch Studienwochen
(Sessions d'étude), Leben in Equipen
(vie d'équipe) und engen Kontakt zum
Bischof unterstützt. Die Arbeiterpriester
übernehmen keine «weltlichen» Chargen
(«responsabilités temporelles»). Sie haben
hingegen das Recht, sich gewerkschaftlich
zu organisieren, also teilzunehmen am
gemeinsamen Kampf der Arbeiterschaft
(«partager la condition ouvrière»). Namentlich

die «vie d'équipe» wird als wesentliches
Element bezeichnet: als Ort des gemeinsamen

Gebets, als Austausch der Erfahrungen
und gemeinsames Lösen der sich im Alltag
stellenden Probleme, auch verstanden als
Zelle der Kirche («cellule de l'Eglise»). Die
Priester werden von ihren früheren Aufgaben

vollumfänglich entlastet, damit sie sich
ganz ihrer neuen Aufgabe widmen können.
Beizufügen ist, dass sich der Dialog mit den
bereits früheren Arbeiterpriester-Equipen



fortsetzte, denen je nach Situation flexiblere
Lösungen zugestanden wurden. Die
Unterscheidung in «alte» und «neue» Equipen
von Arbeiterpriestern sollte Übergangscharakter

haben und bedeutete nicht
gegenseitige Isolation, sondern Zusammenarbeit

und gemeinsames Suchen auf dem
Weg zur Einheit.

1968, als das dreijährige Provisorium
ablief, beurteilte die Konferenz der französischen

Bischöfe diese erste Etappe als positiv
und beschloss daher, mehr Arbeiterpriester
einzusetzen. Die Zahl der Arbeiterpriester
stieg nun ständig und weitete sich auch regional

aus. 1969 waren 82 Arbeiterpriester in 14

Städten Frankreichs aktiv; 1976 waren es
bereits über 800 in mehr als 200 Städten
sowie auf grossen Bauplätzen und in der
Schiffahrt. Neuste Zahlen liegen nicht vor.

Engagement und Organisatorisches

Gemäss einer Befragung aus dem Jahre 1985
sind von 359 Arbeiterpriestern, die den
Fragebogen zurückgesandt haben, gegen 55
Prozent in der weit links orientierten CGT
(Confédération Générale du Travail) und
etwas über 45 Prozent in der CFDT
(Confédération Française des Travailleurs), die
1964 aus der «christlichen» CFTC hervorgegangen

ist und ebenfalls einen betonten
Linkskurs steuert, gewerkschaftlich organisiert.

Ein grosser Teil von ihnen arbeiten
als gewerkschaftliche Vertrauensleute in
den Betrieben, ohne jedoch verantwortliche
Posten einzunehmen. Viele wollen ganz
bewusst der «Basis» angehören. Es gibt aber
auch Arbeiterpriester in gewerkschaftlichen
Führungspositionen, sei es auf Betriebsebene,

lokal, regional oder sogar national. Hinzu
kommt das Engagement vieler im Quartier,
in sozialen Sektoren, in Arbeitslosen-Komitees,

im Bereich der Gastarbeiter, in der
Friedenspolitik und gegen den Rassismus.
Ungefähr 15 Prozent der Arbeiterpriester
sind laut Befragung Mitglieder von
Linksparteien, andere sind politisch aktiv, ohne
den Schritt zur Mitgliedschaft vollzogen zu
haben.

Um die Kontakte der Arbeiterpriester
zwischen den Regionen zu festigen, besteht
eine nationale Koordinationsstelle (équipe
nationale), die aus 17 Mitgliedern der
einzelnen Regionen zusammengesetzt ist,

gewählt von der jeweiligen Region und auf
die Dauer von drei Jahren. Die National-
Equipe hat Informationsmaterial bereitzustellen,

Tagungen zu organisieren und gibt
auch den etwa dreimal jährlich erscheinenden

«Courrier P.O.» heraus. Alle drei Jahre
werden die Arbeiterpriester zu einem nationalen

Treffen eingeladen. Die National-
Equipe verfügt auch über einen Sekretär, der
auf Vorschlag der Regionen gewählt wird.
Auch die Regionen selbst führen Tagungen
durch und stärken den Zusammenhalt.
Ab 1985 finden jährlich internationale
Treffen von Arbeiterpriestern Europas und
anderer Kontinente statt. Arbeiterpriester
gibt es ausserhalb Frankreichs vor allem
in Belgien, Italien, Spanien, in süd- und
mittelamerikanischen Ländern sowie in
Nord- und Zentralafrika. Die
Arbeiterpriester-Bewegung steht in der grossen
Tradition der Befreiungstheologie, die französischen

Arbeiterpriester gehören zu deren
Vorläufer.

Ich möchte diese summarische historische
Darstellung über die französischen Arbeiterpriester

mit einem treffenden Kommentar
des Wiener Publizisten Friedrich Heer
schliessen: «In Frankreich und aus Frankreich

hinaus wurde erstmalig in diesen
Jahren und Jahrzehnten der Versuch
gemacht, über die Schatten zu springen:
aus dem Gehege des politischen,
gesellschaftlichen, mentalen und theologischen
Koordinatensystems Alteuropas, wie es

vom 12. bis zum 19. Jahrhundert gebaut
worden war, herauszutreten in die Winde,
Wetter und Stürme fundamental andersartiger

Sphären.»

Verwendete Literatur,
Aujourd'hui les prêtres-ouvriers. Schriftenreihe «Lafoi
d'un peuple - Mission ouvrière». Nr. 81 -82, März 1988,
Paris.
30 ans de mission ouvrière, in derselben Schriftenreihe.
Nr. 78/79. Juni 1987.
Gerhard Dingler. Die französischen Arbeiterpriester -
ihr Wirken für Sozialpolitik und Sozialreform im Urteil
von Kirche. Staat und Gewerkschaften. Dissertation.
Mainz 1966.
Dietlinde Wicker. Die Arbeiterpriester in Frankreich.
Dissertation, Mannheim 1961.
Pierre Andreu, Grandeurs et erreurs des-prètres-ouv-
riers, Paris 1955.
Verschiedene Artikel in «Orientierung», Zürich.

179


	Die Arbeiterpriester in Frankreich - eine christliche Avantgarde

