
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 4

Rubrik: Zeichen der Zeit : der lange Abschied vom "gerechten Krieg"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Der lange Abschied vom «gerechten Krieg»

Die Lehre vom «gerechten Krieg» hat
offenbar nicht ausgedient. Vom US-Präsidenten

bis zur anglikanischen Kirche und zum
Mufti von Ägypten wurden die High-Tech-
Greuel am Golf für «gerecht»1, «gerechtfertigt»2

oder «heilig»3 befunden. Ausdrücklich
hat Bush auch die «katholischen Kriterien

eines gerechten Krieges» für sich in
Anspruch genommen (NZN, 8.2.91). Umso
bemerkenswerter ist die Ablehnung des

Golfkriegs durch die katholische Kirche
selbst. «Ein Krieg wäre der Niedergang der
Menschheit» (NZZ, 6.3.91), sagte Johannes
Paul II. drei Tage vor Ablauf des UNO-
Ultimatums gegenüber dem Irak. An dieser
Verurteilung des Golfkriegs hielt der Papst
bis zum Ende fest, obschon auch er kein
Pazifist sein will. Noch am 2. Februar hat er
die «sinnlosen Metzeleien» angeprangert
und an die Verantwortlichen appelliert, sie
müssten «den Mut haben, die kriegerische
Konfrontation zu beenden, und sich ehrlich
um Verhandlungen, Dialog und
Zusammenarbeit» (FR, 4.4.91) bemühen. Karol
Wojtyla hatte gute Gründe, um aus der Lehre

vom «gerechten Krieg» nicht die
Rechtfertigung, sondern die Verurteilung des

Golfkrieges herzuleiten. Der Golfkrieg sollte

aber auch Anlass sein, diese Lehre selbst
einer grundsätzlichen Kritik zu unterziehen.

Der Stand der traditionellen Lehre

Die Lehre vom «gerechten Krieg» hat eine
lange Geschichte, die bis in die Antike
zurückreicht. Als die Kirche nach der
Konstantinischen Wende Staatsreligion wurde,
übernahm sie diese Lehre - wie so vieles,
was der ideologischen Rechtfertigung des
römischen Imperiums diente.4 Es war vor
allem Augustinus (354-430), der den
«gerechten Krieg» unter «christlichem»
Vorzeichen weiterentwickelte. Der berühmte
Kirchenvater meinte zwar, dass «der Weise»

über «die Notwendigkeit gerechter

126

Kriege trauern müsste»5. Auch sollte der
Krieg nicht in erster Linie gerechtfertigt,
sondern sittlich eingegrenzt werden. Es
blieb jedoch bei der guten Absicht. Im
«christlichen Abendland» gab es keinen
einzigen Krieg, der nicht seine Theologen
gefunden hätte, die bereit waren, ihn für
«gerecht» zu befinden.

Thomas von Aquin (1225-1274) hat später

der augustinischen Lehre die klassische
Formulierung gegeben:

«Zu einem gerechten Krieg sind drei
Dinge erforderlich:
- Erstens die Vollmacht des Fürsten, auf
dessen Befehl hin der Krieg zu führen ist.
Denn es ist nicht Sache der Privatperson,
einen Krieg zu veranlassen, weil sie ihr
Recht vor dem Gericht des Vorgesetzten
verfechten kann...
- Zweitens ist ein gerechter Grund
verlangt. Es müssen nämlich diejenigen, die
mit Krieg überzogen werden, dies einer
Schuld wegen verdienen. Deshalb sagt
Augustinus: <Unter gerechten Kriegen
versteht man solche, durch welche Unrecht
geahndet wird; so wenn ein Volk oder eine
Stadt zu strafen ist, weil sie entweder
versäumt haben, das zu ahnden, was von ihren
Bürgern frevelhaft verübt wurde, oder
versäumt haben, das zurückzugeben, was
ungerechterweise geraubt wurde.>

- Drittens wird verlangt, dass die Kriegführenden

die rechte Absicht haben, nämlich
entweder das Gute zu mehren oder das Böse
zu meiden. Deshalb sagt Augustinus: <Bei
den wahren Verehrern Gottes haben auch
die Kriege Friedenscharakter bekommen,
insofern sie nicht aus Gier oder Grausamkeit,

sondern aus Eifer für den Frieden
geführt werden, um die Bösen in die Schranken

zu weisen und die Guten zu unterstüt-
zen.»>6

Im Zentrum dieser Lehre stand seit jeher
der «gerechte Grund». Je grösser das
Zerstörungspotential der Waffen wurde, um so



schwerwiegender müsste er sein. In den
50er Jahren hat darum Pius XII. die
Anforderungen an den «gerechten Grund» wegen
der «Schrecken und unermesslichen
Leiden» im «modernen Krieg» verschärft.
«Gerechter Grund» war nicht mehr ein x-beliebiges

Unrecht, sondern nur «ein evidentes
Unrecht von äusserster Schwere, das auf
andere Weise nicht verhindert werden kann»7.

Damit stellte sich zugleich die Frage
nach der Verhältnismässigkeit der Mittel.
Pius XII. warnte vor sinnlosen Kriegen,
selbst wenn sie um einer noch so gerechten
Sache willen geführt würden. Er sagte: «Es

genügt nicht, dass man sich gegen ein
Unrecht irgendwelcher Art zu verteidigen hat,
um die Gewaltmethode des Krieges
anzuwenden. Wenn die Schäden, die der Krieg
nach sich zieht, in keinem Verhältnis zur
erlittenen Ungerechtigkeit stehen, kann es
Pflicht sein, das Unrecht hinzunehmen.»8
Der ABC-Krieg liess die Frage nochmals in
einem neuen Licht erscheinen. Welches
«Unrecht von äusserster Schwere» könnte
den Einsatz derartiger Massenvernichtungsmittel

rechtfertigen? Darauf antwortete der
Papst: «Wenn die Anwendung dieses Mittels

eine solche Ausdehnung des Übels mit
sich bringt, dass es sich der Kontrolle des
Menschen völlig entzieht, muss sein
Gebrauch als unsittlich verworfen werden. Es
würde sich dann nicht mehr um <Verteidi-
gung> gegen Unrecht und notwendige <Si-

cherung> rechtmässigen Besitzes handeln,
sondern einfachhin um Vernichtung allen
Menschenlebens innerhalb des Aktionsbereiches.

Dies ist aus keinem Grunde
erlaubt.»9

Das Zweite Vatikanische Konzil gelobte
zwar, «in ganz neuer Einstellung an die Frage

des Krieges heranzugehen»; doch fand
es nicht den Mut, «das Recht legitimer
Verteidigung» in Frage zu stellen. Die Ächtung
jeden Krieges blieb lediglich ein Fernziel:
«Es liegt auf der Hand, dass wir mit allen
Kräften jene Zeit vorbereiten müssen, in der
auf der Basis einer Übereinkunft zwischen
allen Nationen jeglicher Krieg absolut
geächtet werden kann. Das erfordert freilich,
dass eine von allen anerkannte öffentliche
Weltautorität eingesetzt wird, die über
wirksame Macht verfügt, um für alle
Sicherheit, Wahrung der Gerechtigkeit und
Achtung der Rechte zu gewährleisten.»10

Die Anwendung auf den Golfkrieg

Die Kriterien des «gerechten Krieges» sind
demnach, systematisch zusammengefasst,
die folgenden: 1. die Vollmacht, Krieg zu
führen, 2. die gute Absicht der Kriegführenden,

3. ein Unrecht von äusserster
Schwere, 4. die zwingende Notwendigkeit
und 5. die Verhältnismässigkeit der dafür
eingesetzten Gewalt. Wird auch nur ein
einziges Kriterium nicht erfüllt, ist ein Krieg
ungerecht. Im Golfkrieg aber haben die
Alliierten gleich gegen alle fünf Kriterien
Verstössen.

1. Die fehlende Vollmacht der
Kriegführenden

Heute richtet sich die Frage nach der
Vollmacht, militärische Gewalt anzuwenden,
nicht mehr an einen Fürsten, sondern an den
(demokratischen) Staat und immer mehr
auch an die Weltorganisation, die UNO.
Ist die UNO auf dem Weg zu der «Weltautorität»,

die über «wirksame Macht verfügt,
um für alle Sicherheit, Wahrung der
Gerechtigkeit und Achtung der Rechte zu
gewährleisten»? Wenn ja, dann darf sie
Sanktionen verhängen, notfalls auch militärische.

Diese wären jedoch keine Kriege,
sondern Polizeiaktionen.

Der Golfkrieg war nun allerdings keine
Polizeiaktion, wie sie der Sicherheitsrat
nach Art. 42 der UNO-Charta «durchführen»

könnte. Der Golfkrieg war überhaupt
kein Krieg der UNO - was ja ein Widerspruch

in sich selber wäre -, sondern ein
Krieg der mit Kuwait verbündeten Staaten,
die dazu aber von der UNO bzw. vom
Sicherheitsrat «autorisiert» wurden. Exakt
an diesem Punkt stellt sich jedoch die Frage
der Vollmacht. In der Charta steht nämlich
kein Wort darüber, dass der Sicherheitsrat
irgendwelche Mitgliedstaaten ermächtigen
darf, Krieg zu führen. Der Sicherheitsrat
kann nicht Kriege bewilligen, sondern nur
militärische Sanktionen beschliessen, die er
dann aber selber durchführen muss. Auch
bei einer weniger strengen Auslegung hätte
der Sicherheitsrat sich zumindest nicht der
Kontrolle über die Kriegführung entledigen
dürfen. Nach Ablauf des Ultimatums wäre
es seine Aufgabe gewesen, die «erforderlichen

Massnahmen» selbst zu beschliessen

127



und sie nicht einfach dem Gutdünken der
USA zu überlassen.

Hinzu kommt, dass China in der
entscheidenden Abstimmung des Sicherheitsrates

vom 29. November 1990 sich der
Stimme enthalten hat. Enthaltung ist aber
nicht «Zustimmung», wie sie Artikel 27 der
UNO-Charta von «sämtlichen ständigen
Mitgliedern» des Sicherheitsrates verlangt.
Die Praxis, Enthaltung oder Abwesenheit
eines ständigen Mitgliedes als Zustimmung
zu betrachten, ist zwar zur Zeit des Kalten
Krieges entstanden. Darin liegt nichtsdestoweniger

ein Verstoss gegen den klaren
Wortlaut der Charta. Eine Entscheidung
von der Tragweite des Ultimatums gegenüber

dem Irak müsste auf einer unzweideutigen

Rechtsgrundlage beruhen. Das war
hier nicht der Fall: Dem Sicherherheitsrat
fehlte somit nicht nur die Zuständigkeit,
den Krieg der Alliierten zu «autorisieren»,
er war ohne die Zustimmung aller ständigen
Mitglieder auch gar nicht handlungsfähig.

2. Verlogene Absicht

Vom «Eifer für den Frieden» kann im Fall
der alliierten Kriegführung nicht die Rede
sein. Dabei war schon eher «Gier» im Spiel.
Offiziell erklärt wurde zwar die Absicht,
Kuwait vom Unrecht seiner Besetzung zu
befreien. Tatsache aber ist, dass der Krieg
nicht ums Recht, sondern ums Öl geführt
wurde. Wäre es «nur» um die Wiederherstellung

des Rechts gegangen und nicht darum,

die möglichst billige Ölversorgung für
die westliche Welt sicherzustellen, hätte
dieser Krieg nicht stattgefunden. US-Aus-
senminister Baker sprach dazu den Klartext:

«Die ökonomische Lebensader der
industriellen Welt kommt vom Golf, und
wir können es einem Diktator nicht erlauben,

auf dieser wirtschaftlichen Lebensader
zu sitzen» (FR, 15.11.90). Zynischer noch
äusserte sich ein Berater des US-Präsidenten:

«Wir brauchen das Öl. Es ist nett, über
das Eintreten für die Freiheit zu sprechen,
aber Kuwait und Saudi-Arabien sind nicht
gerade Demokratien, und wenn ihr wichtigstes

Exportprodukt Orangen wären, dann
hätte ein mittlerer Beamter des Aussenmini-
steriums eine Stellungnahme abgegeben,
und wir hätten Washington den August über
dichtgemacht.»11

3. «Unrecht von äusserster Schwere»?

Die irakische Invasion in Kuwait war ein
«evidenter» Bruch des Völkerrechts. Aber
war sie auch ein «evidentes Unrecht von
äusserster Schwere»? Es gibt legitime
historische Ansprüche des Irak gegenüber
Kuwait. Das Olscheichtum war eine Gründung
der britischen Kolonialmacht, legitimiert
allein durch westliche Ölinteressen und
dank seiner Privilegien mitverantwortlich
für die himmelschreiende Ungerechtigkeit
in der Verteilung der Reichtümer dieser
Region. 1938 hatte Kuwaits Parlament gar
die Wiedervereinigung mit dem Irak
beschlossen, worauf es vom Emir aufgelöst
wurde... Das Unrecht des Saddam Hussein
reagierte somit auf das vorausliegende
Unrecht willkürlicher, von Ölinteressen
diktierter Grenzziehungen in der Region. Damit

ist die Invasion in Kuwait natürlich
nicht zu rechtfertigen. Nur war sie auch
nicht das «Unrecht von äusserster Schwere»,

das dem Angriff der Alliierten auf den
Irak einen «gerechten Grund» hätte liefern
können. Dieser Krieg war nur ein weiteres
Unrecht im Teufelskreis kolonialistischer
Hinterlassenschaft.

Würde das Unrecht der Besetzung und
nachträglichen Annexion Kuwaits einen
Krieg rechtfertigen, so müssten die UNO
und die Alliierten, allen voran die USA, in
vergleichbaren Fällen auch mit analogen
Gewaltmethoden reagieren. Von Israels
Okkupationen und Annexionen war hier
schon mehrfach die Rede, auch von den
Völkerrechtsbrüchen des selbsternannten
Weltpolizisten USA. Weniger bekannt ist
ein anderes Beispiel: Als Indonesien 1975
den Kleinstaat Osttimor mit einer
Gesamtbevölkerung von 700 000 Menschen überfiel

und als 27. Provinz annektierte, verhinderten

die USA mit ihrem Veto, dass
Sanktionen gegen den Aggressor verhängt wurden

(vgl. woz, 25.1.91). Das Beispiel zeigt,
wie nicht das Recht, sondern die Interessenlage

bestimmt, wann ein «gerechter Grund»
für eine militärische Intervention vorliegt
und wann nicht. Anders als der Irak stand
Indonesien seit 1965 auf der Seite der USA,
und anders als Kuwait hatte Osttimor kein
Öl, sondern nur Savannengras zu bieten.
Anders als die Ermordung von 600 Toten in
Kuwait, vermochte damals nicht einmal der

128



Massenmord an 100 000 Menschen ein
militärisches Eingreifen zu rechtfertigen. Das
«Unrecht von äusserster Schwere» kommt
eher zustande, wenn es um Erdöl, als wenn
es um Menschenleben geht.

4. Die fehlende Notwendigkeit

War die Invasion ein Unrecht, «das auf
andere Weise nicht verhindert» bzw. rückgängig

gemacht werden konnte? Eine «andere
Weise» hätte in Verhandlungen bestanden,
die für den Friedensprozess im Nahen
Osten ohnehin unverzichtbar sind. Der
Aggressor wäre zwar nicht bestraft worden, er
hätte im Gegenteil die Möglichkeit erhalten,

das Gesicht zu wahren und vielleicht
sogar als Retter des palästinensischen Volkes

in die Geschichte einzugehen. Was
wäre daran so schlimm gewesen, vorausgesetzt,

dass auch Israel endlich in Frieden
und in sicheren Grenzen leben könnte?

Als Alternative hätte sich auch die
Stationierung von UNO-Truppen angeboten, um
das irakische Regime wenigstens vor
weiteren Übergriffen abzuhalten. Selbst die
vom US-Aussenminister im September
letzten Jahres angedeutete Möglichkeit
einer neuen «regionalen Sicherheitsorganisation»

mit einer dauernden amerikanischen
Truppenpräsenz am Golf (TA, 7.9.91) hätte
immer noch weniger Unheil angerichtet als
ein Krieg. Die Überlegungen des State
Departement zeigen jedenfalls, dass Krieg
nicht einmal aus der Sicht der USA notwendig

war, um die Golfregion zu «befrieden».
Eine nochmals «andere Weise», das

Recht wiederherzustellen, war mit den
wirtschaftlichen Sanktionen des Sicherheitsrates

versucht worden. Ihr Erfolg wurde
jedoch gar nicht erst abgewartet. Dieses
Versäumnis wiegt umso schwerer, als die
Sanktionen bereits erste Wirkung zeigten. Der
Irak war aufgrund seiner ökonomischen
Abhängigkeit vom Ausland geradezu «ein
Idealfall für Wirtschaftssanktionen»
(Weltwoche, 17.1.91). Allein die Deviseneinnahmen

stammten zu 95 Prozent aus dem
Erdölexport. Hinzu kam das anti-irakische
Bündnis, das in seiner Breite keine Schlupflöcher

zuliess. Jedenfalls konnte die
Aussichtslosigkeit der wirtschaftlichen Sanktionen

nicht schon am 29. November 1990,
dem Tag der Verhängung des Ultimatums,

vom Sicherheitsrat abschliessend beurteilt
werden. Insofern wurde das Erforderlich-
keitsgebot verletzt, an dessen Beachtung
nicht nur die Lehre vom «gerechten Krieg»,
sondern auch die UNO-Charta die Erlaubtheit

militärischer Interventionen knüpft.
Aber konnte «die Welt» denn zuwarten,

bis Saddam über die Atombombe verfügte?
Dieses nachgeschobene Kriegsziel kam
zwar bei der amerikanischen Bevölkerung
gut an, war aber von den Resolutionen des
Sicherheitsrates nicht gedeckt. Es erschien
als ein weiteres Indiz für den rechtlichen
und ethischen Beweisnotstand der
Kriegsbefürworter. Wieviele andere «nukleare
Schwellenländer» gibt es, in denen ähnliche,

demokratisch nicht legitimierte Potentaten

an der Macht sind? Soll all diesen
Ländern oder Diktatoren ein Krieg angedroht

werden? Wäre das etwa ein «gerechter

Krieg» und nicht vielmehr ein Verstoss
gegen Art. 2 der UNO-Charta, der den Staaten

die Anwendung und Androhung von
Gewalt verbietet? Ohne jeden Zweifel müssen

andere Wege gefunden werden, um die
Herstellung, den Besitz oder gar den Einsatz

von Atomwaffen zu verhindern. Das
hätte auch für den Irak gegolten. Davon
abgesehen, gäbe es als «ultima ratio» weit
weniger destruktive Mittel, um im Bau
befindliche Atomanlagen betriebsunfähig zu
machen, als einen Krieg.

5. Unverhältnismässiges Mittel

Abschliessend wäre das «Verhältnis»
zwischen der «erlittenen Ungerechtigkeit» und
den «Schäden» dieses Krieges zu prüfen.

Die Ungerechtigkeit bestand in der
Okkupation und Annexion Kuwaits sowie in
der blutigen Unterdrückung seiner
Bevölkerung. Dass dieses Unrecht evident und
schwer war, ist nicht zu bestreiten. Aber
genügte es, um den Irak während vierzig
Tagen mit 100 000 Lufteinsätzen zu
bombardieren, dabei an die 300 000 Menschen
umzubringen und einen Sachschaden in der
Höhe von 200 Milliarden Dollar anzurichten?

Es gibt kein noch so «gerechtes»
Kriegsziel, dem eine derartige Kriegführung

angemessen wäre.
Gewiss hat auch der Gewaltmensch von

Bagdad in einer Weise gewütet, die jeder
Beschreibung spottet: Darunter hatten nicht

129



nur die Kuwaitis zu leiden, sondern auch
die Israelis, die mit Scud-Raketen terrorisiert

wurden. Die Kosten für den Wiederaufbau

des zerstörten Kuwait dürften um
die 100 Milliarden Dollar betragen (Spiegel,

4.3.91). Hinzu kommen unermessliche
ökologische Schäden: drei riesige Ölteppi-
che auf dem Golf, die 400 Kilometer Strand
verschmutzen, und 500 brennende Ölbohr-
löcher, die noch lange nicht gelöscht sein
werden. Allerdings waren diese Verbrechen
nicht der Grund, sondern die Folge des
Krieges. Und diese Folge war voraussehbar,
müsste daher ebenfalls in die Frage nach
der Verhältnismässigkeit des Angriffs auf
den Irak miteinbezogen werden.

Die ökologische Katastrophe, die von
den Alliierten in Kauf genommen wurde,
steht auch deshalb in keinem angemessenen
Verhältnis zum Kriegsziel, weil sie sich der
«Kontrolle» der Kriegführenden bis heute
«völlig entzieht». Mögliche Folgen der 500
brennenden Ölbohrlöcher sind: Zusammenbruch

des Sommer-Monsums über Indien,
eine zumindest regionale Vorform des
nuklearen Winters, Gefährdung der Ernten,
erhöhte Krebsgefahr, Veränderung des
Erbgutes (Spiegel, 25.2. und 4.3.91). Wer kann
diesen «Rauch aus dem Brunnen» (Of 9, 2)
verantworten?

Krieg ist immer Unrecht

Nach Augustinus muss der Krieg dem Frieden

dienen. Dieses Ziel aber kann Krieg
nicht erreichen. An seinem Ende steht kein
Friede, es sei denn ein nur «negativer» im
Sinne der «organisierten Friedlosigkeit»,
auf die heute die Pax Americana hinausläuft.

Der eigentliche, der gerechte Friede
fällt nicht unter die Kriterien des «gerechten
Krieges» und kann auch gar nicht unter sie
fallen. Der «gerechte Krieg» ist darum eine
historisch und moralisch überholte Kategorie

politischer Ethik geworden. Auch die
«Befreiung» Kuwaits hat die Friedlosigkeit
im Nahen Osten nicht überwunden, sondern
verstärkt. Geblieben sind die alten
Herrschafts- und Ausbeutungsstrukturen, die
immer wieder neue Saddams hervorbringen
werden.

In gar keinem Verhältnis stünde ein noch
so «gerechter Krieg» zur viel wichtigeren
Aufgabe der Überwindung jenes andern,

stillen Krieges, der täglich 40 000 Kinder in
der Dritten Welt umbringt. Der Krieg der
Alliierten kostete 40 Milliarden Dollar.
Was könnten nur schon diese materiellen
Ressourcen für den positiven Frieden
zwischen dem Norden und dem Süden unserer
Welt beitragen? Statt dessen wurden sie zur
Zerstörung eines Drittweltlandes eingesetzt,

dessen Bevölkerung nichts für das

Regime kann, das sie unterdrückt.
Nur wenn die Lehre vom «gerechten

Krieg» endlich einer Lehre von der
bedingungslosen Ächtung jeden Krieges
weicht, kommt auch ein amerikanischer
Präsident nicht mehr auf die Idee, eine Kirche

oder gar die biblische Botschaft für die
Rechtfertigung seiner militärischen
Interventionen zu bemühen. Nur diese Ächtung
fordert die Nationen zu einer «Weltinnenpolitik»

heraus, die den Frieden nicht auf
Waffen, sondern auf Gerechtigkeit gründet.

«Krieg soll nach Gottes Willen nicht
sein», sagte 1948 die Weltkirchenkonferenz
von Amsterdam. Es kann auch nicht Gottes
Wille sein, Kriege zu rechtfertigen oder
deren Rechtfertigung nicht grundsätzlich aus-
zuschliessen. Selbst die Kriterien des
«gerechten Krieges» dürften nicht nur für
den Golfkrieg, sondern für jeden Krieg
schlechthin unanwendbar, sinnlos geworden

sein. Die Ablehnung des Golfkrieges
nach den Kriterien des «gerechten Krieges»
führt zugleich zur Ablehnung dieser Irr-
Lehre am Beispiel des Golfkrieges.

1 Vgl. Zeichen der Zeit: Kriegsverbrechen am Golf,
in: NW 1991, S. 66.
2 Vgl. das SPIEGEL-Interview mit Mohammed Sajjid
Tantawi, der in Ägypten als höchste Rechtsautorität
gilt (4.3.91).
3 Vgl. epd-Entwicklungspolitik, März 1991, lit. a.
4 Vgl. W. Spieler. Pazifismus: christliche Wurzeln -
kirchliche Verurteilung, in: NW 1989, S.287ff.
5 Vom Gottesstaat, 19. Buch, Kap. 7.
6 Ist Krieg führen immer Sünde?, in: Traktat über die
Liebe, Summa Theologica, II—II, 40, 1.
7 Ansprache vom 30.9.1954, in: Utz/Groner, Soziale
Summe Pius' XII, Nr. 5364.
8 Ansprache vom 19.10.1953. nach: Utz/Groner, Nr.
2366.
9 A.a.O., Nr. 5364.
10 Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes», Nr. 80,
79, 82.
11 In: Der Überblick 4/90, S. 25 (zit. nach: Günter
Reese, Zwischenruf, in: Junge Kirche 91, S. 71).

130


	Zeichen der Zeit : der lange Abschied vom "gerechten Krieg"

