
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 4

Artikel: Ökumene im Schatten des Golfkriegs : Tagebuch von der 7.
Vollversammlung des ÖRK in Canberra

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhild Traitler

Ökumene im Schatten des Golfkriegs
Tagebuch von der 7. Vollversammlung des ÖRK in Canberra

Montag, 4. Februar: im Flugzeug
von London nach Sydney

Gerade hat uns der Pilot erklärt, dass wir
jetzt über Samarkand fliegen. Es ist dunkel,
und man kann überhaupt nichts sehen, aber
allein dieses Zauberwort «Samarkand»
weckt Vorstellungen einer unbestimmbaren
Märchenwelt, von Bazaren voll geheimnisvoller

Düfte, von feilschenden Händlern,
verschleierten Frauen, Karawanen, beladen
voll Seide und Gewürzen; ich muss mich
krampfhaft überzeugen, dass Samarkand
zur Sowjetrepublik Usbekistan gehört, dort
geht es sicher ganz nüchtern zu heutzutage,
geblieben ist nur die Poesie des Namens.

Aber der Phantasieausflug nach Samarkand

hat endgültig meinen Widerstand
gegen diese Reise überwunden. Seit Ausbruch
des Krieges habe ich mich immer wieder
gefragt, was ich denn «dort unten» soll, in
Canberra, an der Siebten Vollversammlung
des Ökumenischen Rates. «Ich muss doch
dort nicht hin», habe ich mir immer wieder
vorgesagt. Natürlich war da auch ein gutes
Stück Angst dabei. Angst, mit der Fluglinie
einer kriegführenden Nation unterwegs zu
sein, Angst vor Terror, Angst vor dem, was
noch kommen wird in diesem Krieg, und
ich bin auf der anderen Seite der Welt, weit
weg von allen, die mir nahestehen, von all
meiner Verantwortung.

Vor einer Woche noch habe ich mir -
nicht ganz rechtmässig - eine Versicherung
gekauft - im Fall ich doch noch absage.
Und vor vier Tagen bin ich beim Eislaufen
so fest auf den Hinterkopf gefallen, dass ich
geglaubt habe, der Schädel ist kaputt. Aber
der Arzt auf der Notfallstation hat mir
freundlich erklärt, es sei alles in Ordnung,
ich könne ruhig nach Australien reisen. Und
so habe ich gestern nach der Bolderntagung
über die Zukunft des Sozialismus meinen
Koffer gepackt, und bin heute früh von Klo-
ten aufgebrochen.

«Es gibt doch nur einen Grund, nach
Canberra zu fliegen», hat mir meine Mutter
gestern abend am Telefon aus Wien erklärt,
«nämlich dich dort in der Gemeinschaft
anderer Christinnen und Christen zu stärken,

auch zu verbinden und zu verbünden.»
Sie hatte recht. Schon in London ging's mir
besser. Im Wartesaal für unseren Flug habe
ich viele alte Freundinnen und Freunde wieder

getroffen. Die halbe Ökumene aus
Europa und Afrika. Übrigens, was mir aufgefallen

ist: Viele meiner früheren Kollegen
sind jetzt Bischöfe und Erzbischöfe, nur wir
Frauen sind immer noch die gleichen Zu-
dienerinnen im kirchlichen Patriarchat.
Mein Nachbar im vollgebuchten Flugzeug
ist ein methodistischer Bischof aus Nigeria,
entgegen sonstigen methodistischen
Gepflogenheiten hat er ein purpurrotes Hemd
und einen weissen klerikalen Kragen unter
dem Jackett, und ein winziges rotes Käpp-
chen auf dem Kopf. Er hat gerade beschlossen,

sich auch noch den zweiten Film
anzusehen, und hat sich bei der Stewardess noch
einen Whisky Soda bestellt.

Mir hat der erste Film genügt, ein Machwerk

namens «Ghost». Das Thema der
Vollversammlung heisst ja: «Komm, Heiliger

Geist, erneuere die ganze Schöpfung»,
und da wollte ich mir anschauen, was die
Filmemacher zum Thema «Geist» zu sagen
haben. Es ging aber eher um den Spiritismus

- der «Geist» eines Ermordeten
beschützt die Geliebte vor lebensbedrohenden
Machenschaften, kämpft gegen die Bösen
und siegt. Auch in der Welt der Geister ist
alles fein säuberlich eingeteilt in Gute und
Böse, die Guten kämpfen mit guter Gewalt,
die Bösen mit böser, sie haben alle nichts
gelernt. In mir hat der Streifen nur die alt/-
neue Frage aufgeworfen: Ist ein «gerechter
Kampf» ohne Rücksicht auf die Methoden
zu führen? Kann ich für Errettung, Bewahrung

und Erhaltung des Eigenen kämpfen,
indem ich «die Feinde» zerstöre? Müssen

118



wir nicht endlich lernen, Prozess und Resultat,

Weg und Ziel zusammen zu sehen? Was
mich in diesen ersten Kriegswochen am
meisten beelendet hat, war die totale
Ausblendung der Leiden der «Feinde» - und
das war auch in diesem Film so. Die bequeme

dualistische Aufteilung der Welt in Gut
und Böse verunmöglicht sowohl die Trauer
über die Zerstörung als auch die Differenzierung:

Reue, Umkehr, Einsicht, Neubeginn

- das gibt es nicht. Es gibt nur Sieger
und Besiegte, und ich sehe, wie blind es

macht, Sieger zu sein.

Donnerstag, 7. Februar: Beginn der
Vollversammlung

Heute früh hat die Vollversammlung mit
dem Eröffnungsgottesdienst begonnen. Wie
in Vancouver gibt es wieder ein
Gottesdienstzelt, und diesmal Musiker aus aller
Welt, auch einen quicklebendigen orthodoxen

Priester aus Amerika, eine Afrikanerin,
die uns vormacht, wie man bei Kirchenliedern

mit den Hüften wackelt, Itoloh aus
Taiwan, der den Asian Sound bringt, und
andere, sie könnten mittlerweile bereits ein
Ökumene-Musik-Festival bestreiten.
Irgendwo entdecke ich auch Fritz Baltuweit
mit echtem Kirchentags-Soul-Klang. Herrlich.

Ich bin eine halbe Stunde früher
gekommen, aber das Zelt war fast schon voll,
neben den 850 Delegierten gibt es sicher
noch einmal 800 weitere offizielle
Beobachterinnen und Beobachter, dann 2000
Besucherinnen und Besucher, die Presse,
Tagesgäste. Ich bin zusammen mit Elisabeth

Raiser für das Ökumenische Forum
Christlicher Frauen in Europa hier in
Canberra, die Reise haben wir uns selbst
zusammengespart, weil das Forum ja kaum Geld
hat.

Ich schätze, es waren sicher 4000 Leute
im Zelt, und es kamen immer noch mehr.
Vor dem Zelt brannte ein heiliges Feuer,
ausgeräuchert sollten wir nicht werden,
aber der Stamm der australischen
Ureinwohner, zu dessen heiligen Stätten das
Grundstück der Australischen National-
Universität einmal gehörte, müsste den
Boden für unsere Zusammenkunft vorbereiten.

In manchen Köpfen wird sich jetzt
wahrscheinlich der Gedanke an
Geisterbeschwörung breitmachen, aber ich erinnere

mich an das heilige Feuer der Indianer auf
der Sechsten Vollversammlung in Vancouver.

Für mich war das damals ein Symbol
der Solidarität von Menschen anderen
Glaubens, ein Zeichen des Wohlwollens
und des gegenseitigen Respekts. Damals
hiess es dann schnell einmal «Synkretismus»

- warum die Christen eigentlich
immer so ängstlich sind, ihr «Eigentliches» zu
verlieren? Der Glaube ist doch sowieso ein
Geschenk und kann doch gar nicht «verloren»

gehen wie ein Besitz.
Am Nachmittag gab dann der australische

Premier Hawke der Vollversammlung
die Ehre. Wie schon so oft bei Politikern
hatte ich auch bei ihm den Eindruck, dass er
sich bewegte und sprach wie auf einer
Wahlveranstaltung. Erst erzählte er uns lange

und breit, was die australische Regierung
alles für die Ureinwohner getan, wieviel
Geld sie ausgegeben, welch partnerschaftliche

Gesetzgebung sie verabschiedet hätte.
Auf der Empore sässen mehrere Aborigines,

Frauen, schwenkten Transparente und
riefen immer wieder «Landrechte,
Landrechte». Es war wie eine Illustration einer
ökumenischen Parole aus den sechziger
Jahren, als sich die Stimmen aus der Dritten
Welt zu mehren begannen, die «Justice not
Charity» - «Gerechtigkeit, nicht Almosen»
verlangten.

Dann ging Hawke zum Thema Golfkrieg
über, sozusagen frontal, und versuchte, uns
das, was jetzt passiert, als gerechten Krieg
schmackhaft zu machen. Indirekt war das
auch eine Warnung an die Vollversammlung,

den sicheren Sieg der Alliierten nicht
durch faule Aufrufe zu einem sofortigen
Waffenstillstand zu stören. Metropolit Paulos

Gregorios, einer der ÖRK-Präsidenten,
hat dem hohen Gast dann Paroli geboten,
mit ausgesuchter Höflichkeit und mit
mindestens ebensoviel Arroganz. In einer
multikulturellen Gesellschaft wie der australischen

käme es eben darauf an, dass die starke

Kultur die schwächere Kultur höre und
sie in ihrer eigenen Sprache und mit ihren
eigenen Forderungen ernst nehme. Wenn
das nicht geschehe, bedeute multikulturelle
Gesellschaft im Klartext die Gesellschaft
der stärksten Kultur. Und was den Golfkrieg
betreffe: Es ginge uns allen um den Frieden,
Divergenzen gäbe es nur in der Frage der
Mittel, diesen Frieden herzustellen.

119



Übrigens: Das Schönste an diesem Tag
war die Begegnung mit den vielen
Freundinnen und Freunden. Nina Bobrova ist
hier, wir haben jahrelang im Ökumenischen
Frauenforum zusammengearbeitet, sie
macht die Frauenarbeit in der Russisch-orthodoxen

Kirche. Zum ersten Mal hat sie
mir heute von der ausserordentlich schwierigen

Versorgungslage erzählt. Sie wisse
nicht, wie die alten Menschen, die nur von
ihrer Rente leben müssen, diesen Winter in
der Sowjetunion überleben sollen. Es fehlt
an allem, die realen Einkommen sind durch
die Teuerung massiv gesunken, viele
Menschen können sich keine Heizung mehr
leisten. Ich erfahre auch, dass meine
Weihnachtspakete nicht angekommen sind, und
ärgere mich. Nina hat noch nie geklagt,
schon das zeigt mir, dass es jetzt viel
schlimmer sein muss. Es zeigt mir aber auch
das Mehr an Demokratie und Offenheit, das
heute in der Sowjetunion möglich ist.

Freitag, 8. Februar: Chung Hyun Kyung
reflektiert über Gottes Geist in der
leidenden Schöpfung

Der Vortrag der jungen koreanischen
Theologieprofessorin Chung Hyun Kyung ist für
mich der erste Höhepunkt. Vielleicht hat
mich ihre Entfaltung des Themas «Komm,
Heiliger Geist, erneuere die ganze Schöpfung»

deshalb so berührt, weil sie eine
Form gewählt hat, um die wir uns in der
feministischen Theologie seit Jahren bemühen,

Theologie nicht nur als Diskurs der
Worte, der logischen Gedankenketten,
sondern als eine Art «Gesamtkunstwerk», in
dem sich im Tanz, in der Gebärde, im Gebet,

in der Poesie der Sprache ebenfalls
etwas mitteilt.

Es begann mit dem Schuhausziehen.
Chung bat uns, so wie das viele Völker in
Asien tun, als Gebärde der Selbsterniedrigung

die Schuhe auszuziehen, um so in
Demut der Heiligen Ruach begegnen zu
können. Dann rief sie die Ruach an, die bei
den Leidenden, mitten im Leiden und in der
Zerstörung um das Leben weint. Die Anrufung

begann mit dem Geist Hagars, der
ägyptischen Sklavin, und endete mit dem
Geist unseres Bruders Jesus, des Befreiers.
In einer dramatischen Geste verbrannte sie
dann die Liste der Leidenden - ich weiss

120

noch nicht genau, was diese Verbrennung
symbolisieren sollte.

Daran schloss sich nämlich eine Reflexion

über Gottes Geist in der leidenden
Schöpfung an, und die Frage, ob es nicht an
der Zeit wäre, die Bibel heute aus der
Perspektive der «Ärmsten der Armen», der
Luft, des Wassers, der Tiere zu lesen, und
«denken zu lernen wie ein Berg».

Bei mir hat das Assoziationen an die
berühmte Kurzgeschichte «Ein Baum, ein Felsen,

eine Wolke» von Carson McCullers
hervorgerufen, die ich vor kurzem wieder
einmal gelesen und bewundert habe. Da
geht es um die Kunst des Liebens.
Vielleicht fangen wir am falschen Ende an.
Welche Vermessenheit, gleich einen
Menschen lieben zu wollen! Müssen wir nicht
erst üben, erst lernen, das geschaffene Sein
wahr-zunehmen, es zu «lieben», so wie es
in die Welt gesetzt ist, einen Felsen lieben,
einen Baum, eine Wolke. Auch zu einem
fremden Jungen sagen können «mein
Sohn». Die Vernetztheit unserer Existenz
begreifen, unser Eingebundensein in diese
Schöpfung. Für Carson McCullers (die diesen

Stoff übrigens der Zürcherin Annemarie
Schwarzenbach und ihrem Romanfragment
«Das Wunder des Baumes» verdanken soll)
ist die Idee der Vernetztheit nicht etwas
Mystisches, sondern eine Tatsache. Ähnlich
hat Chung Hyun Kyung uns aufgefordert,
der nekrophilen Kultur des Todes eine Kultur

des Lebens gegenüberzustellen, dem
Geist «Babels» - der Machtgier und des

Egoismus - Gottes pfingstlichen Geist.
Eine solche Kultur des Lebens können wir
nur entwickeln, wenn wir unseren Anthro-
pozentrismus zugunsten einer Lebens-Zen-
triertheit aufgeben, und wenn wir das
dualistische Denken überwinden. Heute käme es
auf Vernetztheit, gegenseitige Unterstützung

und Harmonie an.

Samstag, 9. Februar: «Jetzt ist es
Zeit - sagt nein»

Eigentlich ist es Sonntag Morgen, halb vier
Uhr früh. Ich bin gerade von der Nachtwache

für Frieden und Gerechtigkeit
zurückgekommen. Einige Stewards, darunter mein
Sohn, wollen die ganze Nacht ausharren -
sie haben sich ein winziges Zelt vor dem
grossen Gottesdienstzelt aufgeschlagen, da



ruhen sie sich zwischendurch aus. So heroisch

war ich nicht.
Die Nachtwache war nach Regionen

eingeteilt. Europa war von eins bis zwei Uhr
morgens dran. Als ich nach Mitternacht
ankam, sangen und beteten gerade die
Afrikaner. Fast die ganze Zeit in ihren eigenen
Sprachen. Das hat der Verständigung
überhaupt keinen Abbruch getan. Im Gegenteil:
Endlich einmal nicht das ewige Englisch.
Die Ökumene hat jetzt zwar mehr offizielle
Sprachen als früher, aber sie werden weniger
benutzt. Die Afrikaner bringen es fertig, eine
Stunde lang zu singen und sich dauernd
dazu zu bewegen. Es ist wie ein ständiges
rhythmisches Wiegen, eine Art Beten mit
dem Körper. Zum Schluss der afrikanischen
Stunde kletterte eine weisse Frau aufs
Podium und sagte mit tränenbewegter Stimme,
sie trage schwer an ihrem «Weiss-Sein» als
Weisse in Südafrika, als Teil der
Unterdrücker, und dann bat sie ihre schwarzafrikanischen

Schwestern und Brüder um
Vergebung. Die haben sie einfach in die Arme
genommen und haben weitergebetet,
singend, sich wiegend, bis um ein Uhr früh wir
Europäerinnen und Europäer dran waren.

Bei uns wiegten sich nicht buntgekleidete
Männer und Frauen, sondern mehrere
orthodoxe Brüder im langen schwarzen Habit
sangen getragen ein russisches Kyrie. Jean
Fischer, Generalsekretär der Konferenz
Europäischer Kirchen, hatte mich gebeten,
ein Gedicht zu schreiben, und ich habe es
«Now is the time - say no» genannt. «Now
is the time» - «Jetzt ist es Zeit», heisst ein
Lied der amerikanischen Liedermacherin
Carol Etzler, es ist ein Widerstandslied aus
der amerikanischen Frauenbewegung, das
letzte Mal habe ich es in der Paulus-Akademie

gesungen, im Februar 1989 bei einem
grossen Begegnungstag zwischen Frauen
aus ganz Europa zum Thema «Wir wollen
(nur) Gerechtigkeit». Und «say no» - «sagt
nein» war eine Assoziation an das berühmte
Gedicht von Wolfgang Borchert, das mir in
den letzten Tagen ständig im Kopf
herumgegangen ist. Es ist der leidenschaftliche
Aufruf eines jungen sensiblen Menschen,
der am Krieg zugrunde gegangen ist, sich
dieser Tötungsmaschinerie zu verweigern,
gleichgültig, in welchem Gewand sie
daherkommt. Auch der Krieg im moralischen
Gewand tötet und zerstört. Und während

ich dieses Gedicht las und mir der Refrain
von den vielen Menschen im Zelt entgegenkam:

«Now is the time - say no», überfiel
mich gleichzeitig eine Art kalte Wut, eine
zornige Hilflosigkeit, die mir fast die Stimme

verschlug. Haben wir das nicht
jahrzehntelang gesagt, haben wir uns nicht
Plakate an unsere Bürowände gehängt: «Stellt
euch vor, es ist Krieg und keiner geht hin»,
haben wir uns nicht mit sträflicher Naivität
vorgemacht, allein unser Wollen genüge?

Jetzt ist Krieg, und sie sind alle hingegangen.

Sogar Frauen. Und Frauen haben wie
eh und je ihre Männer begleitet und ihre
Söhne, ihre Brüder, ihre Väter. Diese Idee
von der Macht der Gewalt, der Starken, diese

Sieger- und Verlierermentalität ist noch
immer ganz fest verankert in unserer Kultur.

Gestern haben mir Freunde aus der
ehemaligen DDR erzählt, in welchem Tempo
jetzt die Wiedervereinigung der Evangelischen

Kirche in Deutschland und des Bundes

der Evangelischen Kirchen (in der
DDR) vorangetrieben wird. Ein ursprünglicher

Dreijahresplan ist auf ein halbes Jahr
zusammengeschrumpft, und von den 90
Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern des Bundes

werden fünf bis sechs übernommen.
Die Starken in Europa fressen die Schwachen

auf.
«Geh zu den Opfern - hör zu», heisst es

in meinem Gedicht. Geh zu den Opfern:
Auch in unserer Gesellschaft gibt es Opfer
- eine halbe Million Menschen in der
Schweiz leben von 1300 Franken im Monat,

hat Judith Giovannelli kürzlich in den
«Neuen Wegen» geschrieben. Dafür kommen

verwaltungsratsumkränzte Politiker
auf ihre Million pro Jahr und mehr. Abgesehen

davon, dass kein Mensch so viel «wert»
sein kann, stellt sich dann die Frage, wo die
Loyalitäten liegen. «Geh zu den Opfern -
hör zu», habe ich meinen europäischen
Mitbürgerinnen und Mitbürgern zugerufen.
Hier im Weltkontext verschwimmen ja die
Grenzen, auf die wir uns soviel einbilden zu
Hause. Und war richtig froh, wie dann
Männer und Frauen ans offene Mikrophon
kamen und für Europa beteten - für einen
Weg aus unserer Verstricktheit mit der
Macht, für die Solidarität mit den Schwachen

in Europa und weltweit, und dann sangen

wieder die Orthodoxen. Gelassen, fast
beruhigend stiegen die gregorianischen

121



Harmonien des Kyrie in die laue Sommernacht.

Als wir um zwei Uhr morgens fertig
waren, zogen die Lateinamerikaner tanzend
ein. Eine junge Frau schlug das Tamburin,
und wir sangen «Gloria a Dios». Die kriegten

es fertig, selbst noch ihre Gebete für die
Gefolterten und Ermordeten in El Salvador
mitten in ein jubelndes Allelujah zu stellen,
und in ein widerständiges «Santos, santos,
santos, mi corazon t'adora» - «Heilig bist
du, Gott, mein Herz betet dich an, nicht die
Götzen der Macht, nicht die Herren der
Welt, dich allein.» Dazwischen Trommeln
und das Tamburin, mit diesen Klängen im
Ohr bin ich durch das dunkle Campus nach
Hause gegangen.

Mittwoch, 13. Februar: Alles ist auf
Medien getrimmt

In den letzten Tagen hat sich bei mir das
Gefühl festgemacht, dass ich eigentlich gar
nicht weiss, was «läuft» auf dieser
Vollversammlung. Zum Teil hängt es mit einer für
meine Begriffe falschen Planung zusammen.

Ständig gibt es irgendwelche «Shows»

- alle wichtigen ökumenischen Anliegen
der letzten sieben Jahre müssten der
Vollversammlung vorgestellt werden. Dagegen
ist ja im Prinzip nichts einzuwenden, wenn
man das so macht, dass sich daraus die
Möglichkeit zum Dialog ergibt. Aber weil
hier alles auf Medien getrimmt ist, laufen
diese Shows nach Drehbuch ab, und oft sind
es ziemlich langweilige Drehbücher. Ich
bin nicht die einzige, die sich ständig angeredet

vorkommt. Zwischen Tür und Angel -
mit dem Essenstablett in der Hand, bin ich
heute Mittag in meinen alten Kollegen
Constantin Patelos gelaufen. Er ist heute Professor

für Systematische Theologie in Athen
und hier in Canberra Delegierter des
Ökumenischen Patriarchats. «Jardin d'enfants»,
hat er geschimpft, temperamentvoll wie eh
und je. Dass auf diese Weise keine Zeit für
wichtige Debatten bleibe, zum Beispiel für
die Debatte über den Vortrag von Frau
Chung, das sei geradezu empörend, weil die
Orthodoxen hier viele Anfragen zu stellen
hätten. Die diffuse Auffassung vom Heiligen

Geist sei völlig unakzeptabel, christolo-
gisch nicht angebunden, darüber müsse
man reden. Sprach's und rannte weiter.

122

Natürlich, in solchen Begegnungen,
längeren oder kürzeren, ist viel gelaufen.
Gestern hat mir eine orthodoxe Freundin
klargemacht, dass der Heilige Geist nicht
einfach eine Kraft oder Lebensenergie sein
könne, sondern Person in der Trinität sei,
Vater, Sohn und Heiliger Geist seien nicht
Metaphern, sondern gehörten zum Wesen
Gottes. Meine feministische Anfrage, ob
denn dann die - erst spät entstandene - Tri-
nitätslehre nicht sehr einengend sei, auch
die biblische Gottes- und Geistsprache
eingrenze, hat sie, glaube ich, nicht einmal
verstanden. Aber solche Debatten sind hier
öffentlich überhaupt noch nicht geführt worden.

Die letzten Tage haben wir uns auch ein
wenig in unsere Kleingruppen in den
Untersektionen eingeigelt. Aber auch da war der
Prozess zu kurz, zu schnell, zu englisch. Als
unsere lettische Delegierte endlich wusste,
worum es bei «Gerechtigkeit für Frauen»
eigentlich ging, waren die Diskussionen
schon wieder vorbei, und wir sollten ganz
schnell einen Bericht schreiben. Pädagogisch

war das völlig daneben. Diese Art von
prozessorientierter Arbeit braucht viel länger

Zeit, vor allem in einem multikulturellen
Kontext. Da kann man nicht nach zwei

Tagen Berichte schreiben. Wenn es nachher
schöne Dokumente gibt, werde ich sehr
misstrauisch sein: Die sind dann nämlich
die Machwerke der Protokollführenden.
Wenn nur so wenig Zeit zur Verfügung
steht, müsste es eigentlich eine Vorlage
geben, an der die Konferenz dann weiterarbeiten

kann. Aber Vorgaben gab es in
Canberra nicht.

In der heutigen Sitzung unserer Sektion
bin ich neben meinen alten Freund Julio de
Santa Ana zu sitzen gekommen. Julio ist
jetzt Theologieprofessor in Rio, vor zehn
Jahren haben wir im ÖRK an einem
befreiungstheologischen Projekt zusammengearbeitet.

Rund um uns herum die lateinamerikanische

«Mafia»: Roger Velasquez, Theologe

und Lehrer aus Nicaragua, Prof. Mi-
guez Bonino aus Argentinien. Julio ist am
Witzeerzählen. Also das ist der neuste:

«Ein orthodoxer Erzbischof ist in
Canberra gestorben. Natürlich steigt er geradewegs

in den Himmel empor, klopft an und
wird eingelassen. <Ich bin Chrysostomos,
orthodoxer Erzbischof, ein treuer Gläubi-



ger, ausserdem ökumenisch, leider bei der
7. Vollversammlung des Ökumenischen
Rates der Kirchen in Canberra dem
Hitzschlag erlegen, ich hoffe, es erwartet mich
der mir gebührende Platz. > <Schon gut,
schon gut>, unterbricht ihn Gott Mutter,
<wir werden dein Dossier prüfen, aber ich
bin augenblicklich mit der Schöpfung
überlastet, diese brennenden Ölfelder in Kuwait,
einfach keine Zeit, geh doch zum Sohn.>
Der Erzbischof schluckt seine Verwunderung

hinunter, klopft beim Sohn an, wiederholt

seinen Spruch, aber der Sohn zuckt die
Achseln: <Wirklich keine Zeit für Einzelfälle,

es ist Krieg, ich muss auf allen Seiten bei
den Leidenden sein, und glaub mir, es
leiden viele, geh doch zum Heiligen Geist. >

Der Erzbischof klopft an der dritten Tür und
findet die Heilige Geistin, tief ins Nachdenken

versunken. <Chrysostomos>, stellt er
sich vor, <orthodoxer Erzbischof, ein treuer
Gläubiger, ausserdem ökumenisch, leider
hat mich der Hitzschlag getroffen bei der
siebten Vollversammlung des Ökumenischen

Rates in Canberras Die Heilige Geistin

schreckt auf und stammelt: <Canberra,
Canberra, um Gottes Willen, da war doch
diese Einladung, die habe ich ganz vergessen!»)

Wir lachen so laut, dass uns die Vorsitzende

strafend anschaut. Aber eigentlich ist
es gar nicht zum Lachen. Es zeigt nur, dass
dieses Thema allzu viele Erwartungen
geweckt hat - und dass wir, vor allem in der
protestantischen Tradition, einen grossen
Mangel an «Geisttheologie» haben, und
dementsprechend viele verschiedene
Vorstellungen.

Donnerstag, 14. Februar: «Ein Tag im
Leben von General Schwarzkopf»

In meinem Hotel wird morgens immer die
Zeitung durch die Tür geschoben, ich lese
dann das Neuste über den Golfkrieg und
über die Vollversammlung, in schlechter
Manier beim Frühstück. Heute früh brachte
die «Canberra Times» als Kolumne «Ein
Tag im Leben von General Schwarzkopf»:
«Um sieben Uhr früh wacht er auf, um
Krieg zu führen....», beginnt der Artikel.
«Die nächsten 17 Stunden ist er, wie er
selbst sagt, mit der ungeheur dichten, sehr
persönlichen und sehr emotionsgeladenen

Erfahrung des Krieges beschäftigt.» Er hat
ein Kriegsbüro, dort wird er über die
Aktivitäten im «Kuwait Theatre of Operations»
- wörtlich: im «Operationssaal von
Kuwait» - unterrichtet, die Jagdbomber fliegen

«Missionen». Ich versuche, dieses
Wörterbuch auseinanderzunehmen, da wird
die Sprache der Religion auf den Krieg
angewendet - die Alliierten haben eine Mission.

Und die Sprache der Medizin - es ist
von chirurgischen Eingriffen die Rede. Und
dann die Sprache des immer ersehnten
Abenteuers: Intensität, Emotionen, Erlebnisse.

Die Tötungsmaschine als Lebenswert.

Fazit dieses Tages: Der General hält
nicht viel vom «enemy body count» —

davon, dass man die Verluste des Gegners
zählt. In Vietnam hätten solche Praktiken
nur die Kampfmoral geschwächt, solche
Skrupel könne man sich im Krieg nicht
leisten. Dafür bereitet ihm die Sorge um Verluste

bei den eigenen Truppen schlaflose
Nächte.

Hätte ich nicht vor einigen Tagen, in
einem ersten eingeschobenen Hearing zum
Krieg im Golf, gehört, dass die amerikanischen

Kirchen diesmal, anders als in Vietnam,

schnell und eindeutig auf die Invasion
Saddam Husseins und auf den anschliessenden

Truppenaufmarsch reagierten, so hätte
mich dieser «Tag im Leben von Norman
Schwarzkopf» mehr beelendet. Jedenfalls
weiss ich jetzt, dass es gezielte Desinformation

der Medien und vor allem des CNN
war, die in den letzten Wochen und Monaten

die in den USA existierende Opposition
entweder völlig ausgeblendet oder als
lächerlich, winzig und unbedeutend hingestellt

hat. Dass die Kirchen die Aggression
Saddams zwar eindeutig verurteilten, sich
aber ebenso eindeutig gegen eine Gewaltlösung

ausgesprochen haben, davon war
nichts zu hören.

Heute trafen sich die europäischen
Mitglieder unserer Sektion, in der es unter dem
Titel «Geist der Wahrheit - mach uns frei»
um Fragen von Frieden und Gerechtigkeit
geht. Auf Antrag einer Delegierten wurde
beschlossen, die erste Hälfte des Vormittags

der Debatte über den Golfkrieg zu
widmen. Übrigens kein einstimmiger
Beschluss, viele der Europäer meinten, das
ginge uns nichts an. Die Diskussion, die
dann folgte, hat mir gezeigt, dass die Mei-

123



nungen unter den europäischen Kirchen
weitaus geteilter zu sein scheinen als die der
amerikanischen Kirchen. Ein Hinweis auf
die Mitschuld der Europäer, die ja immerhin

mitgeholfen hätten, Saddam aufzurüsten,

wurde zu Boden geredet. Jetzt sei
Krieg, und nicht Zeit, danach zu fragen.
Erstaunt hat mich auch das tief verankerte
europäische Vorurteil gegenüber dem
Islam, vor allem, weil es sehr subtil daherkam

- ich denke, hier müssen wir auch in unserer

Tagungsarbeit weiterdenken.
Und wie das schon vor einigen Tagen im

Plenum angetönt wurde, haben sich vor
allem die Engländer wieder stark gemacht für
die Auffassung, dass es sich hier - wenn
schon nicht um einen gerechten, so doch um
einen vom christlichen Standpunkt aus zu
rechtfertigenden Krieg handle. Ich selber
habe an meiner eigenen Reaktion gemerkt,
dass für mich die Frage der Führbarkeit von
Kriegen zu einer Frage des Status Confessionis

geworden ist: Ich kann das nicht
mehr mit meinem christlichen «Bekenntnis»

verbinden. Ich fühle mich mehr und
mehr hingezogen zu der Position der
historischen Friedenskirchen, die aus dem
Evangelium den Auftrag zu einem konsequenten
Pazifismus abgeleitet haben.

Gestern war ich beim Quäkerstand, da
hängt ein grosses Plakat: «Es ist schlimm,
wenn eine Bombe auf uns abgeworfen wird,
aber schlimmer noch ist es, eine Bombe auf
andere abzuwerfen.» Freilich ist mir klar,
dass ich einen solchen Standpunkt
bedingungsloser Gewaltfreiheit nicht von anderen

verlangen kann, ich kann ihn nur für
mich selbst akzeptieren und zu leben versuchen.

Und natürlich verstehe ich, dass es
Situationen geben kann, wo jedes andere
Mittel ausprobiert, ausgeschöpft, als
wirkungslos ausgewiesen ist. Aber die Frage
ist, ob im gegebenen Fall wirklich alle Mittel

der Völkergemeinschaft ausgeschöpft
waren, um den Aggressor ohne kriegerische
Gewalt in die Schranken zu weisen. Im
Lauf unserer Diskussion wurde immer wieder

klar, dass die Völkergemeinschaft
tatsächlich keine Erfahrung hat im Umgang
mit alternativen Möglichkeiten der
Konfliktlösung, und deshalb auch kein Vertrauen,

dass sie etwas bewirken können. Hätten
wir nur einen Bruchteil der Gelder, die in
den letzten Jahrzehnten in die Entwicklung

124

von «klugen Bomben» und ähnlichen High-
Tech-Waffen gesteckt wurden, für die
Entwicklung von gewaltfreien
Konflikt-Lösungsstrategien verwendet, wäre dieser
Krieg vielleicht doch vermeidbar gewesen.

Nach all den Debatten fühle ich mich am
Abend dieses «Tages einer Vollversammlung»

doch einigermassen deprimiert.
Deprimiert auch über mich selber: Warum
geht mir dieser Krieg so nahe, während die
Kämpfe in Liberia, in Somalia, an allen
Ecken und Enden der Welt sorgfältig aus
unserem Bewusstsein ausgeblendet
wurden? Selbst in dem, was wir wahrnehmen
und wahrnehmen können an Krieg, Zerstörung,

Leid, sind immer noch die Strukturen
des Rassismus und Kolonialismus am Werk.

Sonntag, 17. Februar: Der Vorzug des
Halljahrprojekts
Zum Wochenende bin ich in eine Gemeinde
gefahren. Mein Gastgeberehepaar heisst Liz
und Bernie Rogers. Die beiden sind vor
zwanzig Jahren aus Wales nach Australien
ausgewandert. Sie leben auf einer Farm,
etwa vierzig Kilometer ausserhalb von
Canberra. Sechzig Acker Land - eine «winzige
Farm», dreissig Fleischkühe, ein Zuchtstier,
«das macht sich von selbst» - beide sind
voll berufstätig in Canberra und aktiv in der
sogenannten «Uniting Church of Australia»
- einer Kirche, die frühere Methodisten,
Presbyterianer, Reformierte umfasst - die
Union ist noch nicht abgeschlossen.

Wir sind durch das Hochplateau gefahren,

in der Ferne schimmern Hügelketten,
alles an dieser Landschaft ist weich. Die
Eukalyptusbäume sehen uralt aus,
überhaupt, dieses Land ruht in sich, sieht aus
wie vom Anfang der Zeit. Kaum je ein
Haus, grasende Schafe, Zeichen an der
Strasse, die vor Kangaroos warnen, aber es

zeigt sich keines in der Hitze des Tages.
Im morgendlichen Gottesdienst fragte

der Pfarrer, was denn eine lokale Gemeinde
tun könnte - das begegnet mir überall, auch
in Zürich, wir wollen immer gleich etwas
tun, oft schon, bevor wir uns einer
unangenehmen, schmerzhaften Analyse der Realität

ausgesetzt haben. So habe ich in meinem
Grusswort an die Gemeinde vom schweizerischen

Halljahrprojekt erzählt, und habe
gemerkt, dass der Vorzug dieses Projekts



ist, dass es begrenzte und überschaubare
Ziele setzt: Nach dem Gottesdienst haben
mich viele Leute darauf angesprochen;
vielleicht gäbe es eine Möglichkeit, um solche
Projekte herum internationale kirchliche
Partnerschaften aufzubauen. Für eine solche

Vernetzung hat sich ja auch die
schweizerische Delegation an der Vollversammlung

eingesetzt. Aber mir schwebt da noch
viel mehr Basisvernetzung vor. Gerade dieser

Sonntagmorgen in der winzigen
Gemeinde Whattle Park hat mir klargemacht,
wie isoliert die Kirchen voneinander sind.
In einer Welt, in der der Markt und die
Medien eigentlich längst eine Art säkularer
Ökumene geschaffen haben - in der wir
weltweit die gleichen Produkte und die
gleichen Nachrichten konsumieren -, sind wir
als Christinnen und Christen immer noch so
parochial verankert.

Donnerstag, 21. Februar: Die Ökumene
ist zerbrechlicher geworden

Die Vollversammlung liegt hinter uns. Die
letzten Tage waren so hektisch, dass das

Tagebuch liegengeblieben ist. Die am
Anfang verlorene Zeit hat uns in den letzten
drei Tagen gefehlt. Im Eiltempo wurden
Dokumente verabschiedet, welche die meisten

Delegierten kaum gelesen hatten: die
Berichte der vier Sektionen sowie der
verschiedenen Ausschüsse, die Programme
und Beziehungen in den nächsten Jahren
bestimmen sollen, und die Erklärungen
verschiedener Gruppen - etwa der Behinderten
oder der Jugend (sie hat die Vollversammlung

mit dramatischem Nachdruck darauf
hingewiesen, dass die chronische Untervertretung

der Jungen in der Praxis ökumenischen

Selbstmord bedeutet). Zwei Drittel
dieser kurzen Zeit brauchte die Versammlung

für die erbittert geführten Nominie-
rungskämpfe und für die Diskussion der
Golferklärung.

Ich versuche, Rückschau zu halten: Was
werde ich denn nach Hause mitnehmen,
nach diesen zwei Wochen? Einmal den
Eindruck, dass die Ökumene zerbrechlicher
geworden ist. Der alte Slogan von der Einheit

in der Vielfalt ist nicht aufgegangen.
Was wir haben, ist das Nebeneinander in
der Vielfalt. Zusammengehalten durch
kostbare Augenblicke - die Gottesdienste,

die Verbundenheit der Freundinnen und
Freunde, aber schon diese Augenblicke
haben wir verschieden erlebt und gedeutet.
Dann die Überzeugung, dass die theologischen

Differenzen nicht kleiner geworden,
sondern eher gewachsen sind. Die orthodoxen

Teilnehmerinnen und Teilnehmer
haben uns am letzten Tag der Vollversammlung

eine Erklärung vorgelegt, in der sie
ihrer Sorge Ausdruck geben, dass sich der
ÖRK nicht auf dem Boden seiner trinitari-
schen Basis bewege und dass das Ziel somit
nicht mehr die sichtbare Einheit der
Kirchen sei. Ein Hindernis auf dem Weg zur
Einheit sei übrigens die Stellung der Frau in
der Kirche. Solche Worte schmerzen, aber
wir werden diese Aufforderung zum Dialog
annehmen müssen.

Gleichzeitig gehe ich nach Hause mit der
Gewissheit, dass die Frauen nicht mehr
wegzudenken sind, weder aus der Ökumene
noch aus den Kirchen. Auch wenn
Quotenregelungen nicht ekklesiologische Fragen
lösen, so haben sie doch bewirkt, dass die
Frauen präsent sind, auch in den orthodoxen

Kirchen. Die Frauen haben sich auch
sonst nicht den Mund verbieten lassen. Zu
keinem Thema. Auch nicht zum Thema der
Belästigung durch (Kirchen-)Männer. Es
wurde sogar ein Fall von versuchter
Vergewaltigung bekannt. Wenn Frauen früher -
aus Angst oder Scham - über solche
«Kavaliersdelikte» geschwiegen haben, diesmal
haben sie ausgepackt. Das Frauenzelt - das
als Alternativprogramm lief - war gesteckt
voll, als es um das Thema «Frauen und
Gewalt» ging. Und es wurde sehr deutlich,
dass das ein weltweites Phänomen ist.

Schliesslich: Ein gewisser Mangel an
Vision, an Mut, Neues zu wagen, an eindeutigen

Prioritäten in der Ökumene war zu
spüren. War das die restaurative Zeit der
achtziger Jahre? Sicher wird viel darauf
ankommen, wer in zwei Jahren als neuer
Generalsekretär nach Genf zieht. Aber
Ökumene ist nicht einfach aufzuhängen an
einem «Retter» - ich denke, wir müssen sie in
unseren eigenen Kirchen aus der Beliebigkeit

des Zusätzlichen herausholen, und endlich

in die Mitte stellen: aus dem universalen

Auftrag des Evangeliums endlich auch
eine, in der Solidarität mit Christinnen und
Christen in aller Welt gelebte lokale Kirche
machen.

125


	Ökumene im Schatten des Golfkriegs : Tagebuch von der 7. Vollversammlung des ÖRK in Canberra

