Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 4

Artikel: Okumene im Schatten des Golfkriegs : Tagebuch von der 7.
Vollversammlung des ORK in Canberra

Autor: Traitler, Reinhild

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reinhild Traitler

Okumene im Schatten des Golfkriegs
Tagebuch von der 7. Vollversammlung des ORK in Canberra

Montag, 4. Februar: im Flugzeug
von London nach Sydney

Gerade hat uns der Pilot erklart, dass wir
jetzt iiber Samarkand fliegen. Es ist dunkel,
und man kann iiberhaupt nichts sehen, aber
allein dieses Zauberwort «Samarkand»
weckt Vorstellungen einer unbestimmbaren
Mirchenwelt, von Bazaren voll geheimnis-
voller Diifte, von feilschenden Héandlern,
verschleierten Frauen, Karawanen, beladen
voll Seide und Gewiirzen; ich muss mich
krampfhaft iiberzeugen, dass Samarkand
zur Sowjetrepublik Usbekistan gehort, dort
geht es sicher ganz niichtern zu heutzutage,
geblieben ist nur die Poesie des Namens.

Aber der Phantasieausflug nach Samar-
kand hat endgiiltig meinen Widerstand ge-
gen diese Reise liberwunden. Seit Ausbruch
des Krieges habe ich mich immer wieder
gefragt, was ich denn «dort unten» soll, in
Canberra, an der Siebten Vollversammlung
des Okumenischen Rates. «Ich muss doch
dort nicht hin», habe ich mir immer wieder
vorgesagt. Natiirlich war da auch ein gutes
Stiick Angst dabei. Angst, mit der Fluglinie
einer kriegfiihrenden Nation unterwegs zu
sein, Angst vor Terror, Angst vor dem, was
noch kommen wird in diesem Krieg, und
ich bin auf der anderen Seite der Welt, weit
weg von allen, die mir nahestehen, von all
meiner Verantwortung.

Vor einer Woche noch habe ich mir —
nicht ganz rechtméssig — eine Versicherung
gekauft — im Fall ich doch noch absage.
Und vor vier Tagen bin ich beim Eislaufen
so fest auf den Hinterkopf gefallen, dass ich
geglaubt habe, der Schidel ist kaputt. Aber
der Arzt auf der Notfallstation hat mir
freundlich erkliart, es sei alles in Ordnung,
ich konne ruhig nach Australien reisen. Und
so habe ich gestern nach der Bolderntagung
tiber die Zukunft des Sozialismus meinen
Koffer gepackt, und bin heute friith von Klo-
ten aufgebrochen.

118

«Es gibt doch nur einen Grund, nach
Canberra zu fliegen», hat mir meine Mutter
gestern abend am Telefon aus Wien erklirt,
«ndmlich dich dort in der Gemeinschaft
anderer Christinnen und Christen zu stir-
ken, auch zu verbinden und zu verbiinden.»
Sie hatte recht. Schon in London ging’s mir
besser. Im Wartesaal fiir unseren Flug habe
ich viele alte Freundinnen und Freunde wie-
der getroffen. Die halbe Okumene aus Eu-
ropa und Afrika. Ubrlgens was mir aufge-
fallen ist: Viele meiner friiheren Kollegen
sind jetzt Bischofe und Erzbischofe, nur wir
Frauen sind immer noch die gleichen Zu-
dienerinnen 1m kirchlichen Patriarchat.
Mein Nachbar im vollgebuchten Flugzeug
ist ein methodistischer Bischof aus Nigeria,
entgegen sonstigen methodistischen Ge-
pflogenheiten hat er ein purpurrotes Hemd
und einen weissen klerikalen Kragen unter
dem Jackett, und ein winziges rotes Képp-
chen auf dem Kopf. Er hat gerade beschlos-
sen, sich auch noch den zweiten Film anzu-
sehen, und hat sich bei der Stewardess noch
einen Whisky Soda bestellt.

Mir hat der erste Film geniigt, ein Mach-
werk namens «Ghost». Das Thema der
Vollversammlung heisst ja: «<Komm, Heili-
ger Geist, erneuere die ganze Schopfung»,
und da wollte ich mir anschauen, was die
Filmemacher zum Thema «Geist» zu sagen
haben. Es ging aber eher um den Spiritis-
mus — der «Geist» eines Ermordeten be-
schiitzt die Geliebte vor lebensbedrohenden
Machenschaften, kdmpft gegen die Bosen
und siegt. Auch in der Welt der Geister ist
alles fein sduberlich eingeteilt in Gute und
Bose, die Guten kimpfen mit guter Gewalt,
die Bosen mit boser, sie haben alle nichts
gelernt. In mir hat der Streifen nur die alt/-
neue Frage aufgeworfen: Ist ein «gerechter
Kampf» ohne Riicksicht auf die Methoden
zu fiihren? Kann ich fiir Errettung, Bewah-
rung und Erhaltung des Eigenen kidmpfen,
indem ich «die Feinde» zerstore? Miissen



wir nicht endlich lernen, Prozess und Resul-
tat, Weg und Ziel zusammen zu sehen? Was
mich in diesen ersten Kriegswochen am
meisten beelendet hat, war die totale Aus-
blendung der Leiden der «Feinde» — und
das war auch in diesem Film so. Die beque-
me dualistische Aufteilung der Welt in Gut
und Boése verunmoglicht sowohl die Trauer
tiber die Zerstorung als auch die Differen-
zierung: Reue, Umkehr, Einsicht, Neube-
ginn — das gibt es nicht. Es gibt nur Sieger
und Besiegte, und ich sehe, wie blind es
macht, Sieger zu sein.

Donnerstag, 7. Februar: Beginn der
Vollversammlung

Heute friih hat die Vollversammlung mit
dem Eroffnungsgottesdienst begonnen. Wie
in Vancouver gibt es wieder ein Gottes-
dienstzelt, und diesmal Musiker aus aller
Welt, auch einen quicklebendigen orthodo-
xen Priester aus Amerika, eine Afrikanerin,
die uns vormacht, wie man be1 Kirchenlie-
dern mit den Hiiften wackelt, Itoloh aus
Taiwan, der den Asian Sound bringt, und
andere, sie konnten mittlerweile bereits ein
Okumene-Musik-Festival bestreiten. Ir-
gendwo entdecke ich auch Fritz Baltuweit
mit echtem Kirchentags-Soul-Klang. Herr-
lich. Ich bin eine halbe Stunde friiher ge-
kommen, aber das Zelt war fast schon voll,
neben den 850 Delegierten gibt es sicher
noch einmal 800 weitere offizielle Beob-
achterinnen und Beobachter, dann 2000
Besucherinnen und Besucher, die Presse,
Tagesgiste. Ich bin zusammen mit Elisa-
beth Raiser fiir das Okumenische Forum
Christlicher Frauen in Europa hier in Can-
berra, die Reise haben wir uns selbst zusam-
mengespart, weil das Forum ja kaum Geld
hat.

Ich schitze, es waren sicher 4000 Leute
im Zelt, und es kamen immer noch mehr.
Vor dem Zelt brannte ein heiliges Feuer,
ausgerduchert sollten wir nicht werden,
aber der Stamm der australischen Urein-
wohner, zu dessen heiligen Stitten das
Grundstiick der Australischen National-
Universitidt einmal gehorte, musste den
Boden fiir unsere Zusammenkunft vorberei-
ten. In manchen Ko&pfen wird sich jetzt
wahrscheinlich der Gedanke an Geisterbe-
schworung breitmachen, aber ich erinnere

mich an das heilige Feuer der Indianer auf
der Sechsten Vollversammlung in Vancou-
ver. Fiir mich war das damals ein Symbol
der Solidaritit von Menschen anderen
Glaubens, ein Zeichen des Wohlwollens
und des gegenseitigen Respekts. Damals
hiess es dann schnell einmal «Synkretis-
mus» — warum die Christen eigentlich im-
mer so dngstlich sind, ihr «Eigentliches» zu
verlieren? Der Glaube ist doch sowieso ein
Geschenk und kann doch gar nicht «verlo-
ren» gehen wie ein Besitz.

Am Nachmittag gab dann der australi-
sche Premier Hawke der Vollversammlung
die Ehre. Wie schon so oft bei Politikern
hatte ich auch bei ihm den Eindruck, dass er
sich bewegte und sprach wie auf einer
Wahlveranstaltung. Erst erzahlte er uns lan-
ge und breit, was die australische Regierung
alles fiir die Ureinwohner getan, wieviel
Geld sie ausgegeben, welch partnerschaftli-
che Gesetzgebung sie verabschiedet hitte.
Auf der Empore sassen mehrere Aborigi-
nes, Frauen, schwenkten Transparente und
riefen immer wieder «Landrechte, Land-
rechte». Es war wie eine Illustration einer
okumenischen Parole aus den sechziger
Jahren, als sich die Stimmen aus der Dritten
Welt zu mehren begannen, die «Justice not
Charity» — «Gerechtigkeit, nicht Almosen»
verlangten.

Dann ging Hawke zum Thema Golfkrieg
liber, sozusagen frontal, und versuchte, uns
das, was jetzt passiert, als gerechten Krieg
schmackhaft zu machen. Indirekt war das
auch eine Warnung an die Vollversamm-
lung, den sicheren Sieg der Alliierten nicht
durch faule Aufrufe zu einem sofortigen
Waffenstillstand zu storen. Metropolit Pau-
los Gregorios, einer der ORK-Prisidenten,
hat dem hohen Gast dann Paroli geboten,
mit ausgesuchter Hoflichkeit und mit min-
destens ebensoviel Arroganz. In einer mul-
tikulturellen Gesellschaft wie der australi-
schen kdme es eben darauf an, dass die star-
ke Kultur die schwichere Kultur hére und
sie in ihrer eigenen Sprache und mit ihren
eigenen Forderungen ernst nehme. Wenn
das nicht geschehe, bedeute multikulturelle
Gesellschaft im Klartext die Gesellschaft
der stirksten Kultur. Und was den Golfkrieg
betreffe: Es ginge uns allen um den Frieden,
Divergenzen gibe es nur in der Frage der
Mittel, diesen Frieden herzustellen.

119



Ubrigens: Das Schonste an diesem Tag
war die Begegnung mit den vielen Freun-
dinnen und Freunden. Nina Bobrova ist
hier, wir haben jahrelang im Okumenischen
Frauenforum zusammengearbeitet, sie
macht die Frauenarbeit in der Russisch-or-
thodoxen Kirche. Zum ersten Mal hat sie
mir heute von der ausserordentlich schwie-
rigen Versorgungslage erzihlt. Sie wisse
nicht, wie die alten Menschen, die nur von
ihrer Rente leben miissen, diesen Winter in
der Sowjetunion iiberleben sollen. Es fehlt
an allem, die realen Einkommen sind durch
die Teuerung massiv gesunken, viele Men-
schen konnen sich keine Heizung mehr lei-
sten. Ich erfahre auch, dass meine Weih-
nachtspakete nicht angekommen sind, und
drgere mich. Nina hat noch nie geklagt,
schon das zeigt mir, dass es jetzt viel
schlimmer sein muss. Es zeigt mir aber auch
das Mehr an Demokratie und Offenheit, das
heute in der Sowjetunion moglich ist.

Freitag, 8. Februar: Chung Hyun Kyung
reflektiert iiber Gottes Geist in der
leidenden Schopfung

Der Vortrag der jungen koreanischen Theo-
logieprofessorin Chung Hyun Kyung ist fiir
mich der erste Hohepunkt. Vielleicht hat
mich ihre Entfaltung des Themas «Komm,
Heiliger Geist, erneuere die ganze Schop-
fung» deshalb so beriihrt, weil sie eine
Form gewdhlt hat, um die wir uns in der
feministischen Theologie seit Jahren bemii-
hen, Theologie nicht nur als Diskurs der
Worte, der logischen Gedankenketten, son-
dern als eine Art «Gesamtkunstwerk», in
dem sich im Tanz, in der Gebirde, im Ge-
bet, in der Poesie der Sprache ebenfalls
etwas mitteilt.

Es begann mit dem Schuhausziehen.
Chung bat uns, so wie das viele Volker in
Asien tun, als Gebarde der Selbsterniedri-
gung die Schuhe auszuzichen, um so in
Demut der Heiligen Ruach begegnen zu
konnen. Dann rief sie die Ruach an, die bei
den Leidenden, mitten im Leiden und in der
Zerstorung um das Leben weint. Die Anru-
fung begann mit dem Geist Hagars, der
agyptischen Sklavin, und endete mit dem
Geist unseres Bruders Jesus, des Befreiers.
In einer dramatischen Geste verbrannte sie
dann die Liste der Leidenden — ich weiss

120

noch nicht genau, was diese Verbrennung
symbolisieren sollte.

Daran schloss sich ndmlich eine Refle-
xion iiber Gottes Geist in der leidenden
Schépfung an, und die Frage, ob es nicht an
der Zeit wire, die Bibel heute aus der Per-
spektive der «Armsten der Armen», der
Luft, des Wassers, der Tiere zu lesen, und
«denken zu lernen wie ein Berg».

Bei mir hat das Assoziationen an die be-
rithmte Kurzgeschichte «Ein Baum, ein Fel-
sen, eine Wolke» von Carson McCullers
hervorgerufen, die ich vor kurzem wieder
einmal gelesen und bewundert habe. Da
geht es um die Kunst des Liebens. Viel-
leicht fangen wir am falschen Ende an.
Welche Vermessenheit, gleich einen Men-
schen lieben zu wollen! Miissen wir nicht
erst iiben, erst lernen, das geschaffene Sein
wahr-zunehmen, es zu «lieben», so wie es
in die Welt gesetzt ist, einen Felsen lieben,
einen Baum, eine Wolke. Auch zu einem
fremden Jungen sagen koOnnen «mein
Sohn». Die Vernetztheit unserer Existenz
begreifen, unser Eingebundensein in diese
Schopfung. Fiir Carson McCullers (die die-
sen Stoff librigens der Ziircherin Annemarie
Schwarzenbach und ihrem Romanfragment
«Das Wunder des Baumes» verdanken soll)
ist die Idee der Vernetztheit nicht etwas
Mystisches, sondern eine Tatsache. Ahnlich
hat Chung Hyun Kyung uns aufgefordert,
der nekrophilen Kultur des Todes eine Kul-
tur des Lebens gegeniiberzustellen, dem
Geist «Babels» — der Machtgier und des
Egoismus — Gottes pfingstlichen Geist.
Eine solche Kultur des Lebens konnen wir
nur entwickeln, wenn wir unseren Anthro-
pozentrismus zugunsten einer Lebens-Zen-
triertheit aufgeben, und wenn wir das duali-
stische Denken iiberwinden. Heute kdme es
auf Vernetztheit, gegenseitige Unterstiit-
zung und Harmonie an.

Samstag, 9. Februar: «Jetzt ist es
Zeit — sagt nein»

Eigentlich ist es Sonntag Morgen, halb vier
Uhr friih. Ich bin gerade von der Nachtwa-
che fiir Frieden und Gerechtigkeit zuriick-
gekommen. Einige Stewards, darunter mein
Sohn, wollen die ganze Nacht ausharren —
sie haben sich ein winziges Zelt vor dem
grossen Gottesdienstzelt aufgeschlagen, da



ruhen sie sich zwischendurch aus. So hero-
isch war ich nicht.

Die Nachtwache war nach Regionen ein-
geteilt. Europa war von eins bis zwei Uhr
morgens dran. Als ich nach Mitternacht
ankam, sangen und beteten gerade die Afri-
kaner. Fast die ganze Zeit in ihren eigenen
Sprachen. Das hat der Verstdndigung iiber-
haupt keinen Abbruch getan. Im Gegenteil:
Endlich einmal nicht das ewige Englisch.
Die Okumene hat jetzt zwar mehr offizielle
Sprachen als friiher, aber sie werden weniger
benutzt. Die Afrikaner bringen es fertig, eine
Stunde lang zu singen und sich dauernd
dazu zu bewegen. Es ist wie ein stindiges
rhythmisches Wiegen, eine Art Beten mit
dem Korper. Zum Schluss der afrikanischen
Stunde kletterte eine weisse Frau aufs Po-
dium und sagte mit tranenbewegter Stimme,
sie trage schwer an ihrem «Weiss-Sein» als
Weisse in Siidafrika, als Teil der Unter-
driicker, und dann bat sie ihre schwarzafri-
kanischen Schwestern und Briider um Ver-
gebung. Die haben sie einfach in die Arme
genommen und haben weitergebetet, sin-
gend, sich wiegend, bis um ein Uhr frith wir
Europierinnen und Européer dran waren.

Bei uns wiegten sich nicht buntgekleidete
Minner und Frauen, sondern mehrere or-
thodoxe Briider im langen schwarzen Habit
sangen getragen ein russisches Kyrie. Jean
Fischer, Generalsekretir der Konferenz
Européischer Kirchen, hatte mich gebeten,
ein Gedicht zu schreiben, und ich habe es
«Now is the time — say no» genannt. «Now
1s the time» — «Jetzt ist es Zeit», heisst ein
Lied der amerikanischen Liedermacherin
Carol Etzler, es ist ein Widerstandslied aus
der amerikanischen Frauenbewegung, das
letzte Mal habe ich es in der Paulus-Akade-
mie gesungen, im Februar 1989 bei einem
grossen Begegnungstag zwischen Frauen
aus ganz Europa zum Thema «Wir wollen
(nur) Gerechtigkeit». Und «say no» — «sagt
nein» war eine Assoziation an das beriihmte
Gedicht von Wolfgang Borchert, das mir in
den letzten Tagen stindig im Kopf herum-
gegangen ist. Es ist der leidenschaftliche
Aufruf eines jungen sensiblen Menschen,
der am Krieg zugrunde gegangen ist, sich
dieser Totungsmaschinerie zu verweigern,
gleichgiiltig, in welchem Gewand sie daher-
kommt. Auch der Krieg im moralischen
Gewand totet und zerstort. Und wihrend

ich dieses Gedicht las und mir der Refrain
von den vielen Menschen im Zelt entgegen-
kam: «Now is the time — say no», iiberfiel
mich gleichzeitig eine Art kalte Wut, eine
zornige Hilflosigkeit, die mir fast die Stim-
me verschlug. Haben wir das nicht jahr-
zehntelang gesagt, haben wir uns nicht Pla-
kate an unsere Bilirowidnde gehidngt: «Stellt
euch vor, es ist Krieg und keiner geht hin»,
haben wir uns nicht mit straflicher Naivitit
vorgemacht, allein unser Wollen geniige?

Jetzt ist Krieg, und sie sind alle hingegan-
gen. Sogar Frauen. Und Frauen haben wie
eh und je ihre Minner begleitet und ihre
Sohne, ihre Briider, thre Viter. Diese Idee
von der Macht der Gewalt, der Starken, die-
se Sieger- und Verlierermentalitét ist noch
immer ganz fest verankert in unserer Kul-
tur. Gestern haben mir Freunde aus der ehe-
maligen DDR erzihlt, in welchem Tempo
jetzt die Wiedervereinigung der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland und des Bun-
des der Evangelischen Kirchen (in der
DDR) vorangetrieben wird. Ein urspriingli-
cher Dreijahresplan ist auf ein halbes Jahr
zusammengeschrumpft, und von den 90
Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern des Bun-
des werden fiinf bis sechs ilibernommen.
Die Starken in Europa fressen die Schwa-
chen auf.

«Geh zu den Opfern — hor zu», heisst es
in meinem Gedicht. Geh zu den Opfern:
Auch in unserer Gesellschaft gibt es Opfer
— eine halbe Million Menschen in der
Schweiz leben von 1300 Franken im Mo-
nat, hat Judith Giovannelli kiirzlich in den
«Neuen Wegen» geschrieben. Dafiir kom-
men verwaltungsratsumkrinzte Politiker
auf ithre Million pro Jahr und mehr. Abgese-
hen davon, dass kein Mensch so viel «wert»
sein kann, stellt sich dann die Frage, wo die
Loyalititen liegen. «Geh zu den Opfern —
hor zu», habe ich meinen européischen Mit-
biirgerinnen und Mitbiirgern zugerufen.
Hier im Weltkontext verschwimmen ja die
Grenzen, auf die wir uns soviel einbilden zu
Hause. Und war richtig froh, wie dann
Minner und Frauen ans offene Mikrophon
kamen und fiir Europa beteten — fiir einen
Weg aus unserer Verstricktheit mit der
Macht, fiir die Solidaritdt mit den Schwa-
chen in Europa und weltweit, und dann san-
gen wieder die Orthodoxen. Gelassen, fast
beruhigend stiegen die gregorianischen

121



Harmonien des Kyrie in die laue Sommer-
nacht.

Als wir um zwei Uhr morgens fertig wa-
ren, zogen die Lateinamerikaner tanzend
ein. Eine junge Frau schlug das Tamburin,
und wir sangen «Gloria a Dios». Die krieg-
ten es fertig, selbst noch ihre Gebete fiir die
Gefolterten und Ermordeten in El Salvador
mitten in ein jubelndes Allelujah zu stellen,
und in ein widerstindiges «Santos, santos,
santos, mi corazon t’adora» — «Heilig bist
du, Gott, mein Herz betet dich an, nicht die
Gotzen der Macht, nicht die Herren der
Welt, dich allein.» Dazwischen Trommeln
und das Tamburin, mit diesen Kldngen im
Ohr bin ich durch das dunkle Campus nach
Hause gegangen.

Mittwoch, 13. Februar: Alles ist auf
Medien getrimmt

In den letzten Tagen hat sich bei mir das
Gefiihl festgemacht, dass ich eigentlich gar
nicht weiss, was «lduft» auf dieser Vollver-
sammlung. Zum Teil héingt es mit einer fiir
meine Begriffe falschen Planung zusam-
men. Standig gibt es irgendwelche «Shows»
— alle wichtigen 6kumenischen Anliegen
der letzten sieben Jahre mussten der Voll-
versammlung vorgestellt werden. Dagegen
ist ja im Prinzip nichts einzuwenden, wenn
man das so macht, dass sich daraus die
Moglichkeit zum Dialog ergibt. Aber weil
hier alles auf Medien getrimmt ist, laufen
diese Shows nach Drehbuch ab, und oft sind
es ziemlich langweilige Drehbiicher. Ich
bin nicht die einzige, die sich stindig ange-
redet vorkommt. Zwischen Tiir und Angel —
mit dem Essenstablett in der Hand, bin ich
heute Mittag in meinen alten Kollegen Con-
stantin Patelos gelaufen. Er ist heute Profes-
sor fiir Systematische Theologie in Athen
und hier in Canberra Delegierter des Oku-
menischen Patriarchats. «Jardin d’enfants»,
hat er geschimpft, temperamentvoll wie eh
und je. Dass auf diese Weise keine Zeit fiir
wichtige Debatten bieibe, zum Beispiel fiir
die Debatte iiber den Vortrag von Frau
Chung, das sei geradezu empdorend, weil die
Orthodoxen hier viele Anfragen zu stellen
hitten. Die diffuse Auffassung vom Heili-
gen Geist sei vollig unakzeptabel, christolo-
gisch nicht angebunden, dariiber miisse
man reden. Sprach’s und rannte weiter.

122

Natiirlich, in solchen Begegnungen, lin-
geren oder kiirzeren, ist viel gelaufen. Ge-
stern hat mir eine orthodoxe Freundin klar-
gemacht, dass der Heilige Geist nicht ein-
fach eine Kraft oder Lebensenergie sein
konne, sondern Person in der Trinitit sei,
Vater, Sohn und Heiliger Geist seien nicht
Metaphern, sondern gehorten zum Wesen
Gottes. Meine feministische Anfrage, ob
denn dann die — erst spit entstandene — Tri-
nitdtslehre nicht sehr einengend sei, auch
die biblische Gottes- und Geistsprache ein-
grenze, hat sie, glaube ich, nicht einmal ver-
standen. Aber solche Debatten sind hier 6f-
fentlich tiberhaupt noch nicht gefiihrt wor-
den.

Die letzten Tage haben wir uns auch ein
wenig in unsere Kleingruppen in den Unter-
sektionen eingeigelt. Aber auch da war der
Prozess zu kurz, zu schnell, zu englisch. Als
unsere lettische Delegierte endlich wusste,
worum es bei «Gerechtigkeit fiir Frauen»
eigentlich ging, waren die Diskussionen
schon wieder vorbei, und wir sollten ganz
schnell einen Bericht schreiben. Piddago-
gisch war das vollig daneben. Diese Art von
prozessorientierter Arbeit braucht viel l1in-
ger Zeit, vor allem in einem multikulturel-
len Kontext. Da kann man nicht nach zwei
Tagen Berichte schreiben. Wenn es nachher
schone Dokumente gibt, werde ich sehr
misstrauisch sein: Die sind dann nidmlich
die Machwerke der Protokollfiihrenden.
Wenn nur so wenig Zeit zur Verfiigung
steht, miisste es eigentlich eine Vorlage
geben, an der die Konferenz dann weiterar-
beiten kann. Aber Vorgaben gab es in Can-
berra nicht.

In der heutigen Sitzung unserer Sektion
bin ich neben meinen alten Freund Julio de
Santa Ana zu sitzen gekommen. Julio ist
jetzt Theologieprofessor in Rio, vor zehn
Jahren haben wir im ORK an einem befrei-
ungstheologischen Projekt zusammengear-
beitet. Rund um uns herum die lateinameri-
kanische «Mafia»: Roger Velasquez, Theo-
loge und Lehrer aus Nicaragua, Prof. Mi-
guez Bonino aus Argentinien. Julio ist am
Witzeerzidhlen. Also das ist der neuste:

«Ein orthodoxer Erzbischof ist in Can-
berra gestorben. Natiirlich steigt er gerade-
wegs in den Himmel empor, klopft an und
wird eingelassen. <Ich bin Chrysostomos,
orthodoxer Erzbischof, ein treuer Gldubi-



ger, ausserdem Okumenisch, leider bei der
7. Vollversammlung des Okumenischen
Rates der Kirchen in Canberra dem Hitz-
schlag erlegen, ich hoffe, es erwartet mich
der mir gebiihrende Platz.> <Schon gut,
schon gut>, unterbricht ihn Gott Mutter,
«wir werden dein Dossier priifen, aber ich
bin augenblicklich mit der Schopfung tiber-
lastet, diese brennenden Olfelder in Kuwait,
einfach keine Zeit, gech doch zum Sohn.
Der Erzbischof schluckt seine Verwunde-
rung hinunter, klopft beim Sohn an, wieder-
holt seinen Spruch, aber der Sohn zuckt die
Achseln: «<Wirklich keine Zeit fiir Einzelfil-
le, es ist Krieg, ich muss auf allen Seiten bei
den Leidenden sein, und glaub mir, es lei-
den viele, geh doch zum Heiligen Geist.»
Der Erzbischof klopft an der dritten Tiir und
findet die Heilige Geistin, tief ins Nachden-
ken versunken. «Chrysostomos>, stellt er
sich vor, <orthodoxer Erzbischof, ein treuer
Gldubiger, ausserdem okumenisch, leider
hat mich der Hitzschlag getroffen bei der
siebten Vollversammlung des Okumeni-
schen Rates in Canberra.> Die Heilige Gei-
stin schreckt auf und stammelt: <«Canberra,
Canberra, um Gottes Willen, da war doch
diese Einladung, die habe ich ganz verges-
sen!>»

Wir lachen so laut, dass uns die Vorsit-
zende strafend anschaut. Aber eigentlich ist
es gar nicht zum Lachen. Es zeigt nur, dass
dieses Thema allzu viele Erwartungen ge-
weckt hat — und dass wir, vor allem in der
protestantischen Tradition, einen grossen
Mangel an «Geisttheologie» haben, und
dementsprechend viele verschiedene Vor-
stellungen.

Donnerstag, 14. Februar: «Ein Tag im
Leben von General Schwarzkopf>»

In meinem Hotel wird morgens immer die
Zeitung durch die Tiir geschoben, ich lese
dann das Neuste iiber den Golfkrieg und
iiber die Vollversammlung, in schlechter
Manier beim Friihstiick. Heute friih brachte
die «Canberra Times» als Kolumne «Ein
Tag im Leben von General Schwarzkopf»:
«Um sieben Uhr frilh wacht er auf, um
Krieg zu fiihren....», beginnt der Artikel.
«Die ndchsten 17 Stunden ist er, wie er
selbst sagt, mit der ungeheur dichten, sehr
personlichen und sehr emotionsgeladenen

Erfahrung des Krieges beschiftigt.» Er hat
ein Kriegsbiiro, dort wird er iiber die Akti-
vitidten im «Kuwait Theatre of Operations»
— wortlich: im «Operationssaal von Ku-
wait» — unterrichtet, die Jagdbomber flie-
gen «Missionen». Ich versuche, dieses
Worterbuch auseinanderzunehmen, da wird
die Sprache der Religion auf den Krieg an-
gewendet — die Alliierten haben eine Mis-
sion. Und die Sprache der Medizin — es ist
von chirurgischen Eingriffen die Rede. Und
dann die Sprache des immer ersehnten
Abenteuers: Intensitit, Emotionen, Erleb-
nisse. Die Totungsmaschine als Lebens-
wert. Fazit dieses Tages: Der General hilt
nicht viel vom «enemy body count» — da-
von, dass man die Verluste des Gegners
zdhlt. In Vietnam hitten solche Praktiken
nur die Kampfmoral geschwicht, solche
Skrupel konne man sich im Krieg nicht lei-
sten. Dafiir bereitet ihm die Sorge um Ver-
luste bei den eigenen Truppen schlaflose
Nichte.

Hitte ich nicht vor einigen Tagen, in ei-
nem ersten eingeschobenen Hearing zum
Krieg im Golf, gehort, dass die amerikani-
schen Kirchen diesmal, anders als in Viet-
nam, schnell und eindeutig auf die Invasion
Saddam Husseins und auf den anschliessen-
den Truppenaufmarsch reagierten, so hitte
mich dieser «Tag im Leben von Norman
Schwarzkopf» mehr beelendet. Jedenfalls
weliss ich jetzt, dass es gezielte Desinforma-
tion der Medien und vor allem des CNN
war, die in den letzten Wochen und Mona-
ten die in den USA existierende Opposition
entweder vollig ausgeblendet oder als li-
cherlich, winzig und unbedeutend hinge-
stellt hat. Dass die Kirchen die Aggression
Saddams zwar eindeutig verurteilten, sich
aber ebenso eindeutig gegen eine Gewaltlo-
sung ausgesprochen haben, davon war
nichts zu horen.

Heute trafen sich die europidischen Mit-
glieder unserer Sektion, in der es unter dem
Titel «Geist der Wahrheit — mach uns frei»
um Fragen von Frieden und Gerechtigkeit
geht. Auf Antrag einer Delegierten wurde
beschlossen, die erste Hilfte des Vormit-
tags der Debatte iiber den Golfkrieg zu wid-
men. Ubrigens kein einstimmiger Be-
schluss, viele der Europder meinten, das
ginge uns nichts an. Die Diskussion, die
dann folgte, hat mir gezeigt, dass die Mei-

123



nungen unter den europidischen Kirchen
weitaus geteilter zu sein scheinen als die der
amerikanischen Kirchen. Fin Hinweis auf
die Mitschuld der Européer, die ja immer-
hin mitgeholfen hitten, Saddam aufzurii-
sten, wurde zu Boden geredet. Jetzt sei
Krieg, und nicht Zeit, danach zu fragen.
Erstaunt hat mich auch das tief verankerte
europdische Vorurteil gegeniiber dem Is-
lam, vor allem, weil es sehr subtil daherkam
— ich denke, hier miissen wir auch in unse-
rer Tagungsarbeit weiterdenken.

Und wie das schon vor einigen Tagen im
Plenum angetont wurde, haben sich vor al-
lem die Englidnder wieder stark gemacht fiir
die Auffassung, dass es sich hier — wenn
schon nicht um einen gerechten, so doch um
einen vom christlichen Standpunkt aus zu
rechtfertigenden Krieg handle. Ich selber
habe an meiner eigenen Reaktion gemerkt,
dass fiir mich die Frage der Fiihrbarkeit von
Kriegen zu einer Frage des Status Confes-
sionis geworden ist: Ich kann das nicht
mehr mit meinem christlichen «Bekennt-
nis» verbinden. Ich fiihle mich mehr und
mehr hingezogen zu der Position der histo-
rischen Friedenskirchen, die aus dem Evan-
gelium den Auftrag zu einem konsequenten
Pazifismus abgeleitet haben.

Gestern war ich beim Quikerstand, da
héngt ein grosses Plakat: «Es ist schlimm,
wenn eine Bombe auf uns abgeworfen wird,
aber schlimmer noch ist es, eine Bombe auf
andere abzuwerfen.» Freilich ist mir klar,
dass ich einen solchen Standpunkt bedin-
gungsloser Gewaltfreiheit nicht von ande-
ren verlangen kann, ich kann ihn nur fiir
mich selbst akzeptieren und zu leben versu-
chen. Und natiirlich verstehe ich, dass es
Situationen geben kann, wo jedes andere
Mittel ausprobiert, ausgeschopft, als wir-
kungslos ausgewiesen ist. Aber die Frage
ist, ob im gegebenen Fall wirklich alle Mit-
tel der Volkergemeinschaft ausgeschopft
waren, um den Aggressor ohne kriegerische
Gewalt in die Schranken zu weisen. Im
Lauf unserer Diskussion wurde immer wie-
der klar, dass die Volkergemeinschaft tat-
sdchlich keine Erfahrung hat im Umgang
mit alternativen Moglichkeiten der Kon-
fliktlosung, und deshalb auch kein Vertrau-
en, dass sie etwas bewirken konnen. Hatten
wir nur einen Bruchteil der Gelder, die in
den letzten Jahrzehnten in die Entwicklung

124

- sungsstrategien verwendet,

von «klugen Bomben» und dhnlichen High-
Tech-Waffen gesteckt wurden, fiir die Ent-
wicklung von gewaltfreien Konflikt-Lo-
wire dieser
Krieg vielleicht doch vermeidbar gewesen.

Nach all den Debatten fiihle ich mich am
Abend dieses «Tages einer Vollversamm-
lung» doch einigermassen deprimiert. De-
primiert auch iiber mich selber: Warum
geht mir dieser Krieg so nahe, wihrend die
Kdmpfe in Liberia, in Somalia, an allen
Ecken und Enden der Welt sorgfiltig aus
unserem Bewusstsein ausgeblendet wur-
den? Selbst in dem, was wir wahrnehmen
und wahrnehmen konnen an Krieg, Zersto-
rung, Leid, sind immer noch die Strukturen
des Rassismus und Kolonialismus am Werk.

Sonntag, 17. Februar: Der Vorzug des
Halljahrprojekts

Zum Wochenende bin ich in eine Gemeinde
gefahren. Mein Gastgeberehepaar heisst Liz
und Bernie Rogers. Die beiden sind vor
zwanzig Jahren aus Wales nach Australien
ausgewandert. Sie leben auf einer Farm,
etwa vierzig Kilometer ausserhalb von Can-
berra. Sechzig Acker Land — eine «winzige
Farm», dreissig Fleischkiihe, ein Zuchtstier,
«das macht sich von selbst» — beide sind
voll berufstiitig in Canberra und aktiv in der
sogenannten «Uniting Church of Australia»
— einer Kirche, die friihere Methodisten,
Presbyterianer, Reformierte umfasst — die
Union ist noch nicht abgeschlossen.

Wir sind durch das Hochplateau gefah-
ren, in der Ferne schimmern Hiigelketten,
alles an dieser Landschaft ist weich. Die
Eukalyptusbdume sehen uralt aus, iiber-
haupt, dieses Land ruht in sich, sieht aus
wie vom Anfang der Zeit. Kaum je ein
Haus, grasende Schafe, Zeichen an der
Strasse, die vor Kangaroos warnen, aber es
zeigt sich keines in der Hitze des Tages.

Im morgendlichen Gottesdienst fragte
der Pfarrer, was denn eine lokale Gemeinde
tun kénnte — das begegnet mir iiberall, auch
in Ziirich, wir wollen immer gleich etwas
tun, oft schon, bevor wir uns einer unange-
nehmen, schmerzhaften Analyse der Reali-
tdt ausgesetzt haben. So habe ich in meinem
Grusswort an die Gemeinde vom schweize-
rischen Halljahrprojekt erzdhlt, und habe
gemerkt, dass der Vorzug dieses Projekts



ist, dass es begrenzte und iiberschaubare
Ziele setzt: Nach dem Gottesdienst haben
mich viele Leute darauf angesprochen; viel-
leicht gédbe es eine Moglichkeit, um solche
Projekte herum internationale kirchliche
Partnerschaften aufzubauen. Fiir eine sol-
che Vernetzung hat sich ja auch die schwei-
zerische Delegation an der Vollversamm-
lung eingesetzt. Aber mir schwebt da noch
viel mehr Basisvernetzung vor. Gerade die-
ser Sonntagmorgen in der winzigen Ge-
meinde Whattle Park hat mir klargemacht,
wie isoliert die Kirchen voneinander sind.
In einer Welt, in der der Markt und die
Medien elgenthch langst eine Art sédkularer
Okumene geschaffen haben — in der wir
weltweit die gleichen Produkte und die glei-
chen Nachrichten konsumieren —, sind wir
als Christinnen und Christen immer noch so
parochial verankert.

Donnerstag, 21. Februar: Die Okumene
ist zerbrechlicher geworden

Die Vollversammlung liegt hinter uns. Die
letzten Tage waren so hektisch, dass das
Tagebuch liegengeblieben ist. Die am An-
fang verlorene Zeit hat uns in den letzten
drei Tagen gefehlt. Im Eiltempo wurden
Dokumente verabschiedet, welche die mei-
sten Delegierten kaum gelesen hatten: die
Berichte der vier Sektionen sowie der ver-
schiedenen Ausschiisse, die Programme
und Beziehungen in den nichsten Jahren
bestimmen sollen, und die Erkldrungen ver-
schiedener Gruppen — etwa der Behinderten
oder der Jugend (sie hat die Vollversamm-
lung mit dramatischem Nachdruck darauf
hingewiesen, dass die chronische Unterver-
tretung der Jungen in der Praxis okumeni-
schen Selbstmord bedeutet). Zwei Drittel
dieser kurzen Zeit brauchte die Versamm-
lung fiir die erbittert gefiihrten Nominie-
rungskdmpfe und fiir die Diskussion der
Golferkldrung.

Ich versuche, Riickschau zu halten: Was
werde ich denn nach Hause mitnehmen,
nach diesen zwei Wochen? Einmal den Ein-
druck, dass die Okumene zerbrechlicher
geworden ist. Der alte Slogan von der Ein-
heit in der Vielfalt ist nicht aufgegangen.
Was wir haben, ist das Nebeneinander in
der Vielfalt. Zusammengehalten durch
kostbare Augenblicke — die Gottesdienste,

die Verbundenheit der Freundinnen und
Freunde, aber schon diese Augenblicke
haben wir verschieden erlebt und gedeutet.
Dann die Uberzeugung, dass die theologi-
schen Differenzen nicht kleiner geworden,
sondern eher gewachsen sind. Die orthodo-
xen Teilnehmerinnen und Teilnehmer ha-
ben uns am letzten Tag der Vollversamm-
lung eine Erkldrung vorgelegt, in der sie
ihrer Sorge Ausdruck geben, dass sich der
ORK nicht auf dem Boden seiner trinitari-
schen Basis bewege und dass das Ziel somit
nicht mehr die sichtbare Einheit der Kir-
chen sei. Ein Hindernis auf dem Weg zur
Einheit sei librigens die Stellung der Frau in
der Kirche. Solche Worte schmerzen, aber
wir werden diese Aufforderung zum Dialog
annechmen miissen.

Gleichzeitig gehe ich nach Hause mit der
Gewissheit, dass die Frauen nicht mehr
wegzudenken sind, weder aus der Okumene
noch aus den Kirchen. Auch wenn Quoten-
regelungen nicht ekklesiologische Fragen
16sen, so haben sie doch bewirkt, dass die
Frauen prisent sind, auch in den orthodo-
xen Kirchen. Die Frauen haben sich auch
sonst nicht den Mund verbieten lassen. Zu
keinem Thema. Auch nicht zum Thema der
Belidstigung durch (Kirchen-)Minner. Es
wurde sogar ein Fall von versuchter Verge-
waltigung bekannt. Wenn Frauen friither —
aus Angst oder Scham — iiber solche «Kava-
liersdelikte» geschwiegen haben, diesmal
haben sie ausgepackt. Das Frauenzelt — das
als Alternativprogramm lief — war gesteckt
voll, als es um das Thema «Frauen und
Gewalt» ging. Und es wurde sehr deutlich,
dass das ein weltweites Phdnomen ist.

Schliesslich: Ein gewisser Mangel an Vi-
sion, an Mut, Neues zu wagen, an eindeu-
tigen Prioritdten in der Okumene war zu
spliren. War das die restaurative Zeit der
achtziger Jahre? Sicher wird viel darauf an-
kommen, wer in zwei Jahren als neuer Ge-
neralsekretir nach Genf zieht. Aber Oku-
mene ist nicht einfach aufzuhingen an ei-
nem «Retter» — ich denke, wir miissen sie in
unseren eigenen Kirchen aus der Beliebig-
keit des Zusitzlichen herausholen, und end-
lich in die Mitte stellen: aus dem universa-
len Auftrag des Evangeliums endlich auch
eine, in der Solidaritit mit Christinnen und
Christen in aller Welt gelebte lokale Kirche
machen.

125



	Ökumene im Schatten des Golfkriegs : Tagebuch von der 7. Vollversammlung des ÖRK in Canberra

