Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 4

Artikel: Formen interkultureller Verstandigungsarbeit
Autor: Staub-Bernasconi, Silvia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143605

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Silvia Staub-Bernasconi

Formen interkultureller Verstandigungsarbeit

Silvia Staub-Bernasconi ist Dozentin an der Schule fiir Soziale Arbeit Ziirich . Zur Entste-
hung ihres Textes schreibt uns die Autorin: «Seit einigen Jahren stelle ich fest, dass die
Klientele der Sozialen Arbeit immer internationaler wird, und dies betrifft etwa nicht nur
AusléinderInnen-Beratungsstellen, sondern auch ehrwiirdige schweizerische Organisatio-
nen wie die Pro Infirmis, Pro Senectute, Jugendsekretariate usw. Heute erzdhlte ein Prakti-
kumsleiter, dass in einer kleinen aargauischen Gemeinde von 4500 Einwohnerlnnen
28 Nationalitdten vertreten sind, man aber immer noch von der Schweiz der vier Kulturen
spricht und im Schulhaus am liebsten ein Heidi-Bild mit Geissenpeter aufhdngen wiirde.
Ein anderer Kollege merkt, dass die methodischen Angebote bei familidren Problemen auf
weisse, westliche, mittelstindische Familien ausgerichtet sind und bei ausldndischen Fami-
lien «nicht greifens.»

Die nachstehenden Analysen und Uberlegungen sind auch fiir einen «unprofessionellen»
Umgang mit fremden Kulturen hilfreich. In einem Dreischritt wird zundchst die ethnospezi-
fische Sozialarbeit dargestellt, die versucht, sich in fremdes, auf den ersten Blick vielleicht
auch befremdendes Verhalten einer «Ethniex(Volk, Stamm) einzufiihlen. Es folgt die inter-
kulturelle Sozialarbeit, die verschiedene Kulturen nach ihren Entstehungs- und Erhaltungs-
bedingungen befragt, um die wechselseitige Ubersetzung unterschiedlicher Wertvorstellun-
gen zu ermoglichen. Der letzte Schritt besteht in der transkulturellen Sozialarbeit, die in der
fremden wie in der eigenen Kultur nach gemeinsamen Werten sucht und sich auch nicht

scheut, eine universale Ethik zu entwerfen.

Eigentlich sollten wir zunichst dariiber
staunen, dass wir erst jetzt, in der Begeg-
nung mit Menschen aus Gesellschaften mit
uns «fremden Kulturen», von Kulturarbeit
sprechen. Soziale Arbeit im weiten Sinne
befasst sich seit jeher mit kultureller Uber-
setzungsarbeit, vor allem zwischen sozialen
Klassen und Schichten, aber auch zwischen
landlichen und stédtischen Kulturen. So
muss man annehmen, dass es sich auf
dem Hintergrund zunehmender 6ffentlicher
Sichtbarkeit «fremdldndischer Menschen»
um eine Kulturvorstellung handelt, die in
die Kulturanthropologie eingegangen ist
und anlésslich ihrer Entstehung in erster
Linie Natur von Kultur unterschieden
haben wollte. So wurde alles «Menschen-
gemachte» einer bestimmten sozialen
Gruppe, ob Denk- und Verhaltensmuster,
also Werte, Normen, Brduche, Alltagsprak-
tiken, ob soziale Rollen und Organisations-
formen oder schliesslich die konkreten Pro-
dukte geistiger und sozialer Aktivitit, als
Kultur bezeichnet.

Red.

Fiir unsere Uberlegungen verwenden wir
jedoch einen eingeschriankten Kulturbe-
griff, der sich auf Grundprobleme des Ver-
stehens bezieht. Mit Kultur bezeichnen wir
eine Gruppe von Menschen mit dhnlichen
bis gleichen Bildern, Theorien und Werten
— kurz Modellen, um die «Welt» oder Teile
dieser «Welt» zu beschreiben, zu erkldren,
zu bewerten und damit umzugehen oder sie
zu verdndern. Diese Muster der Weltdeu-
tung konnen sich auf die Natur oder den
Kosmos, den Menschen oder die Gesell-
schaft bezichen. Sie werden von Gruppen
geteilt, tradiert, erlernt, verbreitet, geheiligt,
verabsolutiert, iiberpriift, kritisiert, verwor-
fen, bekdmpft, gegen andere mit Argumen-
ten oder Waffen verteidigt.

Ethnospezifische, interkulturelle und
transkulturelle Arbeit sind dementspre-
chend verschiedene Formen, sich in ein be-
stimmtes Verhiltnis zu einer bestehenden
oder neu entstehenden Kultur zu setzen.
Wir versuchen nun, diese drei Arbeitsfor-
men zu skizzieren.

103



Staunen und Bewunderung, Arger

und Empoérung - Irritationen als Anlass
fiir die Reflexion der eigenen wie der
fremden Kultur

Ein Klient hilt sich nicht an die vereinbar-
ten Zeiten und ist gegeniiber Amtern grund-
satzlich misstrauisch und feindselig. Eine
Familie, die wir beraten, versteht nicht,
weshalb wir nicht einfach die Rolle eines
weiteren Familienmitgliedes i{ibernehmen
und an ihren Festen teilnehmen. Ein Kolle-
ge geht vollig sorglos mit Geld und Budget
um. Eine Kollegin ist in Not und bittet uns
um eine private, grossere finanzielle Uber-
briickungshilfe, dieweil wir uns schamen,
die Nachbarin um mehr als ums Blumen-
giessen wihrend den Ferien zu bitten. Eine
weitere Kollegin hat eine vollig andere
Pflicht-, Zeit- und Arbeitsauffassung als
wir. Ein Vater pocht auf sein Recht, seine
Frau oder seine Tochter einzusperren, zu
demiitigen, zu schlagen oder gar mit dem
Tod zu bedrohen. Ein Kollege drgert uns
damit, dass er in unseren Augen unfihig ist,
klar ja oder nein zu sagen. Uns wird gesagt,
dass wir immer ziel- und zweckgerichtet
auf «die Sache», die unmittelbar zur Dis-
kussion steht, lossteuern und darum un-
glaublich distanziert, «cool», teilnahmslos,
ja kaltbliitig sind; wir fragen uns bewun-
dernd-wundernd, wie Frauen es trotz Haus-
halt, Familie, Erwerbs- oder Studienarbeit
fertigbringen, immer fiir Freundinnen und
Besuche da und verfiigbar zu sein. Wir er-
fahren, dass ein 14jidhriges Midchen nach
den Sitten und Gebriuchen bzw. dem Recht
des Herkunftslandes mit einem nahezu
30jdhrigen verheiratet und deshalb mogli-
cherweise aus der Schule herausgenommen
werde. Oder wir horen, dass ein Knabe kei-
ne Lehre, sondern nur eine Anlehre machen
soll, um schneller mitverdienen zu konnen,
obwohl er in der Sekundarschule ist. Es
packt uns das helle Entsetzen und Wut,
wenn wir lesen, dass mehrere Ménner ein
Midchen vergewaltigt haben und durch gar
nichts erkennen lassen, dass sie sich schul-
dig fiihlen.

Durch die beabsichtigte Auslassung jeg-
lichen Hinweises auf ethnische und nationa-
le Zugehorigkeit ist vielleicht sichtbar ge-
worden, dass solche Irritationen prinzipiell
in bezug auf alle Menschen, Kolleginnen

104

und Kollegen, Klientinnen und Klienten
entstehen konnen, mit denen wir zu tun
haben. In welche Richtung verdndern sich
nun aber unsere Bewunderung oder Wut,
unsere Toleranz oder Intoleranz, wenn wir
die (sub)kulturelle Herkunft des anderen
Menschen kennen? Was, wenn der Kollege,
der «locker» mit der Zeit umgeht, Deutsch-
schweizer und nicht Sizilianer oder Marok-
kaner ist? Was, wenn der Mann, der sich in
bezug auf eine Vergewaltigung personlich
keiner Schuld bewusst ist, Schweizer oder
Amerikaner und nicht etwa Tiirke ist? Was,
wenn die Frau, die nicht versteht, weshalb
ithr Problem psychosomatisch und nicht rein
korperlich sein soll, keine vietnamesische
Béauerin, sondern eine welsche Arbeiterfrau
1st? Geraten da nicht alle kulturellen Zu-
schreibungen und damit Erkldrungen
durcheinander?

Dieses Durcheinandergeraten von Ge-
fithlen und Bildern im Zusammenhang mit
konkreten Situationen — und dadurch die
Aufforderung zum gemeinsamen, partner-
schaftlichen Nachdenken — ist wohl die
wichtigste Voraussetzung dafiir, dass Kul-
turarbeit nicht zur unreflektierten Anpas-
sungs- oder Assimilationsarbeit an irgend-
eine Kultur wird, der dominanten oder der
randstidndigen, unterdriickten, der Mehrheit
oder der Minderheit.

Ethnospezifische Sozialarbeit bemiiht
sich um eine verstindnisvolle, nicht-
wertende Begegnung

Ethnospezifische Arbeit beriicksichtigt die
Tatsache, dass eine Situation von den Betei-
ligten gemdiss den in ihrer Gruppe tradier-
ten Bildern, Theorien und Werten gedeutet
wird. Allgemeinstes Thema ist also «meine/
deine bzw. unsere/eure Kultur» im Sinne
von «bei uns fiihlt und denkt man so iiber
das und das». Dieses «uns» kann sehr selek-
tiv sein. Kasten- oder schichtspezifische
wie geschlechtsbezogene und politische In-
teressen konnen sogar innerhalb der glei-
chen ethnischen Gruppe enorme Filter fiir
die Verarbeitung der eigenen Kulturge-
schichte, des Wissens einer Gesellschaft
{iber sich selber sein, so dass man jedes Mal
zuriickfragen miisste, worauf sich das
«uns» bezieht.

Grosse Bedeutungsunterschiede gibt es



beispielsweise in bezug auf einen relativ
einfachen Sachverhalt, ndmlich denjenigen
der «Hilfe» oder «Sorge»: Vietnamesen in
Amerika verstehen darunter familidres Tei-
len von materiellen und immateriellen Gii-
tern; Apalachen direkte Hilfe an statusmés-
sig tiefere Verwandte; siidliche Afro-Ame-
rikaner Sorge um Briider und Schwestern
oder direktes, titiges Engagement; Mexika-
ner die Aufmerksamkeit gegeniiber kleinen
Dingen des Alltags, die zdhlen; Philippiner
verstehen darunter harmonische Beziehun-
gen, insbesondere Respekt fiir Betagte und
Autoritdtspersonen; Kaukasier Erleichte-
rung von Stress, Missbehagen und Angst,
aber auch die Vermittlung von Informatio-
nen und Handlungsanweisungen. — Man
versuche sich einmal im gleichen Sinne die
unterschiedlichen Bedeutungen von Geld
oder Sexualitit vorzustellen, indem man an
den eigenen Verwandten-, Freundes-, Be-
kannten- und Kollegenkreis denkt!

Unwissenheit oder vermeintliche Sicher-
heit iiber solche Bilder und die damit ver-
kniipften falsch oder nicht erfiillten Erwar-
tungen konnen, ja miissen zu [rritationen
und Ent-Tduschungen (im wahrsten Sinne
des Wortes) fiihren. Anstatt sie aus falscher
Toleranz, Idealisicrung der anderen oder
Angst vor Vorwiirfen («Du bist so rassi-
stisch wie alle anderen») zu leugnen, bilden
sie die Ausgangsbasis fiir ethnospezifische
Arbeit.

Das Ziel dieser Arbeitsform méchte ich
mit «Begegnung» umschreiben. Ich meine
damit die Herausarbeitung und Bewusstma-
chung der unterschiedlichen Bedeutungen,
also Bilder, Theorien, Werte in bezug auf
die zur Diskussion stehenden Sachverhalte.
Dies fihrt zur relativen Gewissheit, einan-
der trotz Fremdheit ndhergekommen zu
sein, nicht mehr Riicken an Riicken zu ste-
hen, sondern vielleicht ein paar Gemein-
samkeiten zu haben. Begegnung heisst in
diesem Zusammenhang aber auch Respekt
vor dem Anderssein, der Differenz, ohne
dass damit eine Uber- oder Unterlegenheit
mitgemeint ist.

Mittel oder Verfahren hiezu ist zunédchst
einmal, dass man sich das mitteilt, was irri-
tiert, enttduscht, kriankt und freut — sogar
dann, wenn man zunichst noch keine Worte
findet und nur sagen kann: Irgend etwas
stort mich, wir miissen zusammen heraus-

finden, was das ist! Dadurch erhilt jedes
Mitglied die Moglichkeit, die Situation mit
denjenigen Denkmustern zu charakterisie-
ren, die es sich im Rahmen seiner kulturel-
len Sozialisation angeeignet hat und als
selbstverstidndlich betrachtet. Es darf aber
auch weiter ausholen und Geschichten er-
zahlen iiber seine Familie, seine Vorfahren,
sein Dorf oder Land. Gefragt ist hier im
weiteren die Kompetenz, sich in den andern
bzw. die andere einzufiihlen, einzudenken,
seine bzw. ihre Perspektive einzunehmen
und zugleich auf die eigene Perspektive
riickbezogen zu bleiben. Dieses empathi-
sche (einfiihlende) Verstehen ist auf die
Mitvollziehbarkeit des je Besonderen, des
zeitlich und ortlich Relativen, des konkre-
ten Ergebnisses einer bestimmten Konstel-
lation von Geschichte(n) und Umstinden
ausgerichtet. Normierungen entlang der
Gut-bose-Dimension oder entlang der Su-
che nach allgemeinen Wahrheiten erweisen
sich hier als hinderlich.

Hiezu einige Beispiele; sie beziehen sich
alle auf Vorstellungen iiber soziale Sach-
verhalte:

Die Bedeutung der Familie

Sie wird einem dann bewusst, wenn eine
Fliichtlingsfrau berichtet, was es fiir sie an
Schmerz und Trauer bedeutete, zwischen
ihrer Familie und einer politischen Organi-
sation wihlen zu miissen.

In der einen gesellschaftlichen Gruppe ist
die Familie zentraler und praktisch einziger
Ort des Schutzes und der sozialen Sicher-
heit; darum ist es dem einzelnen weder so-
zial noch psychisch und fiir die Frauen oft
auch geographisch nicht moglich, das Kol-
lektiv der Familie zu verlassen und die
damit verbundenen 6konomischen wie fiir-
sorgerischen Verpflichtungen gegeniiber
den Kindern wie den Eltern abzulehnen;
kinderlose Ehepaare gelten als soziale
Kriippel.

In einer anderen sozialen Gruppe bzw.
Kultur ist die Familie nur noch Ort zeitlich
begrenzter, rein emotionaler Bindungen
und relativer Geborgenheit im Rahmen der
Kindheit. So werden die Jugendlichen bei-
derlei Geschlechts geradezu aufgefordert,
sich geographisch, sozial und psychisch
von der Herkunftsfamilie abzulésen und

105



okonomisch auf eigenen Fiissen zu stehen.
Soziale Sicherheit wird ausserhalb der Fa-
milie garantiert. Die in den modernen indu-
strickapitalistischen Gesellschaften im Ent-
stehen begriffene «Single-Kultur» zeigt an,
dass sogar Kinder und ein stindiger Ehe-
partner storend fiir die Pflege einer rein
emotionalen Liebesbindung und die eigene
Freiheit sein konnen. Falls man aber nicht
als Single leben will, kann auch die umge-
kehrte bedringende Frage entstehen: Wie
komme ich in ein Kollektiv oder eine be-
stimmte Organisation hinein?

Bilder von Mann und Frau

Es ist fiir viele Frauen schwierig, sich die
Verwiinschungen, Drohungen und extrem
frauenfeindlichen Aussagen eines durch
seine Frau oder Tochter entehrten Mannes
anzuhoren. Empathisches Zuhoren wird
trotz Sexismen das grosse Leiden des Man-
nes in und an seiner Gesellschaft, seine
Gefangenschaft innerhalb der Automatis-
men seiner religiosen Kultur mithéren kon-
nen, aber trotzdem auf die eigene Perspekti-
ve riickbezogen bleiben.

In bestimmten Gruppen sehen die Min-
ner in ihren Frauen eine Sache, ein Eigen-
tum oder ein Lebewesen, das infolge man-
gelnder geistiger Fahigkeiten vor sich sel-
ber und vor anderen Minnern geschiitzt
werden muss, z.B. durch ein ihre Reize ver-
steckendes Kleidungsstiick und stdndige
Begleitung in der Offentlichkeit. Diese Bil-
der erlauben es dem Mann, sich als Be-
schiitzer und nicht etwa als gewalttitigen
Patriarchen zu definieren.

In anderen gesellschaftlichen Gruppen
sehen die Ménner in der Frau ausserhalb der
Familie eine unerwiinschte Konkurrentin,
vor der sie Angst haben und sich deshalb
strukturell und kulturell vor ihr absichern
miussen, z.B. durch ungleiche Bildungs-
chancen, ungleiche Bewertungsmassstibe
fiir Leistungen, ungleiche Lohne, bestimm-
te Formen der Arbeitsteilung im inner- und
ausserfamilidren Bereich; durch sexistische
Werbung mit beliebig verstiickelbaren,
schutzlos der Offentlichkeit preisgegebenen
(nackten) Frauenkorpern. Diese Bilder er-
lauben es Gruppen von Minnern, sich als
postmoderne, genussfihige Playboys und
legitime Welteroberer — und nicht etwa als

106

brutalisierte «verspitete Teenager» zu be-
greifen.

Bilder und Bandbreite ausserfamilidrer
Rollen

Es kann irmitierend sein, wenn eine Familie
einfach nicht kapiert, dass man ihre Erwar-
tungen an eine Verwandtschaftsrolle, z.B.
die Teilnahme an Festen, nicht erfiillen
kann und will, sondern ihr gegeniiber eine
ganz spezifische, zeitlich begrenzte Aufga-
be hat! So stellt sich fiir die Sozialarbeiterin
die Frage, ob sie sich eventuell auf eine
bekannte ausserfamilidre Rolle berufen
konnte, die nicht mit der Vorstellung von
Anonymitiat, Distanz und Gegnerschaft,
sondern mit Vorstellungen ausserfamilidrer
Solidaritdt und Sorge verbunden ist.

In bestimmten menschlichen Gruppen
sind — ausser religiosen Rollen — der Freund
und Gast die wichtigsten ausserfamiliiren
Rollen, die iiber die strikt geforderte fami-
lidre Loyalitét hinausgehen und zu abstrak-
ter Solidaritit verpflichten.

In anderen Gesellschaften gibt es eine
uniiberschaubare Vielzahl ausserfamilidrer
Rollen im Zusammenhang mit unzihligen
informellen, freiwilligen Gruppierungen
und formellen Organisationen.

Bilder iiber soziale Organisationen

Wer kennt sie nicht, die grundsétzlich miss-
trauische Haltung von Immigrantinnen und
Immigranten oder Asylsuchenden, aner-
kannten Fliichtlingen, aber auch schweize-
rischen Klientinnen und Klienten gegen-
tiber (fast allen) Organisationen, insbeson-
dere den staatlichen. Sie &Hussert sich in
vielen Alltiglichkeiten (zu spdt kommen,
nicht erscheinen, ja sagen und das Gegen-
teil davon tun, kleine Listen und Liigen der
Ohnmacht, irritierende Einschmeicheleien
usw.)

In bestimmten Gesellschaften sind z.B.
staatliche Organisationen und Amtsinhaber
immer Feinde, deren Normen man nicht
kennt und auf deren Willkiir man gefasst
sein muss. Deshalb wird man mit Geld,
Unterwiirfigkeit, Einladungen oder pompd-
sen Festen versuchen, diese fremden Men-
schen freundlich zu stimmen und fiir sich zu
gewinnen. Man kann sich nicht vorstellen,



dass jemand etwas nur deswegen tut oder
nicht tut, weil es in einem abstrakten Pflich-
tenheft oder in einem Organigramm festge-
halten ist. Wenn ein Beamter nicht helfen
kann, dann ist er unfidhig oder er will als
Person nicht und muss daher mit Vorlei-
stungen freundlich gestimmt werden.

Fiir andere Gruppen sind Organisationen
zwar unpersonliche, abstrakte, ja unheimli-
che Gebilde, dafiir aber infolge transparen-
ter Regelungen einigermassen verlésslich
(wie die PTT!) und bei Regelverletzungen
sogar rechtlich einklagbar.

Bilder iiber menschliches Zusammenleben

Hauptproblem ist hier die oft fehlende
Sprache fiir soziale Prozesse und Struktu-
ren. So gilt es, hochst irritiert zu sein, wenn
fiir zwischenmenschliche Beziehungen Bil-
der aus der Natur und Biologie herhalten
miussen.

In bestimmten gesellschaftlichen Grup-
pen stellt man sich Gesellschaft als eine Art
Korper mit Gliedern vor, die durch Blut-
oder Naturbande untereinander verbunden
sind. Diese Glieder (Kopf, Herz, Fiisse)
haben bestimmte Teilaufgaben zur Erhal-
tung des Gesamtkorpers zu erfiillen.

In anderen gesellschaftlichen Gruppen
bedeutet Gesellschaft der Versuch, das Zu-
sammenleben von Menschen nicht auf-
grund biologischer Abhingigkeiten und
Merkmale zu regeln, sondern durch das
Aushandeln von Interessen, Meinungen und
Argumenten. Die Formen der Arbeitstei-
lung, der Machtausiibung, die Rollenvor-
stellungen, die individuellen wie kollekti-
ven Pflichten und Rechte sind mithin Pro-
dukte wie Bedingungen sozialer Mitbestim-
mung, Entscheidung und Kontrolle.

Interkulturelle Sozialarbeit sucht nach
Erklirungen und iubersetzt von einer
Kultur in die andere

Interkulturelle Sozialarbeit geht einen
Schritt weiter im Umgang mit Bildern,
Theorien und Werten. Sie versucht, fir alle
Beteiligten einsichtig zu machen, weshalb
es so ist, wie es ist — weshalb sich gerade
diese und nicht andere Bilder vom mensch-
lichen Zusammenleben kulturell verfestigt
und verbreitet haben. Wie kommt es, dass

Aufwachsen, Lieben, Sorgen, Arbeiten,
Mutter- und Vaterwerden, Sterben derart
unterschiedliche Bedeutungen haben kon-
nen?

Ziel interkultureller Sozialarbeit ist es,
mindestens zwei Kulturen in ein Verhiltnis
zu setzen, ihre besonderen Entstehungs-
und Erhaltungsbedingungen zu klédren, Ver-
stindnis dafiir zu schaffen und schliesslich
darnach zu fragen, ob und aufgrund welcher
Vorstellungen von ihren Mitgliedern eine
Veridnderung gewlinscht wird.

Mittel und Verfahren hiefiir ist einmal
Beschreibungs- und Erkldrungs- bzw. Ge-
schichts-Wissen in bezug auf die eigene wie
die fremde Kultur, das miteinander geteilt
wird. Die Rat- und Bewusstlosigkeit in be-
zug auf die vertraute Kultur, die Idealisie-
rung oder Minderbewertung der fremden
Kultur oder gar die Suche nach dem «ur-
spriinglichen Wesen» einer bestimmten
Kultur haben hier der Einsicht in die Be-
dingtheit und wechselseitige Abhdngigkeit
aller menschlichen Lebens- und Kulturfor-
men Platz gemacht. Alle Beteiligten sollten
auch beantworten konnen, mit welchen Kul-
turelementen sie sich aus welchen Griinden
identifizieren und welche sie hinterfragen
oder ablehnen. Erkldrungen erhellen die Zu-
sammenhdnge zwischen Problemen des Le-
bens und Uberlebens, daraus entstandenen
sozialen Strukturen und bestimmten kultu-
rellen Vorstellungen. Ubersetzungsleistun-
gen zeigen auf, wo in der eigenen Kultur
bestimmte Denk- und Strukturmuster der
jeweilig anderen, fremden Kultur entdeckt
werden kénnen und umgekehrt.

Werte absoluter Familienloyalitdt,
Hilfsbereitschaft und Familienehre

Diese Werte konnen als kulturelle Antwor-
ten auf eine bedrohliche, karge Umwelt be-
trachtet werden: Eine turbulente, unsichere
oder an Ressourcen karge Umwelt und die
damit verbundene existentielle Abhingig-
keit von den Launen der Naturgewalten
sind unvereinbar mit hoher sozialer Arbeits-
teilung und Zentralisierung und mithin auch
mit der Bildung komplexer sozialer Organi-
sationen. Jeder Mensch, ob Mann, Frau
oder Kind, ist hier gehalten, alle Bediirf-
nisse des anderen wahrzunehmen und zu
erfiillen, um seinen eigenen Lebensunter-

107



halt zu garantieren. In einer kargen Umwelt
reicht es, wenn iiberhaupt, nur fiir die eige-
ne Familie, und ihr Schutz wird nicht ohne
Not (zu kleine Nutzfldachen infolge Erbtei-
lung, Missernte und Hungersnot, Verschul-
dung, keine Arbeit) aufgegeben. Der andere
bleibt in diffuser Weise in einer unbegrenz-
baren Vielfalt unterschiedlicher realer und
potentieller Probleme, Lebensrisiken und
Handlungskontexten relevant. Bitten um
Unterstiitzung konnen und diirfen nicht
abgeschlagen werden, denn schliesslich
welss man nie, ob und wann man selber
Hilfe in Anspruch nehmen muss. So stehen
hier Beziehungen und deren Pflege im Vor-
dergrund. Widerstreitende Anspriiche miis-
sen so bewdltigt werden, dass die Loyalitit
zur Familie und Sippe auf keine Weise in
Frage gestellt wird.

Moderne Werte

Sozio-okonomische Entwicklung und In-
dividualismus, Urbanitit, Funktionalitit
menschlicher Organisationsformen und
Loyalitédtssicherung durch rechts- und so-
zialstaatliche Prinzipien sind wiederum
Produkte einer mehr oder weniger technisch
kontrollierbaren und ausbeutbaren natiirli-
chen wie menschlichen Umwelt mit vielfil-
tigen, auf einem anonymen Markt erhéltli-
chen Ressourcen. Die Verfolgung spezifi-
scher Interessen im Rahmen einer angebba-
ren Zeitspanne kann durch Arbeitsteilung,
Wettbewerb oder Kooperation noch verbes-
sert werden. Dadurch wird der andere nur
noch im Hinblick auf ganz bestimmte Ziele
relevant. Gegeniiber allen anderen, auch
noch moglichen Anspriichen kann er oder
sie sich abgrenzen. Bitten um Hilfe konnen
mit dem Hinweis auf institutionelle Zwecke
und berufliche Pflichtenhefte abgewiesen
werden. Widerstreitende Anspriiche zwi-
schen Beteiligten werden an spezifischen
Normen, Gesetzen, Massstiben gemessen.
Loyalitit und Beziehungspflege zu einer
bestimmten Gruppe oder Instanz sind so
nicht moglich und auch nicht nétig, sondern
werden als Korruption gebrandmarkt.
Viele «kulturelle Missverstindnisse»
(Umgang mit Zeit/Biirozeiten, Geld, Ge-
schenken, Anspriichen, diffusem gegeniiber
spezifischem Rollen- und Hilfsverstindnis
usw.) zwischen Einwanderern und Fliicht-

108

lingen einerseits und Vertreterinnen und
Vertretern schweizerischer Beratungsstel-
len andererseits sind auf diesem «bi-kultu-
rellen Hintergrund» zu verstehen und zu
erkldren.

Ubersetzungen

Interkulturelle Ubersetzung entdeckt dar-
liber hinaus, dass sich das «diffuse», auf
Fiirsorglichkeit und Schutz ausgerichtete
Interaktions- und Beziehungsmuster in
modernen, funktional stark differenzierten
Industrie-Gesellschaften im Rahmen der
Kernfamilie erhalten hat: als kulturelle Zu-
schreibung und Normierung der Frauenrol-
le und -moral — bis hin zur Vorstellung einer
daraus ableitbaren weiblichen Moral als
Beziehungs-Moral und ménnlichen Moral
als Prinzipien-Moral.

Interkulturelle Ubersetzung versucht ver-
standlich zu machen,

— dass die heftigen, unerbittlichen Reaktio-
nen bei Verletzung der Familienehre ver-
gleichbar mit denjenigen Reaktionen sind,
welche die Verletzung der Souverdnitdt des
Nationalstaates in einer Industriegesell-
schaft auslosen (vgl. z.B. die Diskussionen
iiber die militdrische Verteidigung der
Schweiz); 5

— dass der Preis der okonomischen Markt-
und Freiheitskultur die in erschreckendem
Masse zunehmenden «hungernden, eltern-
losen Kinder», «Homeless People» und
«Bag Ladies» in allen Grossstddten der
Welt sind, wihrend man mit moralischen
Appellen eine strukturell und kulturell zer-
storte Pflichtmoral und Loyalitit zur Fami-
lie wiederherzustellen sucht, um die enorm
zunehmenden Fiirsorgekosten und die Pfle-
gekosten fiir die Alten zu reduzieren; da-
durch wiirde vielleicht auch einsichtig, dass
das Verheiratetwerden von Knaben und
Maidchen einer Gesellschaft entspricht, in
welcher weder Staat noch Wirtschaft all ih-
ren Mitgliedern Bildung und Ausbildung,
einen Beruf, Arbeitsplatz und Sozialleistun-
gen gewihrleisten konnen.

Und was die Beziehungen zwischen
Frauen und Mdnnern betrifft, so konnte
hier kulturelle Ubersetzung die Entdeckung
bedeuten,

— dass genau so, wie sich auch heute viele
mitteleuropdische Frauen mit ungeniigen-



der Bildung und mit Kindern nicht zu einer
Scheidung entschliessen, eine Frau sich
nicht gegen die Beschneidung oder andere
gewalttitige Praktiken wehren kann, wenn
es in ihrer Umwelt keine Minner gibt, die
unbeschnittene Midchen heiraten wollen,
so dass sie sich als Prostituierte oder Haus-
angestellte verdingen miisste;

— dass wir Verstindnis dafiir aufbringen
miissen, dass ein afrikanischer oder latein-
amerikanischer Mann die Anliegen einer
westeuropdischen Frauenbewegung in jeder
Hinsicht ablehnen wird, jedoch vielleicht
ansprechbar ist, wenn man ihn auf folgen-
des aufmerksam macht: Wenn er alkoholi-
siert nach Hause kommt und die Frau be-
schimpft und schldgt, weil sie kein Holz
gefunden hat, um etwas Warmes zu kochen,
und ihr erst noch das wenige Geld, das sie
auf dem Markt verdiente, abnimmt, verhalt
er sich wie der weisse Kolonisator, den er
doch zu hassen gelernt und den sein Vater
aus dem Land vertrieben hat.

Wer die Schweiz als modernen Industrie-
staat nur in negativem Licht sieht, wer an
ihr nur Demokratie- und Rechtsstaatsverlet-
zungen beklagt, wer nur die negativen Sei-
ten vermehrter, individueller Wahl- und
Konsummdoglichkeiten und 6konomischer
Unabhingigkeit anprangert, wer nur den
langst nicht liberall funktionierenden So-
zialstaat sieht, wird vergessen, dass Fliicht-
linge hieher kommen, weil sie irgendwann
einmal von «Liberté, Egalité, Fraternité»
und/oder (schweizerischer) Demokratie
und/oder (schweizerischem) Wohlstand im
Sinne teilweise erfiillter modermer Werte
gehort haben.

Interkulturelle Arbeit ermdglicht also ein
Hinzulernen iiber die eigene wie die fremde
Kultur und Geschichte. Dieses Lernen er-
folgt hier nicht dadurch, dass man zuerst
nach der eigenen Kultur fragt, um gewisser-
massen fiir die Auseinandersetzung mit der
anderen gewappnet zu sein! Es erfolgt
durch die gemeinsame Wahmehmung und
Erkldrung von Differenzen und Konvergen-
zen. Man kénnte von einem Re-Visionspro-
zess sprechen, bei dem immer wieder ge-
fragt wird, was erhalten und allenfalls den
Kindern weitergegeben werden soll, wovon
man sich distanzieren und was man neu ler-
nen mochte. Ist es die religidse oder politi-
sche Orientierung und Uberzeugung oder

das Wissen um eine unterdriickte Repres-
sions- und Befreiungsgeschichte?

Oder: Wenn ein Mann oder eine Frau als
Folge der erstrebten hoheren Ausbildung
Schuldgefiihle haben, weil sie sich gegen-
tiber ihren schulisch nicht gebildeten Eltern
psychisch und sozial entfernen, dann konn-
te interkulturelle Sozialarbeit darin beste-
hen, einen Weg zu finden, wie sie den El-
tern auf eine andere Art und Weise Wert-
schidtzung entgegenbringen konnen und wie
sich die Eltern in thre neue Kulturwelt mit-
einbeziehen lassen, z.B. indem ihnen auf
einfache Weise geschildert wird, was ihre
Kinder Neues lernen.

Die Kriterien fiir ein Behalten oder Los-
lassen werden hier personliche oder fami-
lidre Bediirfnisse, 6konomische Zwinge
oder Ressourcen, abstrakte Werte, ein Ab-
wigen zwischen dem zu gewinnenden
Wohlbefinden und dem dafiir zu zahlenden
Preis, den neuen Verpflichtungen sein. In-
terkulturelle Arbeit diirfte in dieser Phase
vornehmlich Entscheidungshilfe sein, um
aus vielfdltigen, kulturell bestimmten Ge-
bundenheiten, Widerspriichen und Ambi-
valenzen herauszukommen, ohne dass die
voraussehbaren neuen Probleme zu gross
sind. Vielleicht kommt es auch zu einer
Entscheidung, sich nicht zu entscheiden,
d.h. die kulturelle Spannung und das damit
verbundene Leiden bis auf weiteres zu ak-
zeptieren. Interkulturelle Sozialarbeit wird
aber auch dafiir sorgen, dass Erklarungs-
und Ubersetzungsleistungen offentlich zu-
ginglich und diskutierbar werden.

Transkulturelle Sozialarbeit wagt
eine gemeinsame, zustimmungsfahige
Bewertung

Da Lernen keine bestimmten Grenzen hat
und die Lebensverhiltnisse von Menschen
sich fast unbegrenzt wandeln konnen, ist
nicht zu erwarten, dass zwei Gesellschaften
oder Gruppen, die existentiell wenig ge-
meinsam haben, dieselbe Kultur aufweisen.
Kultureller Pluralismus ist also unvermeid-
bar. Gleichzeitig haben die Probleme, die
menschliche Individuen bzw. Gruppen oder
Gesellschaften solcher Individuen losen
miissen, immer dieselbe Grundlage: Es sind
jene Probleme, die sich aus menschlichen
Bediirfnissen ergeben, sei es dem Bediirfnis

109



nach Nahrung, Sexualitdt, Reproduktion,
sozialer Mitgliedschaft und Anerkennung,
Tauschgerechtigkeit usw.

Menschen haben zudem trotz aller Ver-
schiedenheiten eine bestimmte Bandbreite
von Gefiihlen, von denen sie in der Regel
annehmen, dass dies andere Menschen auch
haben, ja dass diese Gefiihle sogar teilweise
an vergleichbare Situationen der Bediirfnis-
befriedigung gebunden sind, wie z.B. Hun-
ger, Lust, Angst, Aggression, Hoffnung,
Liebe, Trauer iiber den Verlust einer Per-
son, Macht und Ohnmacht.

Menschen haben aus diesen Griinden of-
fenbar auch eine gewisse Bandbreite von
moralischen Werten, die nicht verletzt wer-
den konnen, ohne dass damit die Unver-
sehrtheit und Wiirde der Person zerstort
wird. ‘

Eine Untersuchung bei Kindern ab etwa
vier Jahren ergab, dass sie eindeutig zwi-
schen Handlungen unterscheiden, die nur
dann falsch sind, wenn es eine entsprechen-
de soziale Regel gibt, und Handlungen, die
auch dann falsch sind, wenn es keine Regel
gibt: Es ist falsch, mit den Fingern zu essen,
wenn es Sitte ist, Besteck zu verwenden, es
ist aber in Ordnung, wenn es diese Sitte
nicht gibt! Es ist dagegen immer falsch,
jemanden zu verletzen, auch wenn der
Konig/der Direktor/der Familienvater die
Regel in diesem Land/dieser Schule/dieser
Familie aufgehoben hat. Das bedeutet:
Bereits kleine Kinder begreifen, dass alle
Menschen unter Schmerzen leiden und dass
deshalb bestimmte Regeln allgemeine, von
Autorititen unabhingige Giiltigkeit besit-
zen miissen und damit zu universellen
moralischen Kriterien werden.

Was bleibt von der «tiirkischen Kultur»,
wenn dem Patriarchat die O6konomische
Basis (FEigentum an Haus, Land, Frauen)
entzogen wird? Was bleibt von matrizentri-
schen Gesellschaftsformen in Afrika, wenn
ihnen ihre okonomische Basis entzogen
wird? Was bleibt von der «schweizerischen
Kultur», wenn dem Foderalismus durch den
Anschluss an die EG die rechtliche und po-
litische Basis entzogen wird? Was geht
dann noch iiber eine erhaltenswerte Folklo-
re hinaus?

Wird das Gefiihl der Universalitat nun
aber durch die Fixierung des universell
Wahren, Guten und Schonen auf die eigene

110

Gruppe und des universell Falschen,
Schlechten und Hisslichen auf einen ge-
meinsamen Gegner hergestellt — z.B. Weis-
se oder Schwarze, Frauen oder Mainner,
Christen oder Muslime —, so ist die Gefahr
einer alten oder neuen Uber- und Unterle-
genheitskultur, eines neuen Sexismus, Ras-
sismus oder Ethnozentrismus bis hin zu ih-
ren totalitdiren und gewaltlegitimierenden
Formen nicht auszuschliessen.

Transkulturelle Arbeit wird deshalb von
den Schmerzen ausgehen miissen, die wir
und andere, ob beabsichtigt oder nicht,
sowohl zufiigen als auch erleiden.' Trauer
hieriiber macht im Unterschied zu Angst,
Hass und Schuldgefiihlen nicht denk- und
handlungsunfdhig. Sie bezeugt zunichst
einmal wortlose Verbundenheit und emo-
tionale Mitteilung unter Aufrechterhaltung
der Fihigkeit, tiber notwendiges Wissen
und Handeln zu entscheiden. Sie ist von der
Einsicht getragen, dass es neben allen
kulturellen Differenzen und sozialer,
machtmissiger  Differenzierung  eine
Menschheit in einer Weltgesellschaft gibt.
Im Jahre 1931 erhielt Jane Addams, eine
Pionierin der Theorie und Praxis Sozialer
Arbeit, den Friedensnobelpreis flir ihr von
solchen Vorstellungen getragenes weltwei-
tes Wirken.

Das Ziel transkultureller Sozialarbeit
kann mit dem Versuch umschrieben wer-
den, das Spektrum allgemeinmenschlicher
Bediirfnisse und Werte zu bestimmen und
sich dariiber immer wieder neu gegenseitig
zu vergewissern. So wird immer horbarer
darauf zu pochen sein, dass die Okologi-
schen Uberlebensbedingungen fiir alle
Menschen gleich sind und die meisten un-
gelosten sozialen Probleme (Hunger,
Krankheiten wie Aids, unfreiwillige Migra-
tion, politisch bedingte Flucht, sexuelle
Ausbeutung von Kindern und Frauen,
Arbeitslosigkeit, Verschuldung, Drogen,
Krieg und andere Gewaltformen) globale
Ausmasse haben und an keiner nationalen
oder kulturellen Grenze haltmachen. Diese
Globalitit sozialer Probleme ist mithin die
Basis fiir die Herausbildung gemeinsamen
Wissens und verbindlicher Kriterien als
Elemente einer «Menschheitskultur» (Ad-
dams).

Transkulturelle Arbeit wird es also wa-
gen, normative Natur-, Menschen- und Ge-



sellschaftsbilder (neu) zu definieren und an
deren Institutionalisierung und Verbreitung
mitzuwirken. So wird sie beispielsweise
versuchen, die Wiirde eines Menschen und
eine gerechte (Welt-)Gesellschaft zu be-
stimmen:

— Ein Mensch wird mit Wiirde behandelt,
wenn man ihm oder ihr als menschlichem
Wesen mit bio-psycho-sozialen Grundbe-
diirfnissen und Rechten wie Pflichten be-
gegnet und ihn oder sie in keiner Weise
zwingt, diese Bediirfnisse, Rechte und
Pflichten preiszugeben. Ein Mensch verhilt
sich wiirdevoll, d.h. mit Selbst-Achtung,
wenn er keine seiner Rechte und Pflichten
aus Gier und Gewinnsucht, aus Angst oder
aufgrund des Bediirfnisses, konform zu
sein, preisgibt.

— Eine Gesellschaft hat eine gerechte so-
ziale Struktur, wenn jedes Mitglied dieser
Gesellschaft Wohlbefinden und entspre-
chend den verfiigbaren Ressourcen relati-
ves Gliick erreichen kann, ohne dass andere
dadurch leiden miissen. Ansonsten ist diese
soziale Struktur ungerecht. ... Eine Gesell-
schaft ist extern gerecht, wenn und nur
wenn sie nicht die Entwicklung anderer
Gesellschaften behindert. Eine Gesellschaft
ist nur dann gerecht, wenn sie intern und
extern gerecht ist.

Transkulturelle Arbeit wird sogar die von
vielen Kulturrelativisten kritisierte Kiihn-
heit haben, eine universelle ethische Leitli-
nie als zentrales Element einer Weltkultur
zu formulieren und ihre Konkretisierung
wie Beachtung im Hinblick auf Mensch-
Natur-, Mann-Frau-Beziehungen, auf Be-
ziehungen zwischen Gruppen, auf alle so-
zialen Systeme wie Wirtschaft, Bildungssy-
stem, Politik, Militidr, Kirche und Kultur

usw. zu fordern: Erfreue Dich des Lebens
und verhilf anderen zum Leben! Diese all-
gemeinste Norm setzt bei allen die Bereit-
schaft voraus, alles, was einem vertraut und
lieb geworden ist, zu iiberpriifen und auf-
grund neuer Einsichten beizubehalten oder
zu verabschieden. Die hier entstehende
Kultur wird eine Kultur des «integrierten
Pluralismus» sein miissen, in der sich Men-
schen nicht nur als Menschen und Angeho-
rige bestimmter sozialer Gruppen, sondern
als Lokal- und Regional- sowie als Welt-
biirgerinnen und Weltbiirger verstehen.
Transkulturelle Arbeit wird schliesslich
die Arbeiten verschiedenster internationaler
Gremien wie die UNO, die UNESCO, die
ILO die KSZE, die internationale Gewerk-
schafts-, Friedens- und Frauenbewegung
usw. verfolgen und wenn immer moglich an
einer Allgemeinen Charta der Menschen-
pflichten in Ergdnzung zur Allgemeinen Er-
kldarung der Menschenrechte mitarbeiten.

Literatur

Jane Addams, Democracy and Social Ethics, MacMil-
lan, New York 1912.

Alain Finkielkraut, Die Niederlage des Denkens,
Rowohlt, Hamburg 1989.

Paul Geiersbach, Warten bis die Ziige wieder fahren.
Ein Tiirkenghetto in Deutschland, Bd.1, Mink Verlag,
Berlin 1990.

Hohmann M.& Reich H.H. (Hg.), Ein Europa fiir
Mehrheiten und Minderheiten. Diskussionen um in-
terkulturelle Erziehung, Waxmann, New York 1989.
A. Meulenbeit, Scheidelinien. Uber Sexismus, Rassis-
mus und Klassismus, Rowohlt, Hamburg 1988.
Werner Obrecht, Multikulturelle Gesellschaft. Kom-
mentare zu strukturellen und kulturellen Aspekten des
Problems, Typoskript, Ziirich 1990.

W. Schiffauer, Die Gewalt der Ehre. Erklarungen zu
einem tiirkisch-deutschen Sexualkonflikt. Suhrkamp,
Frankfurt a.M. 1983.

Hans Rudolf Wicker, Ethnozentrierte Sozialarbeit, in:
Sozialarbeit, Jg. 1990, 7/8, S.2-17.

Wenn die Wohlstandsinseln der Welt einen millionenfachen «Marsch» von Elends- und
Umweltfliichtlingen aufhalten wollen, miissen sie ihre Abwehrstrategien an den Wurzeln
der neuen Vilkerwanderungen ansetzen: durch die Verbesserung der Lebensbedingungen
in den Herkunftslindern. Sie konnen sich nicht auf Dauer in einer Arche Noah der Gliick-
seligen einmauern und ihren Wohlistand durch ausldnder- oder asylrechtliche Barrieren
absichern. Sie miissen einen Teil dieses Wohlstands zum Abbau des internationalen

Wohlstandsgefilles abtreten.

(Franz Nuscheler, Neue Volkerwanderungen, in: mosquito, Mirz 1991)

111



	Formen interkultureller Verständigungsarbeit

