
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 4

Artikel: Formen interkultureller Verständigungsarbeit

Autor: Staub-Bernasconi, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Staub-Bernasconi

Formen interkultureller Verständigungsarbeit

Silvia Staub-Bernasconi ist Dozentin an der Schule für Soziale Arbeit Zürich Zur Entstehung

ihres Textes schreibt uns die Autorin: «Seit einigen Jahren stelle ich fest, dass die
Klientele der Sozialen Arbeit immer internationaler wird, und dies betrifft etwa nicht nur
Ausländerinnen-Beratungsstellen, sondern auch ehrwürdige schweizerische Organisationen

wie die Pro Infirmis, Pro Senectute, Jugendsekretariate usw. Heute erzählte ein
Praktikumsleiter, dass in einer kleinen aargauischen Gemeinde von 4500 Einwohnerinnen
28 Nationalitäten vertreten sind, man aber immer noch von der Schweiz der vier Kulturen
spricht und im Schulhaus am liebsten ein Heidi-Bild mit Geissenpeter aufhängen würde.
Ein anderer Kollege merkt, dass die methodischen Angebote bei familiären Problemen auf
weisse, westliche, mittelständische Familien ausgerichtet sind und bei ausländischen Familien

<nicht greifen>.»
Die nachstehenden Analysen und Überlegungen sind auchfür einen «unprofessionellen»

Umgang mitfremden Kulturen hilfreich. In einem Dreischritt wird zunächst die ethnospezi-
fische Sozialarbeit dargestellt, die versucht, sich in fremdes, auf den ersten Blick vielleicht
auch befremdendes Verhalten einer «Ethnie»(Volk, Stamm) einzufühlen. Es folgt die
interkulturelle Sozialarbeit, die verschiedene Kulturen nach ihren Entstehungs- und
Erhaltungsbedingungen befragt, um die wechselseitige Übersetzung unterschiedlicher Wertvorstellungen

zu ermöglichen. Der letzte Schritt besteht in der transkulturellen Sozialarbeit, die in der
fremden wie in der eigenen Kultur nach gemeinsamen Werten sucht und sich auch nicht
scheut, eine universale Ethik zu entwerfen. Red.

Eigentlich sollten wir zunächst darüber
staunen, dass wir erst jetzt, in der Begegnung

mit Menschen aus Gesellschaften mit
uns «fremden Kulturen», von Kulturarbeit
sprechen. Soziale Arbeit im weiten Sinne
befasst sich seit jeher mit kultureller
Übersetzungsarbeit, vor allem zwischen sozialen
Klassen und Schichten, aber auch zwischen
ländlichen und städtischen Kulturen. So
muss man annehmen, dass es sich auf
dem Hintergrund zunehmender öffentlicher
Sichtbarkeit «fremdländischer Menschen»
um eine Kulturvorstellung handelt, die in
die Kulturanthropologie eingegangen ist
und anlässlich ihrer Entstehung in erster
Linie Natur von Kultur unterschieden
haben wollte. So wurde alles «Menschengemachte»

einer bestimmten sozialen
Gruppe, ob Denk- und Verhaltensmuster,
also Werte, Normen, Bräuche, Alltagspraktiken,

ob soziale Rollen und Organisationsformen

oder schliesslich die konkreten
Produkte geistiger und sozialer Aktivität, als
Kultur bezeichnet.

Für unsere Überlegungen verwenden wir
jedoch einen eingeschränkten Kulturbegriff,

der sich auf Grundprobleme des
Verstehens bezieht. Mit Kultur bezeichnen wir
eine Gruppe von Menschen mit ähnlichen
bis gleichen Bildern, Theorien und Werten
- kurz Modellen, um die «Welt» oder Teile
dieser «Welt» zu beschreiben, zu erklären,
zu bewerten und damit umzugehen oder sie
zu verändern. Diese Muster der Weltdeutung

können sich auf die Natur oder den
Kosmos, den Menschen oder die Gesellschaft

beziehen. Sie werden von Gruppen
geteilt, tradiert, erlernt, verbreitet, geheiligt,
verabsolutiert, überprüft, kritisiert, verworfen,

bekämpft, gegen andere mit Argumenten
oder Waffen verteidigt.

Ethnospezifische, interkulturelle und
transkulturelle Arbeit sind dementsprechend

verschiedene Formen, sich in ein
bestimmtes Verhältnis zu einer bestehenden
oder neu entstehenden Kultur zu setzen.
Wir versuchen nun, diese drei Arbeitsformen

zu skizzieren.

103



Staunen und Bewunderung, Ärger
und Empörung - Irritationen als Anlass
für die Reflexion der eigenen wie der
fremden Kultur

Ein Klient hält sich nicht an die vereinbarten

Zeiten und ist gegenüber Ämtern
grundsätzlich misstrauisch und feindselig. Eine
Familie, die wir beraten, versteht nicht,
weshalb wir nicht einfach die Rolle eines
weiteren Familienmitgliedes übernehmen
und an ihren Festen teilnehmen. Ein Kollege

geht völlig sorglos mit Geld und Budget
um. Eine Kollegin ist in Not und bittet uns
um eine private, grössere finanzielle
Überbrückungshilfe, dieweil wir uns schämen,
die Nachbarin um mehr als ums Blumen-
giessen während den Ferien zu bitten. Eine
weitere Kollegin hat eine völlig andere
Pflicht-, Zeit- und Arbeitsauffassung als
wir. Ein Vater pocht auf sein Recht, seine
Frau oder seine Tochter einzusperren, zu
demütigen, zu schlagen oder gar mit dem
Tod zu bedrohen. Ein Kollege ärgert uns
damit, dass er in unseren Augen unfähig ist,
klar ja oder nein zu sagen. Uns wird gesagt,
dass wir immer ziel- und zweckgerichtet
auf «die Sache», die unmittelbar zur
Diskussion steht, lossteuern und darum
unglaublich distanziert, «cool», teilnahmslos,
ja kaltblütig sind; wir fragen uns bewun-
dernd-wundernd, wie Frauen es trotz Haushalt,

Familie, Erwerbs- oder Studienarbeit
fertigbringen, immer für Freundinnen und
Besuche da und verfügbar zu sein. Wir
erfahren, dass ein Hjähriges Mädchen nach
den Sitten und Gebräuchen bzw. dem Recht
des Herkunftslandes mit einem nahezu
30jährigen verheiratet und deshalb
möglicherweise aus der Schule herausgenommen
werde. Oder wir hören, dass ein Knabe keine

Lehre, sondern nur eine Anlehre machen
soll, um schneller mitverdienen zu können,
obwohl er in der Sekundärschule ist. Es
packt uns das helle Entsetzen und Wut,
wenn wir lesen, dass mehrere Männer ein
Mädchen vergewaltigt haben und durch gar
nichts erkennen lassen, dass sie sich schuldig

fühlen.
Durch die beabsichtigte Auslassung

jeglichen Hinweises auf ethnische und nationale

Zugehörigkeit ist vielleicht sichtbar
geworden, dass solche Irritationen prinzipiell
in bezug auf alle Menschen, Kolleginnen

104

und Kollegen, Klientinnen und Klienten
entstehen können, mit denen wir zu tun
haben. In welche Richtung verändern sich
nun aber unsere Bewunderung oder Wut,
unsere Toleranz oder Intoleranz, wenn wir
die (sub)kulturelle Herkunft des anderen
Menschen kennen? Was, wenn der Kollege,
der «locker» mit der Zeit umgeht,
Deutschschweizer und nicht Sizilianer oder Marokkaner

ist? Was, wenn der Mann, der sich in
bezug auf eine Vergewaltigung persönlich
keiner Schuld bewusst ist, Schweizer oder
Amerikaner und nicht etwa Türke ist? Was,
wenn die Frau, die nicht versteht, weshalb
ihr Problem psychosomatisch und nicht rein
körperlich sein soll, keine vietnamesische
Bäuerin, sondern eine welsche Arbeiterfrau
ist? Geraten da nicht alle kulturellen
Zuschreibungen und damit Erklärungen
durcheinander?

Dieses Durcheinandergeraten von
Gefühlen und Bildern im Zusammenhang mit
konkreten Situationen - und dadurch die
Aufforderung zum gemeinsamen,
partnerschaftlichen Nachdenken - ist wohl die
wichtigste Voraussetzung dafür, dass
Kulturarbeit nicht zur unreflektierten Anpas-
sungs- oder Assimilationsarbeit an irgendeine

Kultur wird, der dominanten oder der
randständigen, unterdrückten, der Mehrheit
oder der Minderheit.

Ethnospezifische Sozialarbeit bemüht
sich um eine verständnisvolle, nicht-
wertende Begegnung

Ethnospezifische Arbeit berücksichtigt die
Tatsache, dass eine Situation von den Beteiligten

gemäss den in ihrer Gruppe tradierten

Bildern, Theorien und Werten gedeutet
wird. Allgemeinstes Thema ist also «meine/
deine bzw. unsere/eure Kultur» im Sinne
von «bei uns fühlt und denkt man so über
das und das». Dieses «uns» kann sehr selektiv

sein. Kasten- oder schichtspezifische
wie geschlechtsbezogene und politische
Interessen können sogar innerhalb der
gleichen ethnischen Gruppe enorme Filter für
die Verarbeitung der eigenen Kulturgeschichte,

des Wissens einer Gesellschaft
über sich selber sein, so dass man jedes Mal
zurückfragen müsste, worauf sich das

«uns» bezieht.
Grosse Bedeutungsunterschiede gibt es



beispielsweise in bezug auf einen relativ
einfachen Sachverhalt, nämlich denjenigen
der «Hilfe» oder «Sorge»: Vietnamesen in
Amerika verstehen darunter familiäres Teilen

von materiellen und immateriellen
Gütern; Apalachen direkte Hilfe an statusmäs-
sig tiefere Verwandte; südliche Afro-Amerikaner

Sorge um Brüder und Schwestern
oder direktes, tätiges Engagement; Mexikaner

die Aufmerksamkeit gegenüber kleinen
Dingen des Alltags, die zählen; Philippiner
verstehen darunter harmonische Beziehungen,

insbesondere Respekt für Betagte und
Autoritätspersonen; Kaukasier Erleichterung

von Stress, Missbehagen und Angst,
aber auch die Vermittlung von Informationen

und Handlungsanweisungen. - Man
versuche sich einmal im gleichen Sinne die
unterschiedlichen Bedeutungen von Geld
oder Sexualität vorzustellen, indem man an
den eigenen Verwandten-, Freundes-,
Bekannten- und Kollegenkreis denkt!

Unwissenheit oder vermeintliche Sicherheit

über solche Bilder und die damit
verknüpften falsch oder nicht erfüllten Erwartungen

können, ja müssen zu Irritationen
und Ent-Täuschungen (im wahrsten Sinne
des Wortes) führen. Anstatt sie aus falscher
Toleranz, Idealisierung der anderen oder
Angst vor Vorwürfen («Du bist so
rassistisch wie alle anderen») zu leugnen, bilden
sie die Ausgangsbasis für ethnospezifische
Arbeit.

Das Ziel dieser Arbeitsform möchte ich
mit «Begegnung» umschreiben. Ich meine
damit die Herausarbeitung und Bewusstma-
chung der unterschiedlichen Bedeutungen,
also Bilder, Theorien, Werte in bezug auf
die zur Diskussion stehenden Sachverhalte.
Dies führt zur relativen Gewissheit, einander

trotz Fremdheit nähergekommen zu
sein, nicht mehr Rücken an Rücken zu
stehen, sondern vielleicht ein paar
Gemeinsamkeiten zu haben. Begegnung heisst in
diesem Zusammenhang aber auch Respekt
vor dem Anderssein, der Differenz, ohne
dass damit eine Über- oder Unterlegenheit
mitgemeint ist.

Mittel oder Verfahren hiezu ist zunächst
einmal, dass man sich das mitteilt, was
irritiert, enttäuscht, kränkt und freut - sogar
dann, wenn man zunächst noch keine Worte
findet und nur sagen kann: Irgend etwas
stört mich, wir müssen zusammen heraus¬

finden, was das ist! Dadurch erhält jedes
Mitglied die Möglichkeit, die Situation mit
denjenigen Denkmustern zu charakterisieren,

die es sich im Rahmen seiner kulturellen
Sozialisation angeeignet hat und als

selbstverständlich betrachtet. Es darf aber
auch weiter ausholen und Geschichten
erzählen über seine Familie, seine Vorfahren,
sein Dorf oder Land. Gefragt ist hier im
weiteren die Kompetenz, sich in den andern
bzw. die andere einzufühlen, einzudenken,
seine bzw. ihre Perspektive einzunehmen
und zugleich auf die eigene Perspektive
rückbezogen zu bleiben. Dieses empathi-
sche (einfühlende) Verstehen ist auf die
Mitvollziehbarkeit des je Besonderen, des
zeitlich und örtlich Relativen, des konkreten

Ergebnisses einer bestimmten Konstellation

von Geschichte(n) und Umständen
ausgerichtet. Normierungen entlang der
Gut-böse-Dimension oder entlang der
Suche nach allgemeinen Wahrheiten erweisen
sich hier als hinderlich.

Hiezu einige Beispiele; sie beziehen sich
alle auf Vorstellungen über soziale
Sachverhalte:

Die Bedeutung der Familie

Sie wird einem dann bewusst, wenn eine
Flüchtlingsfrau berichtet, was es für sie an
Schmerz und Trauer bedeutete, zwischen
ihrer Familie und einer politischen Organisation

wählen zu müssen.
In der einen gesellschaftlichen Gruppe ist

die Familie zentraler und praktisch einziger
Ort des Schutzes und der sozialen Sicherheit;

darum ist es dem einzelnen weder
sozial noch psychisch und für die Frauen oft
auch geographisch nicht möglich, das
Kollektiv der Familie zu verlassen und die
damit verbundenen ökonomischen wie
fürsorgerischen Verpflichtungen gegenüber
den Kindern wie den Eltern abzulehnen;
kinderlose Ehepaare gelten als soziale
Krüppel.

In einer anderen sozialen Gruppe bzw.
Kultur ist die Familie nur noch Ort zeitlich
begrenzter, rein emotionaler Bindungen
und relativer Geborgenheit im Rahmen der
Kindheit. So werden die Jugendlichen
beiderlei Geschlechts geradezu aufgefordert,
sich geographisch, sozial und psychisch
von der Herkunftsfamilie abzulösen und

105



ökonomisch auf eigenen Füssen zu stehen.
Soziale Sicherheit wird ausserhalb der
Familie garantiert. Die in den modernen
industriekapitalistischen Gesellschaften im
Entstehen begriffene «Single-Kultur» zeigt an,
dass sogar Kinder und ein ständiger
Ehepartner störend für die Pflege einer rein
emotionalen Liebesbindung und die eigene
Freiheit sein können. Falls man aber nicht
als Single leben will, kann auch die umgekehrte

bedrängende Frage entstehen: Wie
komme ich in ein Kollektiv oder eine
bestimmte Organisation hinein?

Bilder von Mann und Frau

Es ist für viele Frauen schwierig, sich die
Verwünschungen, Drohungen und extrem
frauenfeindlichen Aussagen eines durch
seine Frau oder Tochter entehrten Mannes
anzuhören. Empathisches Zuhören wird
trotz Sexismen das grosse Leiden des Mannes

in und an seiner Gesellschaft, seine
Gefangenschaft innerhalb der Automatismen

seiner religiösen Kultur mithören können,

aber trotzdem auf die eigene Perspektive
rückbezogen bleiben.
In bestimmten Gruppen sehen die Männer

in ihren Frauen eine Sache, ein Eigentum

oder ein Lebewesen, das infolge
mangelnder geistiger Fähigkeiten vor sich selber

und vor anderen Männern geschützt
werden muss, z.B. durch ein ihre Reize
versteckendes Kleidungsstück und ständige
Begleitung in der Öffentlichkeit. Diese Bilder

erlauben es dem Mann, sich als
Beschützer und nicht etwa als gewalttätigen
Patriarchen zu definieren.

In anderen gesellschaftlichen Gruppen
sehen die Männer in der Frau ausserhalb der
Familie eine unerwünschte Konkurrentin,
vor der sie Angst haben und sich deshalb
strukturell und kulturell vor ihr absichern
müssen, z.B. durch ungleiche Bildungschancen,

ungleiche Bewertungsmassstäbe
für Leistungen, ungleiche Löhne, bestimmte

Formen der Arbeitsteilung im inner- und
ausserfamiliären Bereich; durch sexistische
Werbung mit beliebig verstückelbaren,
schutzlos der Öffentlichkeit preisgegebenen
(nackten) Frauenkörpern. Diese Bilder
erlauben es Gruppen von Männern, sich als
postmoderne, genussfähige Playboys und
legitime Welteroberer - und nicht etwa als

106

brutalisierte «verspätete Teenager» zu
begreifen.

Bilder und Bandbreite ausserfamiliärer
Rollen

Es kann irritierend sein, wenn eine Familie
einfach nicht kapiert, dass man ihre Erwartungen

an eine Verwandtschaftsrolle, z.B.
die Teilnahme an Festen, nicht erfüllen
kann und will, sondern ihr gegenüber eine
ganz spezifische, zeitlich begrenzte Aufgabe

hat! So stellt sich für die Sozialarbeiterin
die Frage, ob sie sich eventuell auf eine
bekannte ausserfamiliäre Rolle berufen
könnte, die nicht mit der Vorstellung von
Anonymität, Distanz und Gegnerschaft,
sondern mit Vorstellungen ausserfamiliärer
Solidarität und Sorge verbunden ist.

In bestimmten menschlichen Gruppen
sind - ausser religiösen Rollen - der Freund
und Gast die wichtigsten ausserfamiliären
Rollen, die über die strikt geforderte familiäre

Loyalität hinausgehen und zu abstrakter

Solidarität verpflichten.
In anderen Gesellschaften gibt es eine

unüberschaubare Vielzahl ausserfamiliärer
Rollen im Zusammenhang mit unzähligen
informellen, freiwilligen Gruppierungen
und formellen Organisationen.

Bilder über soziale Organisationen

Wer kennt sie nicht, die grundsätzlich miss-
trauische Haltung von Immigrantinnen und
Immigranten oder Asylsuchenden,
anerkannten Flüchtlingen, aber auch schweizerischen

Klientinnen und Klienten gegenüber

(fast allen) Organisationen, insbesondere

den staatlichen. Sie äussert sich in
vielen Alltäglichkeiten (zu spät kommen,
nicht erscheinen, ja sagen und das Gegenteil

davon tun, kleine Listen und Lügen der
Ohnmacht, irritierende Einschmeicheleien
usw.)

In bestimmten Gesellschaften sind z.B.
staatliche Organisationen und Amtsinhaber
immer Feinde, deren Normen man nicht
kennt und auf deren Willkür man gefasst
sein muss. Deshalb wird man mit Geld,
Unterwürfigkeit, Einladungen oder pompösen

Festen versuchen, diese fremden
Menschen freundlich zu stimmen und für sich zu
gewinnen. Man kann sich nicht vorstellen,



dass jemand etwas nur deswegen tut oder
nicht tut, weil es in einem abstrakten
Pflichtenheft oder in einem Organigramm festgehalten

ist. Wenn ein Beamter nicht helfen
kann, dann ist er unfähig oder er will als
Person nicht und muss daher mit
Vorleistungen freundlich gestimmt werden.

Für andere Gruppen sind Organisationen
zwar unpersönliche, abstrakte, ja unheimliche

Gebilde, dafür aber infolge transparenter
Regelungen einigermassen verlässlich

(wie die PTT!) und bei Regelverletzungen
sogar rechtlich einklagbar.

Bilder über menschliches Zusammenleben

Hauptproblem ist hier die oft fehlende
Sprache für soziale Prozesse und Strukturen.

So gilt es, höchst irritiert zu sein, wenn
für zwischenmenschliche Beziehungen Bilder

aus der Natur und Biologie herhalten
müssen.

In bestimmten gesellschaftlichen Gruppen

stellt man sich Gesellschaft als eine Art
Körper mit Gliedern vor, die durch Blutoder

Naturbande untereinander verbunden
sind. Diese Glieder (Kopf, Herz, Füsse)
haben bestimmte Teilaufgaben zur Erhaltung

des Gesamtkörpers zu erfüllen.
In anderen gesellschaftlichen Gruppen

bedeutet Gesellschaft der Versuch, das
Zusammenleben von Menschen nicht
aufgrund biologischer Abhängigkeiten und
Merkmale zu regeln, sondern durch das
Aushandeln von Interessen, Meinungen und
Argumenten. Die Formen der Arbeitsteilung,

der Machtausübung, die Rollenvorstellungen,

die individuellen wie kollektiven

Pflichten und Rechte sind mithin
Produkte wie Bedingungen sozialer Mitbestimmung,

Entscheidung und Kontrolle.

Interkulturelle Sozialarbeit sucht nach
Erklärungen und übersetzt von einer
Kultur in die andere

Interkulturelle Sozialarbeit geht einen
Schritt weiter im Umgang mit Bildern,
Theorien und Werten. Sie versucht, für alle
Beteiligten einsichtig zu machen, weshalb
es so ist, wie es ist - weshalb sich gerade
diese und nicht andere Bilder vom menschlichen

Zusammenleben kulturell verfestigt
und verbreitet haben. Wie kommt es, dass

Aufwachsen, Lieben, Sorgen, Arbeiten,
Mutter- und Vaterwerden, Sterben derart
unterschiedliche Bedeutungen haben
können?

Ziel interkultureller Sozialarbeit ist es,
mindestens zwei Kulturen in ein Verhältnis
zu setzen, ihre besonderen Entstehungsund

Erhaltungsbedingungen zu klären,
Verständnis dafür zu schaffen und schliesslich
darnach zu fragen, ob und aufgrund welcher
Vorstellungen von ihren Mitgliedern eine
Veränderung gewünscht wird.

Mittel und Verfahren hiefür ist einmal
Beschreibungs- und Erklärungs- bzw. Ge-
schichts-Wissen in bezug auf die eigene wie
die fremde Kultur, das miteinander geteilt
wird. Die Rat- und Bewusstlosigkeit in
bezug auf die vertraute Kultur, die Idealisierung

oder Minderbewertung der fremden
Kultur oder gar die Suche nach dem
«ursprünglichen Wesen» einer bestimmten
Kultur haben hier der Einsicht in die
Bedingtheit und wechselseitige Abhängigkeit
aller menschlichen Lebens- und Kulturformen

Platz gemacht. Alle Beteiligten sollten
auch beantworten können, mit welchen
Kulturelementen sie sich aus welchen Gründen
identifizieren und welche sie hinterfragen
oder ablehnen. Erklärungen erhellen die
Zusammenhänge zwischen Problemen des
Lebens und Überlebens, daraus entstandenen
sozialen Strukturen und bestimmten kulturellen

Vorstellungen. Übersetzungsleistungen
zeigen auf, wo in der eigenen Kultur

bestimmte Denk- und Strukturmuster der
jeweilig anderen, fremden Kultur entdeckt
werden können und umgekehrt.

Werte absoluter Familienloyalität,
Hilfsbereitschaft und Familienehre

Diese Werte können als kulturelle Antworten
auf eine bedrohliche, karge Umwelt

betrachtet werden: Eine turbulente, unsichere
oder an Ressourcen karge Umwelt und die
damit verbundene existentielle Abhängigkeit

von den Launen der Naturgewalten
sind unvereinbar mit hoher sozialer Arbeitsteilung

und Zentralisierung und mithin auch
mit der Bildung komplexer sozialer
Organisationen. Jeder Mensch, ob Mann, Frau
oder Kind, ist hier gehalten, alle Bedürfnisse

des anderen wahrzunehmen und zu
erfüllen, um seinen eigenen Lebensunter-

107



halt zu garantieren. In einer kargen Umwelt
reicht es, wenn überhaupt, nur für die eigene

Familie, und ihr Schutz wird nicht ohne
Not (zu kleine Nutzflächen infolge Erbteilung,

Missernte und Hungersnot, Verschuldung,

keine Arbeit) aufgegeben. Der andere
bleibt in diffuser Weise in einer unbegrenz-
baren Vielfalt unterschiedlicher realer und
potentieller Probleme, Lebensrisiken und
Handlungskontexten relevant. Bitten um
Unterstützung können und dürfen nicht
abgeschlagen werden, denn schliesslich
weiss man nie, ob und wann man selber
Hilfe in Anspruch nehmen muss. So stehen
hier Beziehungen und deren Pflege im
Vordergrund. Widerstreitende Ansprüche müssen

so bewältigt werden, dass die Loyalität
zur Familie und Sippe auf keine Weise in
Frage gestellt wird.

Moderne Werte

Sozio-ökonomische Entwicklung und
Individualismus, Urbanität, Funktionalität
menschlicher Organisationsformen und
Loyalitätssicherung durch rechts- und
sozialstaatliche Prinzipien sind wiederum
Produkte einer mehr oder weniger technisch
kontrollierbaren und ausbeutbaren natürlichen

wie menschlichen Umwelt mit vielfältigen,

auf einem anonymen Markt erhältlichen

Ressourcen. Die Verfolgung spezifischer

Interessen im Rahmen einer angebbaren

Zeitspanne kann durch Arbeitsteilung,
Wettbewerb oder Kooperation noch verbessert

werden. Dadurch wird der andere nur
noch im Hinblick auf ganz bestimmte Ziele
relevant. Gegenüber allen anderen, auch
noch möglichen Ansprüchen kann er oder
sie sich abgrenzen. Bitten um Hilfe können
mit dem Hinweis auf institutionelle Zwecke
und berufliche Pflichtenhefte abgewiesen
werden. Widerstreitende Ansprüche
zwischen Beteiligten werden an spezifischen
Normen, Gesetzen, Massstäben gemessen.
Loyalität und Beziehungspflege zu einer
bestimmten Gruppe oder Instanz sind so
nicht möglich und auch nicht nötig, sondern
werden als Korruption gebrandmarkt.

Viele «kulturelle Missverständnisse»
(Umgang mit Zeit/Bürozeiten, Geld,
Geschenken, Ansprüchen, diffusem gegenüber
spezifischem Rollen- und Hilfsverständnis
usw.) zwischen Einwanderern und Flücht-

108

lingen einerseits und Vertreterinnen und
Vertretern schweizerischer Beratungsstellen

andererseits sind auf diesem «bi-kultu-
rellen Hintergrund» zu verstehen und zu
erklären.

Übersetzungen

Interkulturelle Übersetzung entdeckt
darüber hinaus, dass sich das «diffuse», auf
Fürsorglichkeit und Schutz ausgerichtete
Interaktions- und Beziehungsmuster in
modernen, funktional stark differenzierten
Industrie-Gesellschaften im Rahmen der
Kernfamilie erhalten hat: als kulturelle Zu-
schreibung und Normierung der Frauenrolle

und -moral - bis hin zur Vorstellung einer
daraus ableitbaren weiblichen Moral als
Beziehungs-Moral und männlichen Moral
als Prinzipien-Moral.

Interkulturelle Übersetzung versucht
verständlich zu machen,

- dass die heftigen, unerbittlichen Reaktionen

bei Verletzung der Familienehre
vergleichbar mit denjenigen Reaktionen sind,
welche die Verletzung der Souveränität des
Nationalstaates in einer Industriegesellschaft

auslösen (vgl. z.B. die Diskussionen
über die militärische Verteidigung der
Schweiz);
- dass der Preis der ökonomischen Markt-
und Freiheitskultur die in erschreckendem
Masse zunehmenden «hungernden, elternlosen

Kinder», «Homeless People» und
«Bag Ladies» in allen Grossstädten der
Welt sind, während man mit moralischen
Appellen eine strukturell und kulturell
zerstörte Pflichtmoral und Loyalität zur Familie

wiederherzustellen sucht, um die enorm
zunehmenden Fürsorgekosten und die
Pflegekosten für die Alten zu reduzieren;
dadurch würde vielleicht auch einsichtig, dass
das Verheiratetwerden von Knaben und
Mädchen einer Gesellschaft entspricht, in
welcher weder Staat noch Wirtschaft all
ihren Mitgliedern Bildung und Ausbildung,
einen Beruf, Arbeitsplatz und Sozialleistungen

gewährleisten können.
Und was die Beziehungen zwischen

Frauen und Männern betrifft, so könnte
hier kulturelle Übersetzung die Entdeckung
bedeuten,

- dass genau so, wie sich auch heute viele
mitteleuropäische Frauen mit ungenügen-



der Bildung und mit Kindern nicht zu einer
Scheidung entschliessen, eine Frau sich
nicht gegen die Beschneidung oder andere
gewalttätige Praktiken wehren kann, wenn
es in ihrer Umwelt keine Männer gibt, die
unbeschnittene Mädchen heiraten wollen,
so dass sie sich als Prostituierte oder
Hausangestellte verdingen müsste;

- dass wir Verständnis dafür aufbringen
müssen, dass ein afrikanischer oder
lateinamerikanischer Mann die Anliegen einer
westeuropäischen Frauenbewegung in jeder
Hinsicht ablehnen wird, jedoch vielleicht
ansprechbar ist, wenn man ihn auf folgendes

aufmerksam macht: Wenn er alkoholisiert

nach Hause kommt und die Frau
beschimpft und schlägt, weil sie kein Holz
gefunden hat, um etwas Warmes zu kochen,
und ihr erst noch das wenige Geld, das sie
auf dem Markt verdiente, abnimmt, verhält
er sich wie der weisse Kolonisator, den er
doch zu hassen gelernt und den sein Vater
aus dem Land vertrieben hat.

Wer die Schweiz als modernen Industriestaat

nur in negativem Licht sieht, wer an
ihr nur Demokratie- und Rechtsstaatsverletzungen

beklagt, wer nur die negativen Seiten

vermehrter, individueller Wahl- und
Konsummöglichkeiten und ökonomischer
Unabhängigkeit anprangert, wer nur den
längst nicht überall funktionierenden
Sozialstaat sieht, wird vergessen, dass Flüchtlinge

hieher kommen, weil sie irgendwann
einmal von «Liberté, Egalité, Fraternité»
und/oder (schweizerischer) Demokratie
und/oder (schweizerischem) Wohlstand im
Sinne teilweise erfüllter moderner Werte
gehört haben.

Interkulturelle Arbeit ermöglicht also ein
Hinzulernen über die eigene wie die fremde
Kultur und Geschichte. Dieses Lernen
erfolgt hier nicht dadurch, dass man zuerst
nach der eigenen Kultur fragt, um gewissermassen

für die Auseinandersetzung mit der
anderen gewappnet zu sein! Es erfolgt
durch die gemeinsame Wahrnehmung und
Erklärung von Differenzen und Konvergenzen.

Man könnte von einem Re-Visionspro-
zess sprechen, bei dem immer wieder
gefragt wird, was erhalten und allenfalls den
Kindern weitergegeben werden soll, wovon
man sich distanzieren und was man neu
lernen möchte. Ist es die religiöse oder politische

Orientierung und Überzeugung oder

das Wissen um eine unterdrückte Repressions-

und Befreiungsgeschichte?
Oder: Wenn ein Mann oder eine Frau als

Folge der erstrebten höheren Ausbildung
Schuldgefühle haben, weil sie sich gegenüber

ihren schulisch nicht gebildeten Eltern
psychisch und sozial entfernen, dann könnte

interkulturelle Sozialarbeit darin bestehen,

einen Weg zu finden, wie sie den
Eltern auf eine andere Art und Weise
Wertschätzung entgegenbringen können und wie
sich die Eltern in ihre neue Kulturwelt
miteinbeziehen lassen, z.B. indem ihnen auf
einfache Weise geschildert wird, was ihre
Kinder Neues lernen.

Die Kriterien für ein Behalten oder
Loslassen werden hier persönliche oder familiäre

Bedürfnisse, ökonomische Zwänge
oder Ressourcen, abstrakte Werte, ein
Abwägen zwischen dem zu gewinnenden
Wohlbefinden und dem dafür zu zahlenden
Preis, den neuen Verpflichtungen sein.
Interkulturelle Arbeit dürfte in dieser Phase
vornehmlich Entscheidungshilfe sein, um
aus vielfältigen, kulturell bestimmten
Gebundenheiten, Widersprüchen und
Ambivalenzen herauszukommen, ohne dass die
voraussehbaren neuen Probleme zu gross
sind. Vielleicht kommt es auch zu einer
Entscheidung, sich nicht zu entscheiden,
d.h. die kulturelle Spannung und das damit
verbundene Leiden bis auf weiteres zu
akzeptieren. Interkulturelle Sozialarbeit wird
aber auch dafür sorgen, dass Erklärungsund

Übersetzungsleistungen öffentlich
zugänglich und diskutierbar werden.

Transkulturelle Sozialarbeit wagt
eine gemeinsame, zustimmungsfähige
Bewertung

Da Lernen keine bestimmten Grenzen hat
und die Lebensverhältnisse von Menschen
sich fast unbegrenzt wandeln können, ist
nicht zu erwarten, dass zwei Gesellschaften
oder Gruppen, die existentiell wenig
gemeinsam haben, dieselbe Kultur aufweisen.
Kultureller Pluralismus ist also unvermeidbar.

Gleichzeitig haben die Probleme, die
menschliche Individuen bzw. Gruppen oder
Gesellschaften solcher Individuen lösen
müssen, immer dieselbe Grundlage: Es sind
jene Probleme, die sich aus menschlichen
Bedürfnissen ergeben, sei es dem Bedürfnis

109



nach Nahrung, Sexualität, Reproduktion,
sozialer Mitgliedschaft und Anerkennung,
Tauschgerechtigkeit usw.

Menschen haben zudem trotz aller
Verschiedenheiten eine bestimmte Bandbreite
von Gefühlen, von denen sie in der Regel
annehmen, dass dies andere Menschen auch
haben, ja dass diese Gefühle sogar teilweise
an vergleichbare Situationen der
Bedürfnisbefriedigung gebunden sind, wie z.B. Hunger,

Lust, Angst, Aggression, Hoffnung,
Liebe, Trauer über den Verlust einer Person,

Macht und Ohnmacht.
Menschen haben aus diesen Gründen

offenbar auch eine gewisse Bandbreite von
moralischen Werten, die nicht verletzt werden

können, ohne dass damit die
Unversehrtheit und Würde der Person zerstört
wird.

Eine Untersuchung bei Kindern ab etwa
vier Jahren ergab, dass sie eindeutig
zwischen Handlungen unterscheiden, die nur
dann falsch sind, wenn es eine entsprechende

soziale Regel gibt, und Handlungen, die
auch dann falsch sind, wenn es keine Regel
gibt: Es ist falsch, mit den Fingern zu essen,
wenn es Sitte ist, Besteck zu verwenden, es
ist aber in Ordnung, wenn es diese Sitte
nicht gibt! Es ist dagegen immer falsch,
jemanden zu verletzen, auch wenn der
König/der Direktor/der Familienvater die
Regel in diesem Land/dieser Schule/dieser
Familie aufgehoben hat. Das bedeutet:
Bereits kleine Kinder begreifen, dass alle
Menschen unter Schmerzen leiden und dass
deshalb bestimmte Regeln allgemeine, von
Autoritäten unabhängige Gültigkeit besitzen

müssen und damit zu universellen
moralischen Kriterien werden.

Was bleibt von der «türkischen Kultur»,
wenn dem Patriarchat die ökonomische
Basis (Eigentum an Haus, Land, Frauen)
entzogen wird? Was bleibt von matrizentri-
schen Gesellschaftsformen in Afrika, wenn
ihnen ihre ökonomische Basis entzogen
wird? Was bleibt von der «schweizerischen
Kultur», wenn dem Föderalismus durch den
Anschluss an die EG die rechtliche und
politische Basis entzogen wird? Was geht
dann noch über eine erhaltenswerte Folklore

hinaus?
Wird das Gefühl der Universalität nun

aber durch die Fixierung des universell
Wahren, Guten und Schönen auf die eigene

110

Gruppe und des universell Falschen,
Schlechten und Hässlichen auf einen
gemeinsamen Gegner hergestellt - z.B. Weisse

oder Schwarze, Frauen oder Männer,
Christen oder Muslime -, so ist die Gefahr
einer alten oder neuen Über- und Unterle-
genheitskultur, eines neuen Sexismus,
Rassismus oder Ethnozentrismus bis hin zu
ihren totalitären und gewaltlegitimierenden
Formen nicht auszuschliessen.

Transkulturelle Arbeit wird deshalb von
den Schmerzen ausgehen müssen, die wir
und andere, ob beabsichtigt oder nicht,
sowohl zufügen als auch erleiden. Trauer
hierüber macht im Unterschied zu Angst,
Hass und Schuldgefühlen nicht denk- und
handlungsunfähig. Sie bezeugt zunächst
einmal wortlose Verbundenheit und
emotionale Mitteilung unter Aufrechterhaltung
der Fähigkeit, über notwendiges Wissen
und Handeln zu entscheiden. Sie ist von der
Einsicht getragen, dass es neben allen
kulturellen Differenzen und sozialer,
machtmässiger Differenzierung eine
Menschheit in einer Weltgesellschaft gibt.
Im Jahre 1931 erhielt Jane Addams, eine
Pionierin der Theorie und Praxis Sozialer
Arbeit, den Friedensnobelpreis für ihr von
solchen Vorstellungen getragenes weltweites

Wirken.
Das Ziel transkultureller Sozialarbeit

kann mit dem Versuch umschrieben werden,

das Spektrum allgemeinmenschlicher
Bedürfnisse und Werte zu bestimmen und
sich darüber immer wieder neu gegenseitig
zu vergewissern. So wird immer hörbarer
darauf zu pochen sein, dass die ökologischen

Überlebensbedingungen für alle
Menschen gleich sind und die meisten
ungelösten sozialen Probleme (Hunger,
Krankheiten wie Aids, unfreiwillige Migration,

politisch bedingte Flucht, sexuelle
Ausbeutung von Kindern und Frauen,
Arbeitslosigkeit, Verschuldung, Drogen,
Krieg und andere Gewaltformen) globale
Ausmasse haben und an keiner nationalen
oder kulturellen Grenze haltmachen. Diese
Globalität sozialer Probleme ist mithin die
Basis für die Herausbildung gemeinsamen
Wissens und verbindlicher Kriterien als
Elemente einer «Menschheitskultur»
(Addams).

Transkulturelle Arbeit wird es also
wagen, normative Natur-, Menschen- und Ge-



sellschaftsbilder (neu) zu definieren und an
deren Institutionalisierung und Verbreitung
mitzuwirken. So wird sie beispielsweise
versuchen, die Würde eines Menschen und
eine gerechte (Welt-)Gesellschaft zu
bestimmen:

- Ein Mensch wird mit Würde behandelt,
wenn man ihm oder ihr als menschlichem
Wesen mit bio-psycho-sozialen
Grundbedürfnissen und Rechten wie Pflichten
begegnet und ihn oder sie in keiner Weise
zwingt, diese Bedürfnisse, Rechte und
Pflichten preiszugeben. Ein Mensch verhält
sich würdevoll, d.h. mit Selbst-Achtung,
wenn er keine seiner Rechte und Pflichten
aus Gier und Gewinnsucht, aus Angst oder
aufgrund des Bedürfnisses, konform zu
sein, preisgibt.
- Eine Gesellschaft hat eine gerechte
soziale Struktur, wenn jedes Mitglied dieser
Gesellschaft Wohlbefinden und entsprechend

den verfügbaren Ressourcen relatives

Glück erreichen kann, ohne dass andere
dadurch leiden müssen. Ansonsten ist diese
soziale Struktur ungerecht. Eine Gesellschaft

ist extern gerecht, wenn und nur
wenn sie nicht die Entwicklung anderer
Gesellschaften behindert. Eine Gesellschaft
ist nur dann gerecht, wenn sie intern und
extern gerecht ist.

Transkulturelle Arbeit wird sogar die von
vielen Kulturrelativisten kritisierte Kühnheit

haben, eine universelle ethische Leitlinie

als zentrales Element einer Weltkultur
zu formulieren und ihre Konkretisierung
wie Beachtung im Hinblick auf Mensch-
Natur-, Mann-Frau-Beziehungen, auf
Beziehungen zwischen Gruppen, auf alle
sozialen Systeme wie Wirtschaft, Bildungssystem,

Politik, Militär, Kirche und Kultur

usw. zu fordern: Erfreue Dich des Lebens
und verhilf anderen zum Leben! Diese
allgemeinste Norm setzt bei allen die Bereitschaft

voraus, alles, was einem vertraut und
lieb geworden ist, zu überprüfen und
aufgrund neuer Einsichten beizubehalten oder
zu verabschieden. Die hier entstehende
Kultur wird eine Kultur des «integrierten
Pluralismus» sein müssen, in der sich
Menschen nicht nur als Menschen und Angehörige

bestimmter sozialer Gruppen, sondern
als Lokal- und Regional- sowie als
Weltbürgerinnen und Weltbürger verstehen.

Transkulturelle Arbeit wird schliesslich
die Arbeiten verschiedenster internationaler
Gremien wie die UNO, die UNESCO, die
ILO die KSZE, die internationale Gewerkschafts-,

Friedens- und Frauenbewegung
usw. verfolgen und wenn immer möglich an
einer Allgemeinen Charta der Menschenpflichten

in Ergänzung zur Allgemeinen
Erklärung der Menschenrechte mitarbeiten.

Literatur
Jane Addams, Democracy and Social Ethics, MacMillan,

New York 1912.
Alain Finkielkraut, Die Niederlage des Denkens,
Rowohlt, Hamburg 1989.
Paul Geiersbach, Warten bis die Züge wieder fahren.
Ein Türkenghetto in Deutschland, Bd.l, Mink Verlag,
Berlin 1990.
Hohmann M.& Reich H.H. (Hg.), Ein Europa für
Mehrheiten und Minderheiten. Diskussionen um
interkulturelle Erziehung, Waxmann, New York 1989.
A. Meulenbeit, Scheidelinien. Über Sexismus, Rassismus

und Klassismus, Rowohlt, Hamburg 1988.
Werner Obrecht, Multikulturelle Gesellschaft.
Kommentare zu strukturellen und kulturellen Aspekten des
Problems, Typoskript, Zürich 1990.
W. Schiffauer, Die Gewalt der Ehre. Erklärungen zu
einem türkisch-deutschen Sexualkonflikt. Suhrkamp,
Frankfurt a.M. 1983.
Hans Rudolf Wicker, Ethnozentrierte Sozialarbeit, in:
Sozialarbeit, Jg. 1990, 7/8, S.2-17.

Wenn die Wohlstandsinseln der Welt einen millionenfachen «Marsch» von Elends- und
Umweltflüchtlingen aufhalten wollen, müssen sie ihre Abwehrstrategien an den Wurzeln
der neuen Völkerwanderungen ansetzen: durch die Verbesserung der Lebensbedingungen
in den Herkunftsländern. Sie können sich nicht auf Dauer in einer Arche Noah der
Glückseligen einmauern und ihren Wohlstand durch ausländer- oder asylrechtliche Barrieren
absichern. Sie müssen einen Teil dieses Wohlstands zum Abbau des internationalen
Wohlstandsgefälles abtreten.

(Franz Nuscheier, Neue Völkerwanderungen, in: mosquito, März 1991)

111


	Formen interkultureller Verständigungsarbeit

