
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 2

Artikel: Solidarität mit Benachteiligten - "Von uns ist mehr als Mitleid gefordert" :
Armut erreicht ihr Gegenüber nicht ; Falscher Appell an unsere
Schuldgefühle ; Streiflichter auf die "reiche" Schweiz ; Nachwirkende
Stigmatisierungen ; Thesen über die Vorauss...

Autor: Giovannelli-Blocher, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Judith Giovannelli-Blocher

Solidarität mit Benachteiligten -
«Von uns ist mehr als Mitleid gefordert»

Armut erreicht ihr Gegenüber nicht

Sie haben hier über die Darstellung der
Armut in der Öffentlichkeit diskutiert. Sie
haben viel von den Armen gesprochen, aber
von den Adressaten, an die Sie sich wenden,

eigentlich kaum, also denjenigen, mit
denen Sie gerne den Begriff «Solidarität»
verbinden möchten.

Dort, bei diesen anderen, wollen Sie eine
Bewusstseinsbildung erreichen über die
Armut und ihre Zusammenhänge, auch ihre
Zusammenhänge mit dem Reichtum. Aber
die Reicheren finden dieses Thema nicht so
spannend. Sie überblättern es in der
Zeitung. Und wenn sie es eben noch am
Fernsehen gesehen haben, haben sie es auch
schon wieder vergessen.

Armut, so stellen Sie also fest, erreicht
ihr Gegenüber nicht, gerade als
«Gegenüberbegriff» (AI Imfeld) nicht. Zum Gegenüber

der Armut gehören vermutlich fast alle
hier Anwesenden. Wir gehören also zur
erdrückenden Mehrheit der Schweiz, die jene
500 000 Bewohner, die mit 1300 Franken
und weniger pro Monat leben, als «arm»
etikettiert und ausgliedert. Armut ist auch
ein «Ausgliederungsbegriff» (AI Imfeld).

Also könnte ich mich selbst mal als Testfall

nehmen. Mich spricht etwas an, das mit
mir selbst zu tun hat, mit einem offenen
oder latenten Problem, einer offenen oder
latenten Sehnsucht, einem offenen oder
latenten Bedürfnis, einem Zugehörigkeitsbedürfnis

vielleicht...
Wenn ich nun frage, was mich am Thema

meines Referates anspricht, muss ich offen
gestehen: nichts. «Benachteiligt» möchte
ich selbst nicht sein, und der Begriff
«Benachteiligung» definiert a priori den Gegensatz

zu mir, grenzt sich also ab. Und vor
allem: Ich kann die penetranten, dauernden
Appelle an meine «Solidarität» nicht mehr
ertragen, vor allem diejenigen nicht, die

52

noch schulmeisterlich darüber wachen wollen,

dass in meiner Spendenfreudigkeit
auch ja kein Quentchen «Mitleid»
mitschwingt, denn «von mir ist mehr als Mitleid

gefordert». Was ist das eigentlich für
eine Instanz, dieses «Es», das da so penetrant

«mehr» fordert?
Sei dem, wie ihm wolle, das Mitleid hat

in unseren Kreisen kaum mehr Fürsprecher.
Ist es wirklich so verdammenswert, ist es
nicht besser als diese stoische Gleichgültigkeit,

der wir heute oft begegnen? Werden
wir uns nicht einmal noch an die Zeiten des
Mitleids zurücksehnen, an die wackeren
Leute von der Heilsarmee, die an kalten
Adventsmorgen, an den Strassenecken
singend, den Leuten das Geld aus den Taschen
holen, dass es nur so klingelt im Topf? Ist
Mitleid nicht ein stimmiges Produkt der
Fernsehgesellschaft, die wir sind, und wer
wollte sich anmassen, diese abzuschaffen?
Ist es nicht antiquiert, diesem heutigen
Menschen zuzumuten, dass er noch die
Zusammenhänge herstellen soll, angesichts
dessen, dass neun Zehntel unserer
Erfindungen darauf hinauslaufen, dass wir etwas
schneller tun, schneller erleben können?
Leben wir heute nicht alle flüchtig in jeder
Beziehung, und gilt es in dieser Situation
nicht, die Kunst zu entwickeln, dem
Menschen einen Hauch von Betroffenheit zu
vermitteln, ein rasches Angerührtwerden in
seiner Seele (Weihnachtslied der
Heilsarmee), aus dem heraus er sich für einen
Moment an die ehemals existierende
Vernetzung in einer Solidargemeinschaft erinnert

und fast reflexartig in die Tasche greift,
um zu tun, was eigentlich Menschsein ein
Leben lang wäre?

Der Titel aktiviert in mir auch eine Wut;
denn ich argwöhne, dass er mich indirekt
bezichtigt, ich könnte nicht so solidarisch
sein, wie ich sein sollte oder wie man es
früher gewesen ist. Da will ich zuerst einmal



widersprechen: Wir sind nicht so unsolidarisch,

wie man uns oft sagt. In der Mitte des
19. Jahrhunderts wurde das Kommunistische

Manifest verfasst. Die als Gegenstück
auf der bürgerlichen Seite entstandenen
Diskussionen und Aktivitäten wurden
zusammengefasst unter dem Stichwort «Die
soziale Frage»: von der inneren Mission bis
zu päpstlichen Enzykliken, von christlichsozialen

Parteigründungen bis zur allmählichen

Entwicklung des Sozialstaates, vom
Fabrikgesetz bis zu den Kranken- und
Unfallversicherungen, als Spätzünder dann
noch zu den AHV- und IV-Versicherungen.

Seit dem Funkenwurf im letzten Jahrhundert

ist soziale Benachteiligung ein
gesellschaftliches Thema geblieben, ist das
Bewusstsein darüber gewachsen und seit der
68er Bewegung eigentlich ein
gesamtgesellschaftliches Bewusstsein geworden. Der
Begriff «Benachteiligung» drückt die Be-
wusstseinsentwicklung aus: Seit mehr als
hundert Jahren gilt Armut nicht einfach
mehr nur als gottgegeben oder selbstverschuldet,

sondern mehr und mehr setzt sich
gesamtgesellschaftlich der Begriff
Benachteiligung gegenüber Reichen oder durch
Reiche durch.

Die Aktivitäten gegenüber sozialer
Ungerechtigkeit sind ohne jeden Zweifel
mächtig gewachsen. Wenn wir heute
allenthalben neues grosses Unrecht sehen, so
nicht zuletzt auch deshalb, weil unsere
Sensibilität dafür zugenommen hat. Nicht
nur Freud und Marx, die beiden grossen
Männer des letzten Jahrhunderts, haben
überlebt, sondern auch die «soziale Frage».
Und dass der Sozialismus tot sei, glauben
Sie ja wohl nicht, vielmehr ist es absolut
«in», zu rufen: «Wir sind das Volk». Heute
hat auch der hinterste Pfarrer die ätzende
Mahnung an die «Freiheit von unten» in
seinen behaglichen Bürgerfrieden inhaliert.
Auch wenn er sie wieder ausspeit, infiziert
ist er doch.

Falscher Appell an unsere
Schuldgefühle

Solidarität mit Ärmeren ist heute eine Norm
geworden. Wer reicher ist, als die
Solidaritätsnorm es zulässt, muss sich überall
rechtfertigen, verteidigen - und tut dies auch,
was ein Zeichen dafür ist, wie verinnerlicht

die Solidaritätsnorm bereits ist. Auch
Macht muss heute verteidigt werden, und
wo dies nicht geht, wird sie verschleiert. In
der Schweiz, wo Macht und Reichtum in
ausserordentlichem und sehr schädlichem
Ausmass tabuisiert werden, ist es geradezu
verboten, sich als mächtig und reich zu
deklarieren. Die Schweiz identifiziert sich
dermassen mit Solidarität (Henri Dunant),
dass man hier kaum offen reich, mächtig
und egoistisch sein darf. Es gibt bei uns
also nicht nur einen Tabu-Bereich
«Armut», sondern, gewissermassen als zwangsläufiges

Gegenstück, auch einen solchen
des Reichtums und der Macht. Noch im
letzten Jahrhundert war das ganz anders.
Der Staatsmann Alfred Escher war in seiner
ganzen Machtfülle, seinem Reichtum und
seinen immensen wirtschaftlichen
Verflechtungen anfänglich völlig unbestritten,
man fand das noch nicht suspekt, sondern
sah darin im Gegenteil einen Ausdruck von
Kompetenz. Je mehr zusammenkam, desto
potenter war jemand, desto mehr konnte
man ihm anvertrauen. Gewisse Freisinnige
und Konservative glauben das auch heute
noch, aber man darf wohl ruhig sagen, dass
inzwischen die Mehrheit der Bevölkerung
solcher Machtkonzentration misstraut.

Weil wir trotzdem reich sind, weil wir
trotzdem benachteiligen, weil wir trotzdem
Macht ausüben, haben wir Schuldgefühle.
Und die landesüblichen Appelle an unsere
Solidarität, auch die Appelle der Hilfswerke
sind häufig Appelle an unsere Schuldgefühle.

Arno Gruen sagt in seinem Buch «Der
Wahnsinn der Normalität - eine grundlegende

Theorie zur menschlichen Destrukti-
vität»: «Schuldgefühle sind eine aussenge-
lenkte Reaktion der Unterwerfung, die die
Autorität gnädig stimmen soll.» Wenn ich
also den Appell des Hilfswerks, dass von
mir mehr als Mitleid gefordert ist, mit einer
Autorität innerhalb oder ausserhalb von mir
identifiziere und ich diese Autorität gnädig
stimmen will, so werde ich mich um
solidarisches Handeln nur aus Schuldgefühlen
bemühen, was eine mikrige Sache bleibt. Die
Autoritäten sagen: Du darfst nicht reich sein,
du darfst nicht mächtig sein, du darfst nicht
verschwenden, und es darf dir nicht gut
gehen, «im Schweisse deines Angesichtes
musst du...» Den Frauen sagen diese Autoritäten

es noch etwas mehr als den Männern.

53



Wie sieht es z.B. in den Fernsehzuschauern

aus, denen das gesagt wird und denen
es «gut» geht? Hat es etwas mit ihren
Gefühlen und Bedürfnissen zu tun, wenn der
Fernseher sagt: Dir geht es gut, schau, das
ist arm? Wenn er es zu der einsam in ihrem
Fauteuil sitzenden Dame sagt, indem er
ihr «arm» in Form einer Türkenfamilie mit
vier Kindern in einer Einzimmerwohnung
zeigt?

Streiflichter auf die «reiche» Schweiz

Ich werfe jetzt kleine Streiflichter auf die
Schweiz, der es «gut» geht:

- Ein ganz grosser Teil der Jugendlichen
kann ein primäres Bedürfnis, ein
Grundmenschenrecht nach Raum und Bewegung,
nach sich austoben und sich ausdrücken,
nicht befriedigen.
- Der weitaus grössere Teil aller Familien
mit kleinen Kindern, bis weit in den Mittelstand

hinein, hat eine ständige Grundangst
in bezug auf etwas so Existentielles wie das
Dach über dem Kopf, fürchtet jeden
Kündigungstermin, jeden Mietzinsaufschlag,
sucht verzweifelt kindergerechte und
bezahlbare Wohnungen oder zahlt unter
Rezessionsängsten die übersetzten Hypozin-
sen des Eigenheims ab, das nicht ins Budget
passt, das man sich aber leisten müsste, weil
man keine Wohnung fand. Ein nicht
unbeträchtlicher Teil dieser jungen Familien
kann sich während der ersten Jahre der Ehe,
wo die Forderungen ohnehin in vielerlei
Hinsicht gross sind, materiell kaum etwas
leisten.

- In unserem Volk von Mietern haben 90
Prozent der Bevölkerung nur 10 Prozent
Anteil am gesamten Bodenbesitz!

- Künstler leben in unserem Lande fast als
Regel am Rande des Hungers.

- Die unteren Angestellten unserer zwei
grössten staatlichen Unternehmungen PTT
und SBB stehen seit längerer Zeit unter
einem Arbeitsdruck, der an Schinderei grenzt
(nicht einhalten von Mittagspausen,
Überstunden, verschieben von Ferien, aggressives

Arbeitstempo usw.). Ebenso geht es zu
in unzähligen Produktionsbetrieben und im
Gastgewerbe, wo nicht nur die Angestellten,

sondern auch die «selbständigen»
Patrons in dieser Tretmühle laufen. In einer
mir bekannten fremdenpolizeilichen Ver-

54

waltung herrscht ein derartiger Personalmangel,

dass mehrere ältere Mitarbeiter, die
infolge jahrzehntelanger gebückter Arbeitshaltung

sich schwere Rückenleiden zugezogen

haben, ihre notwendigen Operationen
von Monat zu Monat hinauszögern, weil
kein Ersatz da ist. Ich habe mit eigenen Augen

gesehen, wie diese Menschen sich mit
fast unausstehlichen Schmerzen herumquälen.

Ein solches Arbeitsethos und eine solche

Ergebenheit gegenüber dem «Patron»
wäre in Italien z.B. einfach undenkbar.

- Wir haben gewiss auch eine reiche
Schicht von Menschen, hauptsächlich aus
mittleren und oberen Berufskadern,
zwischen 30 und 60, die monatlich 10 000 bis
15 000 Franken verdienen und sehr oft mit
einem ebenso gut verdienenden und
ausgebildeten Partner zusammenleben. Diese
Leute im besten Lebensalter haben oft keinen

Menschen, für den sie sorgen, ihre starke

Schulter brauchen, «da» sein müssen.
Das über alles erhabene Alibi der
«Berufstätigkeit» verunmöglicht es ihnen auch,
Eltern oder Grosseltern zu betreuen, zu den
Nachbarn zu schauen, sich um Quartier-
und Gemeindeanliegen zu kümmern. Ein
Pflegeheim, ein Spital kennen sie nur von
aussen, z.B. aus Abstimmungsvorlagen. Sie
leben, oft unbewusst in einer gesellschaftlichen

Tretmühle laufend, wie Konsum-
Monster nur für ihre Bedürfnisse (oder
vielleicht sollte ich besser sagen: für ihre zu
Mechanismen gewordenen Gewohnheiten),
und der «Ertrag» ihrer Arbeit fliesst in die
Boutiquen von Gucci und Armani, in die
Delikatessenabteilung vom Globus, in die
Feinschmeckerbeizli, in High-Tech-Anlagen,

Fitness-Center, Reisen nach Australien
und in die Wüste, in fortgeschrittenem
Stadium in Therapien, die sich suchtartig
wiederholen. Das gibt im Alter Menschen mit
schweren Geldsäcken auf beiden Seiten, die
sich entladen in Anschaffungen von Zweitwagen

und Zweitwohnungen, in Jachten
und Goldsafes, mit schlaflosen Nächten und
Angst vor Börsenstürzen.

Nachwirkende Stigmatisierungen

Aber auch bei den jetzt Wohlhabenden gibt
es trotzdem vermutlich gar nicht so wenige,
die sich noch an persönliche Armut oder an
Armut in der näheren Familie erinnern bzw.



die Diskriminierung, nichts zu haben oder
nichts zu sein, noch in den Knochen tragen.
Armut ist etwas Subjektives: Der Ärmste
im Dorf ist als solcher stigmatisiert in
einem Land, wo Armut tabuisiert wird, auch
wenn er das Nötigste hat. Die Auswirkungen

von Stigmatisierungen dauern in der
Regel länger als eine Generation. Sie wirken

noch nach, wenn die Nachkommen sich
in ganz andern Verhältnissen befinden. Die
Schweiz als reiches Land, das gibt es erst
wenig länger als eine Generation.

Aus der Gruppe der reichen Doppelverdiener

möchte ich ein Beispiel
herausgreifen, er Manager, sie Chefsekretärin in
einem Forschungsinstitut, keine Kinder. Er
ist Sohn eines Kleinbauern, der sich am
Feierabend noch als Schuhmacher etwas dazu
verdiente, sie Tochter eines kleinen
Angestellten. Der Manager entledigt sich der
Erinnerung an eine entwürdigende,
knebelnde Kindheit unter einem tobenden, harten

Vater, an feuchte Kammern und
abgemessene Milchrationen zum Frühstück, an
Diskriminierungen in der Schule unter lauter

Kindern von hablichen Bauern, indem er
täglich zweimal duscht und grundsätzlich
nur seidene Hemden trägt. Die als demütigend

empfundene Situation der Kindheit
wird aus dem Leben gestrichen. Das Paar
eignet sich mit grosser Sorgfalt
Lebensgewohnheiten des Bildungsbürgertums an, es
gibt wohl kaum ein Festival klassischer
Musik in Europa, an dem sie nicht gewesen
sind.

Ein angesehener Beamte mit Eigenheim
und Normalfamilie setzt sich in der Freizeit
für Asylbewerber ein. Unter dem Siegel der
Verschwiegenheit gesteht er mir, dass er nie
vergessen werde, wie man ihn als Kind von
Auslandschweizern, zurückgekehrt vor dem
Zweiten Weltkrieg, in der Schule behandelt
und ihn immer nur «Russe» gerufen habe.
Unter gar keinen Umständen will er, dass

man etwas davon erfährt, auch nicht unter
den Freunden der Asylbewegung. Er schützt
die Blosse und die Schande seiner ehemaligen

Armut noch heute ganz sorgfältig.
In einem Beitrag über die Lebensbefindlichkeit

von Senioren und Seniorinnen, welche

zu den häufigen Benutzern von Car-
fahrten-Angeboten gehören, lese ich, dass
viele dieser in materiell gesicherter Position
lebenden Betagten die Strecken der Aus¬

flugsfahrten schon so gut kennen, dass sie

gar nicht mehr hinhören, wenn der Chauffeur

die Gegend erklärt. Sie fahren
regelmässig aus, das Ziel spielt keine Rolle,
wenn sie nur weg von zuhause sind. Nach
der Rückkehr geht die eine noch auf den
Friedhof, um nicht ins leere Haus zurückkehren

zu müssen. Die andere macht noch
einen Spaziergang an den Häusern ihrer
Kinder vorbei: «Vielleicht schaut die Tochter

aus dem Fenster hinaus.» Läuten mag sie
nicht.

Thesen über die Voraussetzung von
Solidarität

Ich habe drei Thesen formuliert, die mir als
Voraussetzung von Solidarität unentbehrlich

scheinen:

1. Solidarisch kann ich nur sein, wenn ich
etwas von meinem Reichtum und meiner
Armut weiss und beides öffentlich machen
kann.

Zur Armut gehören auch die erlittenen
sozialen Kränkungen und die sozialen
Zurücksetzungen, die in der Folge entstehen.
Schweizerische Norm ist, dass sowohl
Reichtum wie Armut und soziale Kränkungen

zum Verschämten gehören und privatisiert

werden.

2. Solidarisierung ist nur möglich, wenn wir
die Armutsursachen generalisieren und
dementsprechend auch generelle Armenrechte

einführen.

Natürlich hat Armut auch immer individuelle

Aspekte und muss die Hilfe auch
individuellen Besonderheiten Rechnung
tragen. Die Individualisierung der Armut,
wie sie schweizerischer Tradition
entspricht, hat aber einen hochnotpeinlichen
Charakter mit ihrer Abklärung von Ursachen

und Bedürfnissen bei jedem einzelnen,
nach einem «Gegenüberbegriff» von Armut,
der aus der Sicht der Reichen definiert worden

ist. Die individuelle Abmessung von
Unterstützung mit dem damit verbundenen
Eindringen in private Lebensumstände hat
abschreckenden Charakter. Sie ist schlechte
schweizerische Tradition und wird jetzt bei
der individuellen Abklärung der Motive

55



von Asylsuchenden ad absurdum geführt.
Sie unterbindet die Solidarität!

In der hochmittelalterlichen Almosenlehre
von Thomas von Aquin war es ausdrücklich

verboten, nach den näheren Umständen
eines Menschen zu forschen, der arm ist.
«Es dürfte sonst zu Hochmut des Spenders
führen», fügt Thomas hinzu. Einem Leserbrief

von Stefan Zwickler in der NZZ
(17.11.89) entnehme ich folgendes:
«Jahrtausende hindurch galt, wesentlich beein-
flusst durch die jeweiligen Religionen, das
Gebot, den <Armen> und <Schwachen> zu
helfen, ohne nach den Ursachen ihrer
Armut und Schwäche zu fragen, wohl in der
nicht ganz falschen Einsicht, dass sich die
Armut der einen nicht unwesentlich aus
dem Reichtum der anderen ergibt. Die
Ärmeren und Schwächeren für ihre Armut und
Schwäche selber verantwortlich zu machen,
erweist sich vielmehr als eine späte Abkehr
vom Gemeinschaftsdenken zugunsten einer
Individualisierung, also Personalisierung,
des Strebens nach mehr, die das Industriezeitalter

mit seinem Güterreichtum herbeiführte.

Niemals zuvor in der Geschichte
wurde, bevor jemandem sozialer Beistand
gewährt wurde, so sehr wie heute nach der
eventuellen Schuld und - bis zur Zahl der
Teller und Tassen - nach den persönlichen
Verhältnissen eines Bedürftigen geforscht
und die Hilfe dann, entsprechend <persona-
lisierb, bemessen. Auf den Rappen genau
berechnen heute der Staat und die diversen
Kassen individuell für jeden einzelnen, was
ihm gewährt werden soll.»

Diese Individualisierung ist Teil unseres
Dbziplinarsystems, von dem Foucault in
«Überwachen und Srafen» schreibt: «In
einem Disziplinarsystem wird das Kind mehr
individualisiert als der Erwachsene, der
Kranke mehr als der Gesunde, der
Wahnsinnige und der Delinquent mehr als der
Normale. Es sind jedenfalls immer die
ersteren, auf die unsere Zivilisation alle
Individualisierungsmechanismen ansetzt; und
wenn man den gesunden, normalen,
gesetzestreuen Erwachsenen individualisieren
will, so befragt man ihn immer danach, was
er noch vom Kind in sich hat, welcher
geheime Irrsinn in ihm steckt, welches tiefe
Verbrechen er eigentlich begehen wollte.»

Erst wenn wir dem Armen Armutsursachen

zugestehen, die von seiner persönli-

56

chen Lebensbewältigung abstrahieren, und
wenn wir die Hilfe an ihn so gestalten, dass
seine Intimsphäre, die Freiheit seines
Lebensstils nicht verletzt werden, können wir
ihm auch in aufrechtem Gang begegnen.

3. Solidarität stellt sich nur ein, wenn
Schuldgefühle durch Schuldbewusstsein
ersetzt werden.

«Das schlechte Gewissen ist eine Eigenschaft

des Bourgeois», sagt Sartre. Das
schlechte Gewissen, die Schuldgefühle
erzeugen Selbsthass. Es ist dieser Selbsthass,
der uns allenthalben als Fremdenhass
entgegenschlägt. Ein Artikel in der «Weltwoche»

(3.8.89), der sich gegen den schweizerischen

Fremdenhass richtete, war übertitelt
mit: «Profiteurismus, geistige Sklerose,
internationale Isolation - Wir sind nicht nur
klein, wir sind auch kleinlich.» Eine solche
Darstellung weckt kein echtes
Schuldbewusstsein; denn Schuldbewusstsein
entsteht aus dem «Wiedererwachen empathi-
scher Empfindung und durch innere
Betroffenheit, verbunden mit dem Bemühen,
begangenes Unrecht wiedergutzumachen»
(Amo Gruen). Um eine solche Reaktion
herbeizuführen, genügt reine Information
über Tatsachen nicht, auch nicht das
Herstellen von Zusammenhängen allein. Um
echtes Schuldbewusstsein möglich zu
machen, müsste direkte Nähe zum Betroffenen
erfahren werden, müsste man aber auch
einen verstehenderen Blick auf den Sünder
werfen, müsste er selbst sich und sein
Fehlverhalten liebender verstehen lernen und
zugleich eine Chance zur Umkehr sehen.
Der Titel des Weltwoche-Interviews ist die
Bankrott-Erklärung unseres Landes. Was
nötig wäre, wäre ein Gericht und das ist
etwas ganz anderes.

Ich will versuchen, in kurzen Andeutungen

zu skizzieren, was einem erneuernden
Gericht (Schuldbewusstsein - Umkehr -
Wiedergutmachung - Solidarität) gleichkäme

und woraus Sühne gegenwärtig bestehen

könnte:

- die Lebensdefizite und sozialen Kränkungen

hier in der Schweiz bewusst machen,
den Stolz loslassen, das unterdrückte Weinen

heraufholen, den Nachbarn in mir
selber aufsuchen und schauen, wie es ihm
geht, wie ich ihn zugerichtet habe, die



Selbstentfremdung unserer Lebensweise
analysieren und zugeben, dass uns etwas
Entscheidendes fehlt, dass wir in wesentlichen

Zügen unseres Lebens verarmt sind;

- den Stellenwert überdenken, den in unserem

Land Armut und Ungesichertheit
haben; diesen vergleichen mit unserer Sucht,
reich und abgesichert zu sein; die Verführ-
barkeit unseres Landes erkennen gegenüber
den Profitmöglichkeiten auf dem
Weltmarkt;

- als sozialpolitische Postulate:
- Revision der Boden- und Mietrechtspolitik

- Reduktion der Arbeitszeit und
Humanisierung der Arbeit
- gemeinschaftsbildende Freiräume für
Jugendliche
- stärkere steuerliche Belastung für
Gutverdienende, sozial Unabhängige,
Gesunde, «Privatisierende»

- steuerliche Entlastung für Familien
und für Menschen, die sich
umweltfreundlich verhalten und unentgeltliche
soziale Aufgaben übernehmen

- Erhöhung des Einkommens von Er-
gänzungsleistungsbezügem
- Entlassung aus obligatorischen Versi-
cherungszwängen, die es Menschen in
unserem Lande verunmöglichen, mit
geringem Einkommen selbständig zu
leben.

Auch den Privilegierten Gutes zutrauen

Ich habe noch einen Vorschlag für all
diejenigen, die Spender und Helfer suchen. Ich
glaube, wir sollten den Privilegierten «auf
der bürgerlichen Seite» offener zumuten,
Gutes zu tun, mit einem Mut auf sie zugehen,

der ihnen dies auch zutraut. Ich weiss
nicht, ob es richtig ist, gewissermassen
vorauszusetzen, dass jede wirksame Hilfe sich
über die «richtige Gesinnung» und ein
sozialpolitisches Bewusstsein ausweisen müsse.

Gerade in kirchlichen Basisgruppen der
Asylbewegung und in Kursen für freiwillige

Helferinnen und Helfer habe ich immer
wieder erlebt, wie Leute, die von Haus aus
apolitisch und z.B. kräftig gegen
Demonstrationen eingestellt sind, in der persönlichen

Begegnung mit Rechtlosen und der
Erfahrung, wie es solchen Menschen in
unseren Ämtern und mit unseren Gesetzen

geht, anfangen, sich Gedanken über die
sozialen Rechte in unserem Lande zu machen.
Das dauert dann manchmal gar nicht so lange,

bis sie mit einem Transparent vor dem
Bundeshaus stehen. Es ist aber gar nicht so
leicht für Menschen aus dem bürgerlichen
Lager, überhaupt Gelegenheit zu solchen
Begegnungen zu haben. Als Leute mit
bürgerlichem Habitus, vielleicht Mitglieder der
Freisinnigen Partei, passen sie nicht «in den
linken Kuchen» hinein. Es ist eine Tragik,
dass infolge der 68er Bewegung viele soziale

Aktivitäten so gestaltet sind, dass sie
bürgerliche Kreise nicht mehr erreichen. Wenn
einer eine Krawatte trägt, kann er eigentlich
nicht mitmachen.

Hier liegt ein riesiges Potential von
Menschen brach, von Menschen, die sich als
Feindbilder der Linken, als sozial
abgeschrieben betrachten, die manchmal aus
lauter Langeweile schlemmen, obschon sie
lieber etwas Sinnvolleres täten. Diese Leute
sind verarmt an sozialen Aufgaben. Es fehlt
ihnen eine Kultur, die traditionelle liberale
Kreise noch hatten, die aber auf die Newcomers

nicht übertragen worden ist. Das Wort
«Solidarität» erreicht diese Kreise nur noch
in Form von Schuldzuweisungen, und es ist
klar, dass diese Methode zu Verhärtungen
und Polarisierungen führt.

Begegnung mit Augen auf gleicher Höhe

Nur wenn wir uns selbst befreien von den
Tabuisierungen unserer Benachteiligungen
und unserer Privilegien, kommen wir zu
einem aufrechten Gang in der Begegnung
mit Armen und Benachteiligten. Wir fürchten

sie nicht mehr.
Ich möchte das ausdrücken mit einer kurzen

Beschreibung von Michael von Graf-
fenried, einem Fotografen, der für mich mit
beispielhaft aufrechtem Gang die Begegnung

mit «Benachteiligten» wagt: Es ist ein
Text zu einem Foto von einer nackten
duschenden Frau, die nur ein Bein hat:

«Ich habe die Frau gesehen, unter einer
Dusche am Rande einer grossen Wiese. Die
Wiese ist im Camp der Naturisten in Thiel-
le, - auch eine grosse Tabuzone für
Menschen. Was mache ich jetzt, habe ich
gedacht. Ich habe tief durchgeatmet und bin
mit grossen Schritten auf sie zugelaufen.
Dabei bin ich noch auf eine Biene getreten

57



und gestochen worden. Dann bin ich vor ihr
gestanden und habe gesagt: Du, ich finde
das wahnsinnig, diese Szene, darf ich eine
Foto von dir machen? Sie hat gelacht und
gesagt, ja klar. Ich habe sie fotografiert und
mit ihr noch lange geredet. Sie hat mir ihr
ganzes Leben erzählt. Von Geburt an hatte
sie etwas am Bein, ist von Doktor zu Doktor,

hatte immer das Gefühl, sie habe doch
zwei Beine, dabei hatte sie doch von
Anfang an nur eines. Mit 18 Jahren ist sie nach
San Francisco zu einem Spezialisten gegangen.

Der hat gesagt, es gebe eigentlich nur
eines, das Bein müsse ab. Seit das Bein weg
ist - vorher hatte sie Depressionen - geht es
ihr blendend.»

«Überflüssige Beine», die uns Depressionen

machen, das kennen wir. Und auch wir
stehen vor der Frage der Amputation. Diese

würde das uns jetzt gewohnte Lebensgefühl
behindern. Aber vielleicht würden wir uns
dann fühlen wie diese Frau, von der v. Graf-
fenried schreibt: «Sie ist eine Behinderte
mit unheimlich viel Selbstvertrauen und
hatte sehr Freude an meiner Fotografie»
(Bemer Tagwacht, 16.10.89).

Wenn wir die notwendigen Amputationen
an unserem krank gewordenen System

und unserem kranken Lebensstil vorgenommen
haben, wenn wir trotz ihnen fröhlich

laufen gelernt und festgestellt haben, dass
uns nichts fehlt und wir im Gegenteil
erleichtert sind, dann begegnen wir Türken,
Drogenabhängigen, Straffälligen,
Menschen im Rollstuhl mit den Augen auf gleicher

Höhe. Die Solidarität ist dann etwas
Dialogisches, das von beiden Seiten her
sich entwickelt.

roAS DOKUMENT

Zwei Voten von Hansjörg Braunschweig
zum schweizerischen «Nachrichtendienst»

In der Dezembersession 1990 des Nationalrates hat Hansjörg Braunschweig auf einen gern
übersehenen, ja verdrängten Aspekt der sog. Nachrichtendienste hingewiesen. Zusammen
mit einem Ausschnitt aus diesem Votum veröffentlichen wir auszugsweise ein früheres zur
«Affäre Bachmann», dessen voller Wortlaut schon einmal in unserer Zeitschrift (NW 1981,
S. 150ff.) erschienen ist. Der Mahner von 1981 sollte recht bekommen. Es wäre an der Zeit,
dass seine Kritik heute endlich ernst genommen würde. Oder sollen Fragen der Ethik in der
«christlichen» Politik der offiziellen Schweiz weiterhin nur einen «sektoriellen» Stellenwert
einnehmen, geeignet für Anlässe von C-Parteien oder Festansprachen im «Jubiläumsjahr»?

Red.

«Auf Lüge und Misstrauen aufgebaut» (aus dem Abschiedsvotum 1990)

Ordentliche oder ausserordentliche Nachrichtendienste, das liest sich so vertrauenerweckend;

ehrlicher wäre es, sie Spionageorganisationen zu nennen! Darum geht es in Tat
und Wahrheit. Und diese sind immer auf Lüge, Misstrauen, Verdächtigung aufgebaut.

58


	Solidarität mit Benachteiligten - "Von uns ist mehr als Mitleid gefordert" : Armut erreicht ihr Gegenüber nicht ; Falscher Appell an unsere Schuldgefühle ; Streiflichter auf die "reiche" Schweiz ; Nachwirkende Stigmatisierungen ; Thesen über die Voraussetzung von Solidarität ; Auch den Privilegierten Gutes zutrauen ; Begegnung mit Augen auf gleiche Höhe

