
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 85 (1991)

Heft: 2

Artikel: Arbeit mit Behinderten - Anfrage an Theologie und Kirche. I., Anfrage
an meinen theologischen Werdegang ; II., Anfragen an biblische
Theologie ; III., Anfrage an Kirche und Gemeinde

Autor: Borné, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerhard Borné

Arbeit mit Behinderten - Anfrage an Theologie
und Kirche

I. Anfrage an meinen theologischen
Werdegang

Wieweit wurden und werden Pfarrerinnen
und Pfarrer auf die Begegnung mit Behinderten

vorbereitet? Frage ich: Wo waren
Behinderte während meines Theologiestudiums?

so lautet die Antwort: Sie kamen
überhaupt nicht vor!

Ich habe in den 60er Jahren lange Theologie

studiert - dabei viel Exegese des Alten

und des Neuen Testaments getrieben.
Aber dass Behinderte und Kranke eine nicht
nur numerisch bedeutsame, sondern eine
wesentliche Rolle in der Bibel und bei der
Frage von Theologie und Glauben spielen,
habe ich erst viele Jahre nach meinem
Theologiestudium begriffen - erst als ich in
der «Arbeit mit Behinderten» stand. Auch
in der Systematischen Theologie kamen
während meines Studiums Behinderte nicht
vor, ebenfalls nicht in der Kirchengeschichte

und in der Praktischen Theologie sowieso
nicht, da diese (damals nur?) vor dem Vika-
riat kleingeschrieben wurde.

Zur Vorbereitung auf dieses Referat
blätterte ich noch einmal in dem Buch
von Wolfhart Pannenberg «Was ist der
Mensch?»1 Das Buch las ich damals gründlich

und gerne. Da ist von der «Weltoffenheit»

des Menschen die Rede oder von seiner

Phantasie - ein kluges Buch, aber der
behinderte Mensch ist mir darin nicht
aufgefallen. In dem Nachschlagewerk «Religion

in Geschichte und Gegenwart» fehlt
überhaupt der Begriff «Behinderung», nicht
aber ein Artikel über «Krankheit». Und dieses

Lexikon enthält so etwas wie Standardwissen

für das Examen.

Von Martin Luther zu Dietrich Bonhoeffer

Ich habe viel und sehr gerne Luther studiert

- vor allem bei Heinrich Bornkamm in
Heidelberg, dessen «Famulus» ich vor und

40

nach meinem Studium in Montpellier sein
durfte. Vielleicht war es gut, dass ich
damals nicht die schlimme Auffassung Martin
Luthers über behinderte Kinder kennenlernte.

Oder vielleicht wäre das gerade gut
gewesen, weil ich dann in bezug auf Behinderte

eher aufgewacht wäre.
Luther glaubte - wie damals offenbar die

meisten Menschen -, dass behinderte Kinder

vom Teufel stammen. Der Teufel kann
Frauen verführen und legt die aus dieser
Verbindung stammenden Kinder anstelle
eines nichtbehinderten Kindes ins Kindbett.
Solche Kinder nannte man Wechselkinder.
Im Falle eines 12jährigen Kindes in Dessau
rät Luther dem Fürsten von Anhalt: «Wenn
ich da Fürst oder Herr wäre, so wollte ich
mit diesem Kinde in das Wasser, in die
Molde, so bei Dessau fleusst, und wollte
das homicidium dran wagen.»2

Dieses Kind ass übermässig viel und
schrie und weinte zu unpassenden Gelegenheiten.

Darin bestand also seine Behinderung

- und die war des Teufels. Es muss uns
nicht wundern, dass bis in unser 20.
Jahrhundert schlimme Vorurteile über Behinderte

existieren. Solche Vorurteile haben
eine lange Tradition.

Nehmen wir jetzt einmal einen anderen
grossen theologischen Systematiker und
Ethiker: Dietrich Bonhoeffer. Er wurde
mehr oder weniger in den 60er Jahren gerade

erst entdeckt, vor allem wegen seiner
Briefe aus der Haft in Berlin-Tegel, in
denen es insbesondere um die Gottesfrage und
um die Frage der Religion ging. Aber dass
sich Bonhoeffer in den Jahren 1940-43,
d.h. bis zu seiner Verhaftung, intensiv mit
der Frage «lebens(un)wertes Leben»
auseinandersetzte, wusste ich nicht. Das hat
uns auch niemand mitgeteilt.

Im Herbst 1939 war das Euthanasie-Programm

der NS-Machthaber angelaufen,
dem nach offiziellen Statistiken bis zum
Sommer 1941 70-90 000 Menschen zum



Opfer fielen - nach Expertenschätzungen
bis Kriegsende 250 000 (Der Tagesspiegel,
7.6.90). Bonhoeffer hatte seit 1940 öffentliches

Redeverbot, dazu Schreibverbot, was
ihn aber nicht daran hinderte, doch zu
schreiben. Nach dem Krieg hat man aus
Gartenverstecken die Manuskriptseiten seiner

geplanten «Ethik» hervorgeholt - z.T.
auch aus den Händen der Gestapo zurückerhalten.

Ich möchte aus dieser «Ethik» folgende
Zeilen vorlesen: «Es gibt vor Gott kein
lebensunwertes Leben; denn das Leben
selbst ist von Gott wertgehalten. Dass Gott
der Schöpfer, Erhalter und Erlöser des
Lebens ist, macht auch das armseligste
Leben vor Gott lebenswert...» Als biblisches
Beispiel bringt Bonhoeffer hier den armen
Lazarus. Gerade er, der scheinbar nutzlose
und kranke Mensch, wird von Gott zu ewigem

Leben berufen. Bonhoeffer schreibt
weiter: «Wo sollte auch, ausser in Gott, der
Massstab für den letzten Wert eines Lebens
liegen? In der subjektiven Lebensbejahung?
Darin mag manches Genie von einem Idioten

übertroffen werden. In dem Urteil der
Gemeinschaft? Hier würde sich alsbald
zeigen, dass das Urteil über sozial wertvolles
oder wertloses Leben dem Bedarf des
Augenblicks und damit der Willkür ausgesetzt
wäre und dass bald diese, bald jene Gruppe
von Menschen von dem Vernichtungsurteil
getroffen würde.» Und zuvor schreibt
Bonhoeffer: «Wer aber vermag zu ermessen,
wie stark selbst der unheilbare Geisteskranke

trotz seines Leidens am Leben hängt und
wieviel Glücksgefühl er selbst seinem
armseligen Leben noch abringt?»3 Dies sind ¦

alles zentrale Sätze, die ich gerne schon
früher kennengelernt hätte. Aber vielleicht
muss man auch reif dazu sein.

Für Behinderte nicht ausgebildet...

Erst nach meinem Theologie-Studium im
Jahre 1967 schob ich meine erste Person in
einem Rollstuhl. Das war bei den «Pfadfin-
dern-trotz-alle-dem», körperlich behinderten

Pfadfindern in der Langau in Bayern.
Wir machten einen langen Abendspaziergang

über Felder und Wiesen. Ich hatte
dabei zugleich das Gefühl von Beglückung
und Unsicherheit, ja Scham. Und ich
müsste erst 27 Jahre alt werden, um eine

solche Begegnung zu erleben. Das ist doch
sehr schlimm. Ich denke, heute hat sich da
einiges geändert - durch Praktika im
Theologiestudium oder etwa durch den
Zivildienst bei Behinderten.

Im Jahre 1975 wurde unsere Tochter
geboren. Sie kam zu früh und müsste
wochenlang in einen Brutkasten. Während dieser

Zeit bangten wir um ihr Leben und
dachten oft, dass sie höchstens als geistig
oder mehrfach behindertes Kind überleben
würde. Es war in einer nächtlichen Busfahrt
durch Berlin, dass Renate Schmitz aus
Köln, eine Studiendirektorin und spätere
Staatssekretärin im nordrhein-westfäli-
schen Bildungsministerium, jedenfalls eine
sehr gebildete und kluge Frau, mir
klarmachte, dass es meine Aufgabe sein könnte,
mich um behinderte Kinder, vielleicht gerade

um geistig behinderte, zu kümmern.
Vielleicht braucht es solche Schocks, um in
der Frage «Sensibilität gegenüber
Behinderten» aufzuwachen.

Damals war ich Assistent für Systematische

Theologie an der Freien Universität
Berlin, am Seminar für Evangelische Theologie,

wo vor allem Helmut Gollwitzer lehrte.

Meine Aufgabe bestand darin, Theologie
für «Hörer aller Fakultäten» und für
angehende Religionspädagogen zu unterrichten

- biblische Themen, Strömungen der
Kirchengeschichte, Systematische Theologie
von Barth, Tillich, Gollwitzer, Anthropologie

bei Feuerbach, Erich Fromm oder
Religionskritik bei Hegel und Marx.

Behinderte kamen auch bei diesem meinem

zweiten Durchgang durch theologische
Theorien nicht vor - bestenfalls bei Tillich,
aber auch da mehr nur indirekt, etwa in
seiner Abhandlung «Der Mut zum Sein»,
wo er sich mit der Frage der Selbstbehauptung

angesichts von Verzweiflung, Angst
und Sinnlosigkeit auseinandersetzt.4

Als mein Vertrag mit der Uni 1975 auslief,

wandte ich mich der gemeindlichen
Praxis zu. Doch als nach meinem Vikariat
eine Katechetin mich fragte, ob ich eine
gerade erst begonnene Arbeit mit behinderten

Konfirmanden fortsetzen wollte, wehrte
ich zuerst ab. Ich war dafür überhaupt nicht
ausgebildet, dachte ich. Gerade erst hatte
ich promoviert mit einer Dissertation über
einen Vertreter der amerikanischen «Tod-
Gottes-Theologie», Thomas Altizer im Zu-

41



sammenhang mit der heterodoxen Tradition
unserer Christentumsgeschichte. "Mit geistig

Behinderten würde ich doch nie über
solche theologischen Probleme reden können,

und das schreckte mich ab.
Doch bald kam die Begegnung mit eben

diesen geistig behinderten Kindern und
Jugendlichen der Gemeinde, wo ich zunächst
nur für zwei Jahre befristet Pastor im
Hilfsdienst sein wollte: mit Michael, mit Eia, mit
Thomas, mit Elke... Sie brauchten natürlich
Hilfe - Verständnis, Zuwendung. Aber ich
staunte zunehmend, dass sie oft lebendiger
waren als die sog. Nichtbehinderten. Sie
waren emotionaler und echter. Und ich
merkte, dass eine Kommunikation mit
ihnen ganz andere als die üblichen Wege
verlangte. Und das genau war eine Anfrage an
mich selbst, nicht nur an meine gelernte
Theologie.

Mit Händen begreifen, was Evangelium
heisst

Wenn es bei dieser Kommunikation auf sog.
Vereinfachungen ankommt, auf die
Elementarisierung, wie die Pädagogen sagen, dann
stellt sich die Frage: Was ist wirklich zentral

lebensnotwendig und spezifisch christlich,

wenn das «Evangelium», die Sache
Jesu Christi zur Darstellung kommen soll?5

Das war nun der Zeitpunkt, an dem ich
auf einmal ganz neu die Evangelien des
Neuen Testaments durchbuchstabierte - die
Begegnungsgeschichten zwischen Jesus
und den Aussenseitern der Gesellschaft und
die Geschichten, die Jesus selbst erzählt.
Diese Geschichten kann man z.B. im
Konfirmandenunterricht mit Behinderten und
Nichtbehinderten gut auf nonverbale Weise
behandeln - oder die Worte können ergänzt
werden durch Spielen, Malen, durchs Erleben.

Dabei habe ich - und seitdem immer wieder

neu - begriffen, mit Händen begriffen,
Hand in Hand mit geistig Behinderten
begriffen, was EVANGELIUM für sie und für
mich und vielleicht überhaupt heisst:

- dass Menschen sich als angenommen
erleben

- dass sie eine neue Lebensfreude, einen
neuen Lebensmut entdecken

- dass Menschen die Augen aufgehen und
die Ohren, und dass sie wieder gehen können

42

- dass ihnen Lasten genommen werden,
dass Befreiung erlebt wird
- dass neue Gemeinschaften entstehen,
neue Freunde sich finden

- dass Menschen vom Rande in die Mitte
rücken

- dass die Prioritäten im Leben sich
verschieben

- dass andere Werte entdeckt werden...
Bevor ich jetzt weiter über diesen zentralen

Zusammenhang von Evangelium und
Behinderten spreche, will ich erst ins Alte
Testament zurückgehen, zu einer Anfrage
an die Theologie, die ebenfalls wesentlich
für unser Thema ist: die Klage Hiobs.

II. Anfragen an biblische Theologie

1. Hiobs Anfrage
Das Buch Hiob bricht mit einem Dogma,
das bis dahin undiskutierte Voraussetzung
der alttestamentlichen Frömmigkeit war:
dem Vergeltungsdogma. Dieses besagt,
dass der kranke und behinderte Mensch zu
recht so dran ist, wie er ist. Er hat es sich
selber zuzuschreiben. Er hat irgend etwas
falsch gemacht und wird zu recht von Gott
dafür bestraft. Es sind die sog. Freunde
Hiobs, die ihm das seitenweise einzureden
versuchen: Gib's doch zu, du bist selber
schuld! Gott straft zu recht die Sünder.

Wir haben im letzten Jahr bei einem
Seminar im Haus der Kirche in Berlin
darüber ein Rollenspiel gemacht. Die an einer
Krankheit oder an einer Behinderung
Leidenden sitzen anderen gegenüber, und
diese versuchen ihnen einzureden: «Selber
schuld! Du hast dich falsch ernährt, zuviel
geraucht, zuviel Alkohol getrunken, hast
deine Konflikte mit Vater und Mutter nicht
bearbeitet, hast die falschen Bücher gelesen,

warst beim falschen Psychotherapeuten...»

Es war schrecklich, in dieser Rolle
des Schuldzuweisenden zu sein - schon
allein im Spiel, und ich merkte selbst, wie
unbarmherzig eine solche Argumentation
für die Leidtragenden war und ist. Es gibt
Umfragen darüber, dass dieses Problem des
Sichschuldigfühlens für Eltern von Behinderten

bis heute eine grosse Rolle spielt.6
Doch Hiob wehrt sich bekanntlich. Er

akzeptiert nicht diese Schuldzuweisung.
Gewiss, er hat Schuld, aber warum hat er



mehr Schuld als andere? Das ist nicht
einzusehen. Und die Schuldzuweisenden sollten

eher ehrlich mit sich selbst sein. Sie
könnten genausogut in der Situation eines
Hiob sein.

Am Ende verstummt Hiob (Kap. 39, 34f.
und 42). Er kapituliert bei der Frage: «Wo
warst du, als ich die Erde gründete?» Hiob
erkennt, dass er den Weltlauf nicht
durchschauen kann. Kein Mensch kann dies. Er
fügt sich in seine Situation. Aber er kann für
sich verbuchen, dass ihm keiner eine plausible

Theorie darüber liefern kann. Er bereut
zwar und widerruft, dass er in Unverstand
geredet habe, doch eine befriedigende
theoretische Erklärung für die Ungerechtigkeit
im Leben gibt es nicht.

Behindertes Leben ist keine Panne

Sind wir heute in dieser Frage
weitergekommen? Ich denke nicht. Die Welt birgt
soviel Schönes und Staunenswertes, aber
auf unsere Fragen wissen wir wirklich nicht
alle Antworten. Ich verweise in diesem
Zusammenhang gerne auf einen Kollegen, der
seit Jahren sich solche Fragen stellt: Ulrich
Bach aus den Orthopädischen Anstalten
Volmarstein, selber körperbehindert seit
einer Kinderlähmung während seines
Theologiestudiums. Bach geht es u.a. um das,
was er «weltanschauliche Rehabilitation»
nennt. Er beharrt darauf, dass Gott kein
Schöpfer nur vollkommenen Lebens ist,
sondern dass er, Ulrich Bach, als Rollstuhlfahrer

gleichwertig ist mit anderen, nicht-
behinderten Menschen und Geschöpfen.
«Gott will, dass dieses Leben mein Leben
ist» - keine blosse Panne, kein Leben
minderen Grades.

In einem seiner Bücher erzählt er die
Unterhaltung mit einem österreichischen
Offizier: «In Kärnten sässen wir an einem
warmen Sommerabend auf der Wiese des
Gasthauses und tranken Bier. Ein
österreichischer Offizier fragte mich - so etwas
fragt sich offensichtlich leichter, wenn man
schon einige Gläser getrunken hat: <Hoch-
würden, wie werden Sie denn - damit
fertig?) Und bei <damit> nickte er bedeutungsvoll

in Richtung der Räder meines
Rollstuhls. Aus der Anrede <Hochwürden>
schliesse ich, dass er wissen will, wie ich als
Christ - oder allgemeiner: wie man als

Christ - <damit> fertig werden kann. Also
antworte ich: <Als Christ versuche ich, mir
klarzumachen: Gott will, dass dieses Leben
mein Leben ist.> Ich hatte den Satz kaum
vollendet, da kam sein energischer
Widerspruch: <A na, will jo monches, aba dös will
er nicht! >»7 In Ulrich Bachs Theologie gilt:
Gott hat auch ihn als den Behinderten
geschaffen. Das ist zwar unbegreiflich. Aber
das hilft ihm, sein Leben zu bejahen. Bach
hat etwas gegen unsere glatten Sätze über
Gott.

Gott hat es genauso mit dem «finsteren
Tal» zu tun wie mit der «sommerlichen
Wiese». Bach möchte, dass Theologie und
Anthropologie die Behinderten nicht aus-
schliessen, dass sie in ihnen nicht
Geschöpfe minderen Ranges sehen. Behinderte

sollen in unsere sog. normalen
Denksysteme integriert werden, bzw. diese müssen

entsprechend geändert werden.

«Warum gerade ich...?»

Vor wenigen Jahren erschien ein Buch mit
dem Titel «Warum gerade ich...?» von Erika

Schuchhardt.8 In ihm werden 260
Biographien von Betroffenen - meist Mütter
von behinderten Kindern - auf die Art ihrer
Verarbeitung ihres Lebensschicksals untersucht.

Schuchhardt kommt zum Ergebnis,
dass nur bei einer Minderheit von Betroffenen,

aber immerhin bei einer Minderheit,
eine letztlich positive Art der Krisenverarbeitung

vorliegt. Diese Menschen, seien
es Behinderte, seien es Angehörige, meist
Mütter, verarbeiten das Leid, in das sie
durch die Behinderung gestürzt wurden, so,
dass sie dadurch eine Stärke neuer und
intensiver Art empfangen. Und viele haben
gerade mit angelernter Theologie und in der
Begegnung mit Repräsentanten der Kirche
die grössten Schwierigkeiten. Theologie
und Kirche erweisen sich meist gerade nicht
als hilfreich, sondern als beschönigend,
beschwichtigend, belehrend, Schuldgefühle
produzierend oder sie für kirchliche Zwek-
ke vereinnahmend.

Erika Schuchhardt unterscheidet acht
Phasen der Krisenverarbeitung:
- Die erste Stufe ist die der Ungewissheit:
«Hat das etwas zu bedeuten?» «Das muss
doch ein Irrtum sein.» «Was soll das schon
bedeuten!» «Das kann nicht sein!»

43



- Die zweite Stufe ist die der Gewissheit:
Jetzt werden sich die Betroffenen über den
Verlust von bestimmten Lebensmöglichkeiten

klar. Aber immer noch sträuben sie sich
dagegen.

- Die dritte Stufe ist die der Aggression:
Jetzt kommen emotionale Ausbrüche.
«Warum gerade ich?»

- Vierte Stufe ist die Verhandlung: Alles
mögliche wird unternommen - Konsultation

vieler Ärzte, Gelöbnis der totalen
Umkehr des Lebens, Wallfahrten...
- Fünftens die Depression: Hoffnungen
werden begraben. «Es ist alles sinnlos.»
Von Träumen und Wünschen wird endgültig

Abschied genommen. Diese Trauerarbeit

ist, wenn sie gelingt, wichtig zur
Vorbereitung der nächsten Stufe.

- Sechstens die Annahme: Die Betroffenen
fühlen sich leer, aber wie befreit. Sie sind an
ein Ende gekommen, aber bereit, sich neuen
Einsichten zu öffnen. «Ich erkenne jetzt...
Ich bin, ich kann, ich will... Ich lebe jetzt
mit meiner individuellen Eigenart.»
- Die siebte Stufe ist also die der Aktivität:
«Der selbstgefasste Entschluss, mit der
individuellen Eigenart zu leben, setzt Kräfte
frei, die bisher im Kampf gegen sie eingesetzt

wurden». «Die Betroffenen erkennen,
dass es ja nicht bedeutend ist, was man hat,
sondern was man aus dem, was man hat,
gestaltet.» Man definiert sich neu innerhalb
gesteckter Grenzen, geht das Wagnis ein,
eigenständig zu handeln.

- Achtens die Solidarität: «Werden vom
Leiden Betroffene in den beschriebenen
Phasen angemessen begleitet, erwächst in
ihnen irgendwann der Wunsch, selbst in der
Gesellschaft verantwortlich zu handeln.»
Die Behinderung tritt in den Hintergrund,
das gesellschaftliche Handlungsfeld tritt in
das Bewusstsein und fordert zum gemeinsamen

Handeln heraus. Die letzte Phase wird
nur von wenigen Behinderten, aber auch
selten von Nichtbehinderten erreicht... «Es
gibt am Ende keine Lösung im Sinne von
Erlöstwerden von der Last. Die einzig mögliche

Lösung besteht darin, nicht mehr im
Widerstand gegen, sondern mit dem scheinbar

Unannehmbaren zu leben, und zwar als
Übernehmen einer neuen Aufgabe, die es
individuell so wie solidarisch zu gestalten
gilt.» Es kommt dabei zu einer
«Selbstverwirklichung durch Anders-Sein» inmitten

44

der ganz anderen, im Grunde unmenschlichen

Leistungsnormen unserer Gesellschaft.

Erika Schuchhardt versteht die acht Stufen

ebenso als Spirale, d.h. die Betroffenen
müssen sich «wie in einer Spirale hochwinden»,

durch widersprüchliche Erfahrungen
hindurch, bis sie zu einer Klarheit über ihr
neues Lebensverständnis gelangen. Dies ist
ein lebenslanges Lernen, «eine Gestalt der
engen Pforte, die zum Leben führt» (Mt 7,
14). Entscheidend ist: Wir können die Krise
oder das Leiden nicht abschaffen. Krebs,
Partnerverlust oder die Behinderung eines
Kindes werden lebenslang bleiben. «Aber
wir können die Bedingungen, die Art und
Weise, unter denen Menschen von Krisen
oder vom Kreuz getroffen werden, verändern,

und wir können uns selber ändern;
darin liegt die Überschreitung der
Grenzen.»9

2. Paulus als Behinderter

Die Theologie des Paulus ist mir für die
Arbeit mit Behinderten sehr wichtig geworden.
Paulus war wohl selbst ein Behinderter.

Das wissen viele nicht: Paulus war
vielleicht so etwas wie ein Epileptiker. Es gibt
Untersuchungen darüber.10 Ausgerechnet
Paulus war nach damaligem normalem Urteil

ein minderwertiger Mensch. Krank oder
behindert zu sein, bedeutete zu jener Zeit
nicht nur in praktischer Hinsicht etwas
Schlimmes, nicht nur wegen der körperlichen

Schmerzen oder Behinderungen,
sondern weil Krankheit oder Behinderung als
etwas Dämonisches, als etwas von bösen
Geistern Bewirktes angesehen wurde.
Normalerweise spuckten die Menschen vor so
jemandem aus, um den Zauber abzuwehren,
den sie bei solcher Krankheit oder Behinderung

am Werk sahen. In einem seiner Briefe
bedankt sich Paulus dafür, dass die
Gemeindeglieder in einer Gemeinde in Gala-
tien, der heutigen Türkei, wo er Menschen
für sein Evangelium gewonnen hatte, nicht
vor ihm ausspien (Gal 4, 13f.). Die
Wertschätzung, die Paulus von diesen Mitchristen

erfuhr, verhinderte das. Aber andere,
seine Gegner, haben wahrscheinlich vor
ihm ausgespuckt.

Es gibt bei Paulus in einem seiner Briefe
eine Stelle, wo er seine Gottes- und seine



Lebenserfahrungen in bezug auf seine
Behinderung zusammenfasse «Und damit ich
mich der Überschwenglichkeit der
Offenbarungen nicht überhebe, wurde mir ein
Dorn für das Fleisch gegeben, ein Engel
Satans, dass er mir ins Gesicht schlage,
damit ich mich nicht überhebe. Mit Bezug
auf diesen habe ich den Herrn dreimal gebeten,

dass er von mir ablassen möchte. Und
er hat zu mir gesagt: Meine Gnade ist genug
für dich, denn die Kraft erreicht ihre
Vollendung in Schwachheit. So will ich nun am
liebsten mich vielmehr der Schwachheiten
rühmen, damit die Kraft Christi bei mir
Wohnung nehme. Daher habe ich Wohlgefallen

an Schwachheiten, an Misshandlungen,

an Nöten, an Verfolgungen und Ängsten

um Christi willen: denn wenn ich
schwach bin, dann bin ich stark» (2 Kor 12,

7-10).
Ja, das sind berühmte und starke und

doch wieder fremde, ja ärgerliche Sätze.
«Wenn ich schwach bin, dann bin ich
stark», das klingt nach Selbstbetrug, ja nach
Überheblichkeit - vielleicht sogar nach
Masochismus. Hat ein solcher Mensch
sogar noch Spass am Leiden? Nein, Paulus hat
auch immer wieder - dreimal heisst es hier
in dem Brief - darum gebeten, dass der
«Stachel im Fleisch», sein körperliches
Leiden also, von ihm weggenommen werden

möchte. Vergeblich. Er muss akzeptieren.

Und er lernt, er erfährt es, dass ihm
dadurch eine Kraft ganz anderer Art
geschenkt wird.

Es könnte uns doch zu denken geben,
dass gerade ein Mensch wie Paulus, ein
Behinderter, zu solch einer Quelle von
Kraft für soviele Menschen wurde. Seine
Briefe sind ja noch heute Quelle der
Inspiration für unsere Frömmigkeit.

Dieser Mensch, Paulus, hat viel gelitten,
nicht nur wegen seiner Behinderung,
sondern weil er sich für die Wahrheit Jesu
engagierte. Er hat im fortgeschrittenen Alter
die grössten Strapazen auf sich genommen,
reiste, eckte an, litt Verfolgungen und konnte

Menschen für ein Leben neuer Art befreien.

Ich denke, Paulus war auf der höchsten
Stufe im Schema von Erika Schuchhardt
angekommen - in einem Leben, das nicht
mehr fragt: «Warum bin gerade ich so sehr
durch Krankheit und Behinderung
benachteiligt?» Paulus engagierte sich vielmehr/wr

Menschen. Sein Trachten galt einem Leben
in der Verbundenheit mit allen Menschen.
Die Liebe zum Menschen und zur ausser-
menschlichen Kreatur galt ihm als das

Wichtigste.
Wir kennen seine Sätze: «Nun aber bleiben

Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei,
am grössten aber unter ihnen ist die Liebe»
(1 Kor 13). «Freut euch mit den Fröhlichen
und weint mit den Trauernden!» (Rom 12,
15). «Dienet einander durch die Liebe!»
(Gal 5, 13f). «Einer trage des anderen
Lasten...» (Gal 6, 2).

Es gibt auch bei ihm keine Lösung im
Sinne von Erlöstwerden von der Last der
Behinderung. Die Lösung besteht für ihn
darin, mit dem Unannehmbaren zu leben,
und zwar als Übernehmen der Aufgabe, in
der Gesellschaft verantwortlich zu handeln.

3. Jesu Begegnung mit Behinderten

Ich komme wieder auf die Evangelien
zurück. Vor dem skizzierten Hintergrund des
damaligen Verständnisses von Krankheit
und Behinderung ermessen wir jetzt um so
mehr den Mut Jesu, in Kranken und Behinderten

keine irgendwie besonders schuldige,

sündige, von Gott gestrafte oder von
Gott geprüfte Menschen zu sehen, die man
mit Recht zu meiden hätte.

«Jesus der Heiler»

Die Frage: «Meister, wer hat gesündigt, dieser

oder seine Eltern?» (Joh 9, 2), weist
Jesus ab, so bei der Heilung des Blindgeborenen,

ähnlich bei der Heilung des Gelähmten,

dem er seine Sünden vergibt, oder bei
seiner Antwort auf die Frage, ob denn die
Toten beim Einsturz des Turmes von Siloah
oder die von den Römern Ermordeten eine
grössere Sünde auf sich geladen hätten als
andere Menschen (Lk 13, 1-5).

«Jesus der Heiler» heisst ein Buch von
Helmut Hark.11 Ihm geht es darum, zu
zeigen, dass heilen wirklich ein zentrales und
nicht ein nebensächliches Anliegen Jesu
war. Das beschreibt auch eine ältere, leider
kaum bekannte Studie des Krankenhausseelsorgers

Friedrich Fenner an der Charité
in Berlin aus den 30er Jahren.12 Eine solche
exegetisch-seelsorgerliche Studie hätte ich
gerne schon einige Jahre früher, z.B. wäh-

45



rend des Theologiestudiums, gelesen.
Vielleicht hätte ich dann genauer hingeschaut,
dass in den Evangelien ja tatsächlich immer
wieder betont wird, dass Jesus viele
Menschen heilte (Mt 4, 23; 9, 35; 15, 30).

Wir haben wohl eher gelernt, dass Jesus

vor allem eine Lehre verkündete, eine
Botschaft - die vom herannahenden oder
schon gekommenen Reich Gottes, die
Botschaft der Liebe Gottes zu allem, die aber
auch Busse und Gericht nötig machte. Die
Reichgottes-Botschaft ist sicher zentral für
Jesus, aber sie ist wohl enger und wesentlicher

mit der konkreten Befreiung und
Heilung von Menschen verbunden, als wir
oft annehmen. An vielen Stellen ist in
einem Atemzuge von seiner Predigt des

Evangeliums und seinen Heilungen die
Rede (Mt 4, 23; 9, 35). Ja, die Heilung von
psychischen Krankheiten, von Dämonen,
wie man damals sagte, war für Jesus gerade
das Zeichen, dass das Reich Gottes schon
gekommen ist. «Wenn ich dagegen durch
den Geist Gottes die Dämonen austreibe,
so ist ja das Reich Gottes zu euch
gekommen» (Mt 12, 28). Auch auf die Frage
des gefangenen Johannes des Täufers, ob
Jesus derjenige sei, «der da kommen soll»,
der Messias also, antwortete Jesus: «Blinde
werden sehend und Lahme gehen,
Aussätzige werden rein und Taube hören,
Tote werden auferweckt und Armen wird
frohe Botschaft gebracht...» (Mt 11,5).

Predigen und heilen, Botschaft vom Reiche

Gottes und konkrete Hilfe und Befreiung

sind für Jesus offenbar dicht miteinander

verwoben. Ich denke, da ist in der
Folgezeit wieder auseinandergeraten, was im
Evangelium ursprünglich zusammengehört.

Vielleicht sind wir heutzutage wieder neu
bereit, auf diesen Zusammenhang zu achten.

Was hilft eine abstrakte theologische
Lehre einerseits und andererseits eine
Medizin, die nicht den ganzen Menschen sieht,
die nicht seine Seele sieht? Durch die
Erkenntnisse moderner Psychosomatik spüren
wir heute stärker den Zusammenhang von
Seele und Körper.

Hierher gehört auch der Satz: «Dein
Glaube hat dir geholfen». In Variationen
taucht dieser Satz ja öfter auf. Er bezieht
sich nicht - wie wir vielleicht gelernt haben

- in erster Linie auf die Anerkennung Jesu
als eines übernatürlichen Menschen, als

«Sohn Gottes» und als exklusiven Wundertäters,

sondern auf die Kraft des Vertrauens,
auf die Energie und den Willen, gesund zu
werden, die in den heilungsuchenden
Menschen selbst liegen. Das lässt sich an den
einzelnen Heilungsgeschichten recht gut
erkennen, z.B. bei der Heilung des Gelähmten

(Mk 2) oder bei der Heilung der
blutflüssigen Frau (Mt 9, 20ff.). Dass die
psychischen Kräfte des Menschen, dass der
Heilungswille entscheidend für den Gesun-
dungsprozess eines Menschen ist, das wird
z.B. in der modernen Krebstherapie bestätigt.

Es gibt inzwischen einige sehr
überzeugende Studien darüber.13

Umwertung der Werte

Jesus hat sicher anders als Paulus in erster
Linie Krankheiten und Behinderungen zu
heilen versucht - vielleicht im
Überschwang des Glaubens an das hereinbrechende

Reich Gottes, in dem es keine
Krankheiten und Behinderungen mehr
geben soll. Aber Jesus vertritt darum keinesfalls

das Ideal eines leidfreien Lebens für
sich selbst.

Als er einmal von den bevorstehenden
Leiden des Menschensohnes spricht, macht
ihm Petrus Vorwürfe. Darauf Jesus: «Du
sinnst nicht, was göttlich, sondern was
menschlich ist!» (Mk 9, 33.). Jesus war
selbst weder krank noch behindert, aber er
fühlte sich intensiv in die Situation von
Kranken und Behinderten ein, hatte Erbarmen

mit ihnen, trauerte und weinte mit
ihnen: «Als er aber die Volksmenge sah,
fühlte er Erbarmen mit ihnen; denn sie waren

abgequält wie Schafe, die keinen Hirten
haben» (Mt 9, 36).

Durch die freiwillige Übernahme von
Leiden wird Jesus selbst zu einem
Menschen, der Leid mitträgt. Er ahnte den tödlichen

Konflikt mit den Mächtigen seiner
Umgebung. Was wir an Jesus beobachten
können, ist überhaupt seine Umwertung der
üblichen Werte. Darin ist er einem Paulus
ähnlich, bzw. Paulus hat auf der Linie Jesu
weitergedacht und nicht nur gedacht,
sondern zu leben versucht. Wir kennen Jesu
Sätze: «Der Grösste soll werden wie der
Jüngste, und der Hochstehende wie der
Dienende... Ich aber bin mitten unter euch wie
der Dienende...» (Lk 22, 26f.). Oder von

46



den Jüngern heisst es: «Es stieg aber ein
Gedanke in ihnen auf, wer wohl der Grösste
unter ihnen wäre. Da aber Jesus den Gedanken

ihres Herzens kannte, nahm er ein
Kind, stellte es neben sich und sprach zu
ihnen: Wer dieses Kind um meines Namens
willen aufnimmt, der nimmt mich auf; und
wer mich aufnimmt, der nimmt den auf, der
mich gesandt hat. Denn wer der Kleinste
unter euch ist, der ist gross» (Lk 9, 46ff.).

Die Kinder waren damals ebenfalls die
Schwachen in der Gesellschaft. Jesus
solidarisiert sich mit ihnen. Auch das gehört zu
seiner Botschaft, besser zur Erfahrung des

Evangeliums, das er eben nicht nur verkündigte,

sondern lebte.

III. Anfrage an Kirche und Gemeinde

1. «Eine Gemeinde ohne Behinderte ist
eine behinderte Gemeinde»

Wenn wir das nun im Auge behalten, dass
in den Evangelien behinderte und kranke
Menschen uns auf Schritt und Tritt begegnen,

wenn das, was Jesus brachte, sowohl
eine gute Botschaft als auch vielfach
konkrete Heilung und Befreiung war, gerade
für die Menschen am Rande der Gesellschaft,

dann fällt um so mehr auf, dass in
unseren normalen Gemeinden meist wenig
behinderte Menschen zu finden sind. Das
ist wirklich ein Widerspruch zum Evangelium.

Das dürfte eigentlich nicht sein, nicht
von der Sache her, um die es uns in Kirche
und Gemeinde geht.

Das wird ja auch schon rein äusserlich
darin deutlich, dass - jedenfalls bei uns in
Berlin - die wenigsten Gemeindezentren
behindertengerecht gebaut sind. Ein ähnliches

Defizit zeigt sich hinsichtlich der
kirchlichen Stellen für Behindertenarbeit.
Wir haben z.B. in Westberlin kein Amt, das
sich stadtweit um die Belange von
Körperbehinderten und keines, das sich um
Geistigbehinderte kümmert. Und das wäre
dringend nötig. In Ostberlin und in den
einzelnen Kirchenprovinzen der
Berlin-Brandenburgischen Kirche sieht es wohl nicht
besser aus. Da wird vieles geändert und neu
geschaffen werden müssen - und das bei
eher sinkenden Finanzmitteln.

Wir kennen die Rede von der «heilenden
Gemeinde». Diese ergibt sich in der Konse¬

quenz des Evangeliums. Die Delegierung
diakonischer Aufgaben vor allem an die
grossen Einrichtungen der Diakonie hatte
ihren Sinn, hat aber auch zur Verdrängung
von diakonischen Aufgaben geführt, die in
Gemeinden auf je spezifische Art
wahrgenommen werden können. Wenn z.B. im
Ortsbereich einer Gemeinde ein Heim für
Behinderte existiert, dann ist es schon
angebracht, dass man sich um Kontakte dorthin
bemüht und einmal überlegt, wie man in
Richtung Integration tätig werden könnte.
Leider ist das gar nicht selbstverständlich.

Es gibt noch viele andere Möglichkeiten,
für Behinderte tätig zu werden - durch
«praktische Alltagshilfen aller möglichen
Art: Hilfen bei der Selbstversorgung,
pflegerische Hilfen, Begleit- und Transporthilfen,

Kommunikationshilfen (vorlesen,
dolmetschen u.a.) Aufsichts-, Sitter-,
ElternVertretungsdienste.. .»'4

Die Gegenwart von Behinderten verändert

eine Gemeinde - im Gottesdienst, in
den einzelnen Gruppen, in der ganzen
Atmosphäre... Es sind Veränderungen, die
im allgemeinen von allen Beteiligten als
positiv erlebt werden. Umgekehrt ist «eine
Gemeinde ohne Behinderte eine behinderte
Gemeinde», wie der bekannte Satz bei der
ökumenischen Konsultation in Bad Saarow
(DDR) im Jahr 1978 lautete. 15 Es geht darum,

dass in unseren Gemeinden behinderte
und kranke Menschen viel mehr vorkommen,

nicht nur als Objekte spezieller
Betreuung von seiten der «Nichtbehinderten»
und «Gesunden», sondern als vollgültige,
ernstzunehmende Partner, Mitglieder,
Mitarbeiter. Und die Probleme von Krankheit
und Gesundheit, Behinderung und Leben
mit Behinderungen sollten im Lichte des
Evangeliums eine viel grössere Rolle spielen.

«Heilende Gemeinde» ist sicher zuerst im
übertragenen Sinne gemeint, nicht im engeren

(schul)medizinischen Sinne. Aber wenn
behinderte und kranke Menschen in der
Gemeinde wirklich sich als angenommen
erleben, wenn ihre Probleme ernst genommen

werden, wenn dies auch für das Beten
einer Gemeinde wesentlich ist und für ihre
Symbole und Riten, für die Art ihrer Musik,
für ihre Tänze, ihre Lieder, für das Äussere
eines Gemeindezentrums und für den ganzen

Geist in einer Gemeinde, dann hat das

47



Auswirkungen beim Gesundwerden und in
der Weise des Umgangs mit bleibenden
Behinderungen.

Ulrich Bach hat in seinem Büchlein
«Heilende Gemeinde?» Ansätze in dieser
Richtung abgewertet, wohl vor allem, um
deutlich zu machen, dass Botschaft und
Handeln Jesu auch ihm, dem bleibend
Körperbehinderten, in voller Weise gelten -
und nicht erst dann zum Zuge kämen, wenn
er seine Behinderung los würde. Dieses
Anliegen setzt Bachs «weltanschauliche
Rehabilitation» fort - hier nicht hinsichtlich
des Verhältnisses zwischen «Schöpfer und
Geschöpf», sondern zur Frage nach der
Bedeutung Jesu für uns. Aus diesem legitimen

Bestreben Bachs muss aber doch nicht
folgen, dass Heilungen im übertragenen
und im engeren medizinischen Sinne, wo
sie im Umkreis des Evangeliums möglich
werden, für nicht wichtig anzusehen
wären.16

Ganz anders sieht Walter J. Hollenweger
den Zusammenhang «Heil und Heilung».
Er zieht Linien bis in unser heutiges
Zusammenleben in der christlichen Gemeinde,
bringt eine «Gemeindeliturgie für Kranke
und Gesunde» sowie Hinweise auf ausser-
europäische Weisen des Umgangs mit
Krankheit und Heilung, Behinderung und
Befreiung.17

2. Tierliebe als «Argument» für
Euthanasie?

Jetzt nenne ich ein anderes exemplarisch
gemeintes Stichwort: «pränatale Diagnostik».

Ich denke, hier ist Kirche aufgerufen,
wachsam zu sein. Es kann doch nicht normal

werden oder bleiben, dass Kinder
abgetrieben werden, wenn die Fruchtwasseruntersuchung

auf ein Down-Syndrom
hinweist. Ich habe selbst erlebt, wie Eltern sagten:

«Ein Glück, jetzt können wir unser
Kind bekommen und es akzeptieren,
seitdem die Untersuchung ergeben hat, dass es
nicht behindert ist!» Von vornherein einen
Standard anzusetzen: Ein mongoloid-behin-
dertes Kind - und das heisst für viele doch
wohl überhaupt ein behindertes Kind - soll
nicht sein, weil es «zuviel Mühe» macht
oder weil es in unserer Welt der Konkurrenz

und Leistung «nichts Vernünftiges»
werden kann oder weil es nicht in gleicher

48

Weise wie andere Normalbürger Konsumwünsche

entwickelt usw., soll das die
Grundeinstellung gegenüber Behinderten
werden oder bleiben?

Anders ist hier biblisches und christliches
Nachdenken über den Menschen - und
zwar jeden Menschen - als «Bild Gottes»,
als Begnadeten, als Geschaffenen und letztlich

nur von Gott her zu «Rechtfertigenden»,
wie Paulus schreibt. Oder wie

Bonhoeffer sagt: «Wo sollte auch, ausser in
Gott, der Massstab für den letzten Wert
eines Lebens liegen?» Eine solche
biblischchristliche Sicht vom Wert eines jeden
Menschen ist heute nicht mehr selbstverständlich.

Wenn Menschen nicht mehr diese

Dimension auf Gott hin oder von Gott
her akzeptieren, dann hat das Auswirkungen

auf ihr Menschenbild und ihre Ethik.
Als Beispiel einer nach- und antichristlichen

Sicht nenne ich die Gedanken des
australischen Philosophen Peter Singer. Er
schreibt: «Menschenaffen, kleinere Affen,
Hunde, Katzen und selbst Mäuse und Ratten

haben ein stärkeres Bewusstsein von
dem, was mit ihnen geschieht, und sind
schmerzempfindlicher usw. als viele
hirngeschädigte Menschen, die in Krankenhäusern

und anderen Institutionen lediglich
dahinvegetieren.» «So scheint es, dass die
Tötung eines Schimpansen schlimmer ist
als die Tötung eines schwer geistesgestörten

Menschen, der keine Person ist.» Oder:
«...die Tötung eines behinderten Säuglings
ist nicht moralisch gleichbedeutend mit der
Tötung einer Person. Sehr oft ist sie
überhaupt kein Unrecht.»18 Singers Thesen sind
vor allem durch den - wegen seines geplanten

Vortrages geplatzten - Kongress der
Lebenshilfe 1989 in Marburg bekannt
geworden.19

Peter Singer ist zwar einer der führenden
Vertreter der internationalen
Tierbefreiungsbewegung. Aber das Leben der einen
Kreatur aufzuwerten, um das der anderen
abzuwerten, das ist kein guter Weg. Umgekehrt

kann ein Singer die christliche Theologie

und Kirche zu Recht fragen, was sie
denn in den vergangenen Jahrhunderten
zum Schutz der Tiere beigetragen haben.
Die aus Genesis 1 entnommene Sonderstellung

des Menschen hat gerade in den christlich

geprägten Gesellschaften zur schlimmen

Behandlung aussermenschlicher Krea-



turen geführt. Und trotz des Glaubens an die
Gottesebenbildlichkeit jedes Menschen hat
leider auch die Kirche nicht immer die
Würde jedes Menschen verteidigt.

3. Die Aufgabe der politischen Diakonie

Ein letzter Punkt betrifft die Aufgabe der
politischen Diakonie im Hinblick auf die
Ursachen von Behinderungen und Krankheiten.

Es genügt doch nicht, immer nur
«hinterher» Arbeit zu leisten, eben mit den
Behinderten. Wir müssen uns doch auch
fragen, woher Behinderungen stammen und
wieso diese immer mehr zunehmen. Und
sie nehmen jährlich zu:
- unter anderem durch gestiegene
Radioaktivität aufgrund der Nutzung von
Atomenergie. Z.B. wurden 9 Monate «nach
Tschernobyl» in einem Ort an der
türkischen Schwarzmeerküste 12 missgebildete
Kinder geboren, in einer Gegend, wo es
derart gehäuft noch nie zu solchen Missbildungen

gekommen war, was man sich nur
durch den Weg radioaktiver Wolken aus
Weissrussland erklären konnte.20

- oder durch die vielen Verkehrsunfälle,
vor allem beim Autofahren. Allein in der
alten BRD wurden jährlich 80000 Personen
durch Autofahrer leicht oder schwer
verstümmelt.21

- oder durch Produktion von Umweltgiften
wie Dioxin. Besonders darauf aufmerksam
wurde die Öffentlichkeit 1976 durch die
Explosion der Chemiefabrik in Seveso und
die anschliessenden Missbildungen bei Tieren

und Menschen.22
Auch durch die moderne Medizin selbst

kommt es mehr als früher zu Behinderungen.

Viele neugeborene Behinderte hätten
früher nicht überlebt. Wir können deshalb
sagen: Behinderte zahlen den Preis für
unsere heutige hochtechnisierte Welt. Sie sind
der Schatten unserer gestiegenen Ansprüche,

die Opfer unserer modernen Lebensweise.

Ihr Leiden hat in gewisser Weise
stellvertretenden Charakter.

Das erinnert an Jesaja (Kap. 53): Das
Aussehen Behinderter hat oft weder «Gestalt

noch Schönheit». Viele Nichtbehinderte
wähnen sie für nichts wert, aber sie

tragen unsere Schmerzen... Doch gerade auf
sie aufmerksam zu werden, kann heilend
für uns alle sein!

1 Wolfliart Pannenberg, Was ist der Mensch? Die
Anthropologie der Gegenwart im Lichte der Theologie,

Göttingen 1962.
2 Zit. nach: Erich Klingner, Luther und der deutsche
Volksglaube, Diss. Berlin 1912, S. 60.
3 Dietrich Bonhoeffer, Ethik, München 1963, S. 174,
171.
4 Paul Tillich, Der Mut zum Sein, Stuttgart 1968.
5 Zum Begriff der Elementarisierung vgl. z.B. Karl
Ernst Nipkow, Das Evangelium als Grund und Hilfe
an Schulen für Behinderte, in: Evangelium und Behinderte,

hg. vom Comenius Institut, Münster 1978, S.

79.
6 Anna-Katharina Szagun, Behinderung. Ein
gesellschaftliches, theologisches und pädagogisches
Problem, Göttingen 1983, S. 36ff.
7 Ulrich Bach, Boden unter den Füssen hat keiner,
Göttingen 1980, S. 99.
8 Erika Schuchhardt, Warum gerade ich...? Leiden
und Glaube, Offenbach 1981.
9 A.a.O., S. 30ff.
10 Vgl. z.B. Albert Schweitzer, Die Mystik des Apostels

Paulus, Tübingen 1930 (1. Aufl.), S. 152.
11 Helmut Hark, Jesus der Heiler, Olten 1988.
12 Friedrich Fenner, Die Krankheit im Neuen Testament.

Eine religions- und medizingeschichtliche
Untersuchung, Leipzig 1930.
13 Vgl. Le Shan, Psychotherapie gegen den Krebs,
Stuttgart 1982; Jeanne Achterberg, Die heilige Kraft
der Imagination, Bern-München-Wien 1977.
14 Klaus von Lüpke, Mobile Integrationsförderungs-
dienste für Menschen mit Behinderung, Referat in der
Diakonischen Akademie Stuttgart am 7.3.90
15 Leben und Zeugnis der Behinderten in der christlichen

Gemeinde, Memorandum einer Konsultation in
Bad Saarow (DDR), April 1978, in: Geiko Müller-
Fahrenholz (Hg.), Wir brauchen einander. Behinderte
in kirchlicher Verantwortung, Frankfurt/M. 1979.
16 Ulrich Bach, «Heilende Gemeinde»? Versuch,
einen Trend zu korrigieren, Neukirchen-Vluyn 1988.
17 Walter J. Hollenweger, Geist und Materie.
Interkulturelle Theologie III, München 1988.
18 Peter Singer, Praktische Ethik, Stuttgart 1984, S.

84, 136, 188.
19 Bio-Technik - Ethik - geistige Behinderung. Ein
europäisches Symposium, ein Eklat und sein Hintergrund,

hg. von der Bundesvereinigung Lebenshilfe für
geistig Behinderte e.V., Postfach 80, D-3350 Marburg
7. - Auch das Dezemberheft 1990 von PULS, der
Zeitschrift der schweizerischen Behindertenbewegung,

befasst sich mit diesem Thema. Mit Peter Singers

«Ethik» setzen sich vor allem die Beiträge von
Susanne Schriber und Christian Mürner sowie der
Bericht von Aiha Zemp über eine Tagung im Gottlieb
Duttweiler-Institut zu «Argumentationen in der aktuellen

Euthanasie-Debatte» auseinander (Anm. des
Red.).
20 In: Psychologie heute, Februar 1987 (Nachdruck
aus dem türkischen Nachrichtenmagzain «Nokta»).
Inzwischen kommen noch viel schlimmere Statistiken
aus Weissrussland und der Ukraine - oder aus
Kasachstan, wo bis vor kurzem Atombombentests
durchgeführt wurden.
21 Volker Krumm, Wie man aus Autofahrern anständige

Menschen macht, in: Psychologie heute, Juli 1990.
22 Egmont R. Koch/Fritz Vahrenholt, Seveso ist überall.

Die tödlichen Risiken der Chemie, Köln 1978.

49


	Arbeit mit Behinderten - Anfrage an Theologie und Kirche. I., Anfrage an meinen theologischen Werdegang ; II., Anfragen an biblische Theologie ; III., Anfrage an Kirche und Gemeinde

