
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz - eine Deutung der Zeichen der
Zeit : zur Neuauflage von "Die Bibel - eine Deutung"

Autor: Spieler, Willy

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


chen Punkten positiv an ihr anknüpfen
müsste. Und er erinnert an «die Krise des
westlichen Sozialstaates, also eines weiteren

Versuches, Gleichheit und Teilhabe
aller an der Gemeinschaft ökonomisch, sozial
und politisch, zu sichern». Der jetzt in seiner

bisherigen Form untergehende Sozialismus

habe die kapitalistische Gesellschaft
immerhin gezwungen, ihrerseits nach
Lösungen der sozialen Frage zu suchen. Der

gleichberechtigte Zugang aller zur Bildung,
das Recht auf Arbeit, Wohnung und freie
medizinische Betreuung blieben
Grundvoraussetzungen einer jeden gerechteren,
für ihn sozialistischen Gesellschaft.

Hans Steiger

Jean Villain, «Die Revolution verstösst ihre Väter»,
Aussagen und Gespräche zum Untergang der DDR.
Zytglogge Verlag, Bern 1990. 264 Seiten, Fr. 28.-.

Willy Spieler

Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz -
eine Deutung der Zeichen der Zeit
Zur Neuauflage von «Die Bibel - eine Deutung»

Leonhard Ragaz wollte die Bibel «nicht als
Schriftgelehrter» auslegen, sondern sie als
«die Botschaft vom Reiche Gottes und seiner

Gerechtigkeit für die Erde» (I, 7f.) neu
verkündigen.1 Reich Gottes ist für ihn der
grösstmögliche Gegensatz zum
«Weltreich», dessen «Urtypus» sich im «Imperium

Romanum» (VII, 227) verkörpert. Das
Reich Gottes ist zwar «nicht von dieser
Welt», aber nicht, weil es dem Jenseits
vorbehalten wäre, sondern weil es «von anderer

Art als das Reich der Welt» ist, «was
sich besonders darin zeigt, dass es sich nicht
mit dem Schwert, überhaupt nicht mit
Gewalt, durchsetzen will» (VII, 154f). Reich
Gottes ist als Botschaft «für die Erde» das

Gegenteil von JenseitsVertröstung und
Heilsegoismus, eine durch und durch politische
Sache, die Bibel deshalb das «grösste
Revolutionsbuch» (III, 187).

Nach diesem «Grundsinn» (I, 10) der
Bibel kann Ragaz die Zeichen der Zeit deuten,

und das heisst: «in der Gegenwart Gott
als den Lebendigen erfahren» (I, 32). Die
Zeichen der Zeit sind aber nicht nur der
Schlüssel zur Deutung der Gegenwart,
sondern auch zur Deutung der Bibel selbst, die
«sich in der geschichtlichen Entfaltung der
Wahrheit, die sie vertritt, immer wieder neu
erschliesst» (I, 20). In dieser hermeneuti-
schen Dialektik von der Bibel her auf die
Zeichen der Zeit hin und von den Zeichen

der Zeit her auf die Bibel hin liegt der
prophetische Beitrag von Ragaz. Seine Deutung

steht denn auch im Gegensatz zur
«entarteten Religion», die «dem Unrecht
der Welt eine ideologische Sanktion
erteilt» (VII, 57). An der einzigen Stelle, wo
Ragaz ausdrücklich von den «Zeichen der
Zeit» redet, kommt er auf diesen Gegensatz
zu sprechen: «Je und je versteht die Religion

nicht die Zeichen der Zeit, in denen der
lebendige Gott redet» (I, 117). «Religion»
macht aus der Erbsünde ein Dogma, das
«Unrecht, Not und Tod» zur «göttlichen
Weltordnung» erklärt. Dagegen wehrt sich
der Prophet: «Die Welt überhaupt soll nicht
erklärt, sondern verändert werden. Die Welt,
wie sie ist, entspricht nicht dem Willen Gottes»

(VII, 108). Der «lebendige Gott» ist
eben nicht «Opium», sondern «Dynamit,
das die Welt sprengt» (V, 125).

Hinter einer solchen Bibeldeutung steht
mehr als die «Berufung», von der Ragaz
bescheiden spricht. Er empfand den Auftrag
zu seinem siebenbändigen Bibelwerk als
einen «Zwang Gottes» (V, 209), wie er dem
Propheten auferlegt ist: «Das Buch müsste
geschrieben werden» (I, 11). Und als es
vollendet war, sah Ragaz darin «das
kostbarste Gottesgeschenk, das dem Verfasser
geworden ist» (I, 8). Die Erfüllung des
Auftrags war möglich geworden durch ein
prophetisches Charisma, das uns heute noch

333



anspricht - und angeht. Der Prophet steht
auf gegen das Unrecht, auch gegen dasjenige,

das die Herrschenden und ihre Priester
oder Theologen der Bibel antun. «Diese
Zitadelle müsste den Mächten entrissen werden,

in deren Besitz sie aus einer Burg Gottes,

zu einer Burg gegen Gott, den wirklichen

Gott, geworden ist» (I, 11). Es ist kein
Zufall, dass mit dem vierten Band über die
Propheten das Bibelwerk seinen Höhepunkt
erreicht. Der uns in «Wesen und Aufgabe
des Prophetentums» (IV, 107ff.) einführt,
weiss, wovon er redet.

Sehen wir zu, wie Ragaz in der Zeit des
Zweiten Weltkriegs aus der Bibel Trost und
Hoffnung schöpft. Fragen wir uns, was
Ragaz in der heutigen Situation sagen würde,
wo ein Weltreich zusammenstürzt und ein
anderes triumphiert. In der Orientierungskrise

der einen, der Verblendungskrise der
andern wird Ragaz, wie Konrad Farner
einmal sagte, «aktueller denn je»2. Dass sein
Bibelwerk gerade heute neu aufgelegt wird,
ist selbst schon ein «Zeichen der Zeit».

«Der Götzenzauber des Faschismus und
Nazismus»

Ragaz stellt sich der Anfechtung, die von
den weltgeschichtlichen Ereignissen seiner
Zeit ausgeht: dem vordergründigen Sieg
von Nationalsozialismus und Faschismus
über Christentum und Sozialismus, des
Weltreichs über das Gottesreich. «Gott in
den grossen Wendungen der Geschichte,
und besonders in ihren Katastrophen, zu
verstehen», ist die Aufgabe des Propheten.
«Er sieht Gott an den unerwartetsten Stellen»

(IV, 21).
Das Weltreich durchschaut nur, wer es in

seinem Gegensatz zum Gottesreich
begreift. Wenn die Menschen und Völker sich
vom wahren Absoluten abwenden, dann
suchen sie nach Surrogaten, Ersatzgütern,
die nun ihrerseits absolut gesetzt, zu
Fetischen oder Götzen gemacht werden. «Wenn
aber die Stillung aus dem Absoluten, aus
Gott selbst, nicht mehr vorhanden ist, dann
entsteht die Gier. Der Reichtum der
Unendlichkeit soll dann im Endlichen zusammengerafft

werden» (I, 51). Darin besteht die
tiefste Ursache aller Entfremdung. Politisch
bedeutsam ist vor allem die «Gier des
kollektiven Egoismus» (I, 54). Sie liegt dem

totalen Staat ebenso zugrunde wie dem
Kapitalismus und dem Militarismus.

Ragaz muss sich während der Arbeit am
Bibelwerk vor allem mit dem totalen Staat
auseinandersetzen. Dieser ist eine latente
Gefahr für jeden Staat. Denn jeder Staat ist
versucht, dem «kollektiven Egoismus» zu
dienen, sich als ein falsches Absolutes
darzustellen und sich mit göttlichen Attributen,
etwa dem der «sog. Souveränität» (I, 173),
zu umgeben. Nimrod, der Eroberer, steht
als Beispiel für den dämonischen Prozess,
in dem «der Herrscher oder Führer eines
solchen Gebildes zuletzt stets, in irgendeiner
Form Gottheit, Gottes Macht, Gottes Weisheit

(Unfehlbarkeit), Gottes Ehre für sich in
Anspruch nimmt. Der Staat wird das Werkzeug

dieser Tendenz und weitet sich
naturgemäss zum absoluten Staate aus» (I, 54).

Da der absolute oder totale Staat keine
andern Staaten gleichberechtigt neben sich
duldet, drängt es ihn zur Weltherrschaft und
zum Krieg. Der Prozess der «Verstaatlichung»

endet im imperialistischen
Weltreich. «Daraus entstehen die grossen
Despotien und die Imperien, die im Altertum
ihre klassische Form annehmen, aber als
Grundelement durch alle Geschichte gehen
und heute eine neue und noch mehr tita-
nistische und dämonische Form annehmen..

Aus dem Abfall entsteht diese
imperialistische Kolossalgier, die allein alles
haben, die allein herrschen möchte, die
allein gelten will, die alles zum Opfer
fordert» (1,171). Im NS-Staat steigert sich diese

Gier zur Entfesselung des Zweiten
Weltkriegs, zum organisierten Verbrechen, zum
technisch perfekt geplanten Völkermord.
«Das Ende ist das bellum omnium contra
omnes (der Krieg aller gegen alle) und -
Auschwitz-Maidanek mit den Vergasungsöfen»

(VII, 156).
Was aber gibt dem Verfasser zur Zeit des

nazistischen Weltreichs Hoffnung wider alle
Hoffnung? Die Antwort ist einfach und klar:
«Gott duldet solche Grössen nicht» (1,177).
Das «Tier aus dem Abgrund», das in der
Johannes-Offenbarung den «totalen Staat»
symbolisiert, «drängt zeitweilig» zwar «die
Sache Christi sehr in die Enge» und hat
«gewaltige Verführungskraft». Doch seine
Herrschaft muss zuletzt dem Lamm auf
Zion weichen. «Vor der in Christus erschienenen

Wahrheit stürzt darum auch der gan-

334



ze Götzenzauber des Faschismus und
Nazismus, wie überhaupt jede Form des totalen

Staates, zusammen» (VII, 230). Die
bisherige Geschichte beweist es: All diese
Weltreiche «sind, oft nach kurzem Glück
und Glanz, dahingestürzt» (I, 176f).

Gericht und Verheissung im
Zusammenbruch des realen Sozialismus

Wie würde Ragaz heute den Zusammenbruch

des realen Sozialismus deuten? War
dieser nicht wie Simson, der sagenumwobene

«Mann der Kraft» im Alten Testament,
«eine Mischung des echten und des
falschen Absoluten» (III, 86), des Gottesreichs
und des Weltreichs? Aus dem Gottesreich
kam zwar das Streben nach Frieden und
Gerechtigkeit, aber das Weltreich schlug in
den Methoden der Gewalt und Unterdrük-
kung durch. Das schlechte Mittel müsste
den guten Zweck verdrängen, vereiteln,
verderben. Die Verderbnis des Besten ist
jedoch die schlimmste. «Corruptio optimi
pessima» (V, 237). Das Beispiel «des
Sozialismus und des Kommunismus, die sich
an die Stelle des Reiches Gottes setzen», ist
«das grossartigste und am meisten
tragische» unter allen ähnlichen Versuchen «in
der Geschichte des Reiches Gottes» (1,217),
sagt Ragaz. Er spricht in diesem
Zusammenhang von «entartetem Marxismus» und
«falschem Kommunismus» (I, 172). Die
«Macht», die als «grosse Versuchung» (V,
30f.) schon Jesus bedrängt und das Reich
Gottes mit politischen Mitteln herbeizwingen

will, muss immer wieder scheitern,
vom zelotischen Befreiungskampf bis zum
Totalitarismus der mittelalterlichen
Christenheit und bis zu einem Sozialismus, der
Menschen bevormundet, statt sie den
aufrechten Gang zu lehren.

Aber «der letzte Sinn des Gerichtes ist
Gnade» (I, 177). Wie die babylonische
Gefangenschaft Israel von den Versuchungen
der Macht und der Ideologie, vom «Staat»
und von «Baal» (IV, 65f.), befreit, so befreit
der Umbruch in den Oststaaten den
Sozialismus vom Glauben an Gewalt und Diktatur,

aber auch von jedem Dogmatismus und
von jeder Selbstvergötzung. Das Gericht
über den realen Sozialismus enthält damit
zugleich eine Verheissung für den echten
Sozialismus. Dabei sollten wir nie verges¬

sen, dass der reale Sozialismus sich weitgehend

selbst überwunden, aus eigener
Einsicht und Kraft von den ideologischen Fesseln

der Vergangenheit befreit hat. Was
Ragaz von Kyrus, dem Retter Israels aus
der babylonischen Gefangenschaft, sagt, gilt
nicht weniger vom Friedensnobelpreisträger

im Kreml: Gott kann seinen «Beauftragen

und Gesandten» auch «ausserhalb seiner

offiziellen Gemeinde finden» (IV, 78f.).
Zu Triumph ist jedenfalls kein Anlass,

schon gar nicht beim organisierten
Christentum. Der falsche Kommunismus und
Sozialismus ist nur deshalb gekommen,
weil die Christenheit es versäumt hat, für
den echten Kommunismus und Sozialismus
einzutreten. «Wie die Welt nach dem Reich
Gottes schreit und es, wo es nicht von Gott
aus vertreten wird, im Sinne der Welt zu
gestalten sucht,... so schreit sie nach dem
Kommunismus Christi und seiner Gemeinde

und ergreift, weil sie seine echte Gestalt
nicht findet, die falsche» (VI, 25). Die Kirche

hat darum kein Recht, recht zu haben
und über den realen Sozialismus zu richten.
Aufhören muss die negative Dialektik
zwischen christlichem Gottesglauben und
marxistischem Atheismus, die Ragaz auf die
Formel brachte: «Die einen vertreten Gott
ohne sein Reich, das heisst ohne die
Gerechtigkeit des Reiches, im umfassenden
Sinne des Wortes; darum vertreten die
andern die Gerechtigkeit des Reiches, aber
ohne Gott, und dann wieder umgekehrt - in
verhängnisvoller Wechselwirkung» (VI,
83). Anderseits könnte das Verhängnis des
realen Sozialismus auch dem real existierenden

Christentum zum Verhängnis werden:

im Triumph der konsumistischen
Marktwirtschaft, in der die Kirche nicht
mehr gebraucht, sondern durch andere
Opiate verdrängt wird.

Der neue Totalitarismus des Marktes

Was heute triumphiert, ist in der Tat ein
neuer Totalitarismus im Zeichen des «freien»,

in Wahrheit «totalen Marktes».3 Dieser
Totalitarismus meint gar, das «Ende der
Geschichte» erreicht zu haben.4 Einmal
mehr setzt sich eine Ideologie, ein
Gesellschaftssystem absolut - und entsprechend
rücksichtslos über die Menschen hinweg.
Schon Ragaz sieht im Kapitalismus «die

335



Weltreichform des Mammonimus» (V, 100).
Der Kapitalismus ist das neuzeitliche
Produkt der entfremdenden Gier nach dem
Unendlichem im Endlichen. «Denn nichts
liegt dem durch den Abfall vom Reichtum
des Unendlichen abgekommenen Geiste
näher, als seinen Drang nach der Absolutheit
durch die Anhäufung von Besitz zu stillen,
durch den Besitz, der Macht und Ehre ver-
heisst. Darum wird besonders der Mammon
der grosse Gegengott» (I, 55). Wie schon
vom totalen Staat, geht auch vom totalen
Markt eine ungeheure Faszination aus.
Weltreiche «täuschen sich und andere durch den
Schein des Gottesreiches» (I, 172). Bedenkenlos

wird der Mensch diesem Schein
geopfert. Erfolgreich wirtschaftet der
Kapitalismus ja nur für eine kleine Minderheit,
während er für die überwiegende Mehrheit
in der Zweidrittelwelt nur Hunger und
Elend, für täglich 40000 Kinder gar den
Tod bedeutet.

Dieselbe Gier, die sich im strukturell
Bösen des Kapitalismus niederschlägt,
treibt auch eine menschenfeindliche
Grosstechnologie hervor. Beide bedingen und
potenzieren einander: «Die Maschine, die
von Gott aus eine Waffe gegen die Not sein
sollte, wird eine Dienerin der Welteroberung

im Dienste der Machtgier und besonders

auch der Geldgier. Sie schafft riesige
Güter, aber diese stillen nicht Bedürfnis und
Not der Menschen, sondern werden zu
Ware, die Profit schaffen soll... Damit ist
die Götzenmacht des modernen Kapitalismus

begründet» (I, 161). «Er zerstört auch
alle Ehrfurcht vor der Schöpfung Gottes
und führt zu einer Ausbeutung und
Vergewaltigung der Natur, die zu deren Zerstörung

wird. Ihm ist keine Landschaft zu
schön, als dass er sie nicht durch die Technik

entstellte, kein Bergtal mit seiner
Geschichte zu heilig, als dass er es nicht in
einem Stausee ertränkte, wenn das dem Profite

dient oder zu dienen scheint» (V, 99f).
Auch gegenüber dem Mammonismus des

totalen Marktes gilt: «Gott duldet solche
Grössen nicht. Ganz besonders ist es das
Element des Egoismus und der Macht und
der Gewalt, das zur Katastrophe führt» (I,
177). Der Kapitalismus, der sich absolut
setzt, «endet im Turmbau zu Babel und der
Zerstörung desselben» (I, 179). «Gott, der
Eine, Heilige, Lebendige, duldet keine fal-

336

sehe Grösse eines angemassten Absoluten.
Er stürzt die Götzen. Auch die idealsten»
(I, 79).

Gerechtigkeit, Friede, Bewahrung der
Schöpfung

Ragaz sieht bereits die grosse Alternative
des Reiches Gottes, die wir heute in der
biblischen Trias von Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schöpfung zusammenfassen.

Gerechtigkeit heisst im Bibelwerk
«Genossenschaftlichkeit» (III, 154). Die
«Genossenschaft» ist geradezu der «Urtypus
des Reiches Gottes» (V, 133) und gilt glei-
chermassen für Politik und Wirtschaft. In
der Politik bedeutet Genossenschaftlichkeit
Demokratie und Föderalismus. Grundelemente

der Demokratie sind einerseits «die
göttliche Mitgift eines unbedingten Wertes»

(I, 91), die der Mensch als Mann und
Frau - in «prinzipieller Gleichheit» (VI,
121) - erhalten hat, und anderseits der
Glaube, «dass jedes Glied einer Gemeinschaft

unmittelbaren Zugang zu Gott hat»
(II, 85). Demokratie entspricht aber erst
dann dem Mass des Menschen, wenn sie
sich föderalistisch aufgliedert. «Föderalismus»,

der schon in den Stämmen Israels zur
Zeit der Richter als eine «Eid-Genossenschaft»

(III, 48) hervortritt, «ist die von
Gott gewollte Form aller auf sein Gesetz
gegründeten Gemeinschaft» (III, 14).

In der Wirtschaft führt Genossenschaftlichkeit

zum Sozialismus, ja Kommunismus.

«Die erste Gemeinde Christi, die in
allem das Vorbild aller kommenden bleibt,
ist kommunistisch gewesen. Das ist eine
ungeheure geschichtliche Tatsache», lesen wir
im Apostelband (VI, 19). Schon das
mosaische Gesetz enthält «die Grundelemente
alles echten Sozialismus»: «die Betonung
der Gemeinschaft und der Gemeinschaftspflicht,

die Überordnung des Menschen
über die Sache, die Einschätzung der Arbeit
als Quelle aller ökonomischen Werte und
Grundelement aller Gesellschaft und Kultur»

(II, 138f). Hier gilt «zuerst... das
Leben und nicht das Geld» (II, 111). Hier wurzelt

auch die Option für die Armen. Sie sind
es, «die Gottes Sache tragen, weil sie allein
als Schicht (<Klasse>) der Sehnsucht
darnach fähig sind» (II, 126). Unter dem



«Schutz des Gebotes: <Du sollst nicht
stehlen!)» steht das Eigentum der Armen, «nicht
das des Besitzbürgertums, wie das traditionelle

Christentum meint» (II, 131). Es darf
auch keine Spekulation mit dem Boden
geben. «Denn das Land gehört Gott» (III, 13).

Die Frucht der Gerechtigkeit ist der Friede.

«Von Gott strömt das Recht aus...; von
dem Rechte aber der Friede, der Völkerfriede»

(V, 47). Der Krieg dagegen ist «die
letzte Folge der Selbstsucht und Gier» (V,
47), der Militarismus «eine Götzenmacht
ersten Ranges, welche die Welt verheert»
(III, 203). Ragaz arbeitet am Alten wie am
Neuen Testament die Grundlinien eines
biblischen Pazifismus heraus. Gegenüber
dem fundamentalistischen Suchen nach
Bibelstellen wird betont: «Keine einzelne
Stelle des Evangeliums verbietet ausdrücklich

den Krieg, aber das ganze Evangelium
verbietet ihn, und ein einzelnes Verbot ist
unnötig, weil an die Möglichkeit, dass ein
Jünger Christi Krieg führe, gar nicht
gedacht ist» (V, 107). Dasselbe lässt sich
schon von den Propheten des Alten Testaments

sagen: «Weil sie an Gott glauben...,
glauben sie nicht an die Waffen» (IV, 166).

Ragaz ist auch Wegbereiter einer
ökologischen Theologie von nicht mehr zu
überbietender Aktualität.5 «Die Natur ist für die
Bibel Schöpfung», zwar «dem Menschen
Untertan», «aber freilich nur von Gott aus»,
im Dienst «jener Gerechtigkeit Gottes in
seinem Reiche, die das letzte Ziel aller
Schöpfung ist» (I, 80f). «Der Mensch ist,
als ihr Herr, vor allem auch ihr Hüter» (I,
92). Politik darf sich nicht gegen die Schöpfung

kehren, sondern muss im Gegenteil
zur Bewahrung, ja Erneuerung der Natur
beitragen, zum Frieden mit der Natur und in
der Natur. Ragaz ist kein Feind der Technik
schlechthin, wohl aber einer Technik, die
im Dienste menschlicher Ausbeutung und
Vergewaltigung steht. Solche Technik
beruht nicht auf der Menschenwürde, sondern
hat gerade umgekehrt «das falsche Absolute

als Mensch» (I, 92) zur Voraussetzung.
Aus solchem Götzendienst entsteht - wie
Erich Fromm sagen würde - Nekrophilie.
«Weil man ohne Gott die Unendlichkeit
doch nicht haben kann, so will man die
Schöpfung wenigstens zerstören» (I, 52).
«Der Kapitalismus als Technik tötet die Völker,

nicht nur im Kriege, sondern auch im

Frieden» (II, 16). Der kapitalistischen Technik

«ist nichts heilig, ausser dem, was in der
Bibel das am wenigsten Heilige ist, das Geld
als Profit» (II, 146). Ragaz meint, «die
Katastrophe zu erleben, indem die auf diese Weise

entfesselten Kräfte das allzu schwache
Menschenjoch zerbrechen und seine Herren
werden» (I, 98). Heute würde er gewiss auf
der Seite der Ökologiebewegung stehen, die
sich für sanfte, menschen- und schöpfungsfreundliche

Technologien einsetzt.
Die Stadt Gottes, die Civitas Dei, bleibt

die grosse Vision der Bibel. Wir wissen
nicht, wann die Vision Wirklichkeit und das
Ende der Katastrophen gekommen sein
wird. Soviel aber wissen wir, dass allem
Scheitern zum Trotz das «Gesicht von der
Gottesstadt... nicht aufhören wird, die Welt
zu bewegen, bis es als echtes Reich Christi
seine Erfüllung gefunden haben wird» (VII,
253f.). Ohne diese Vision gingen wir
zugrunde. «Wehe den Menschen, wehe den
Völkern, wehe den Religionen, wo die
Vision fehlt und keine Seher, und das heisst,
keine Propheten mehr sind» (I, 240f).

1 Die erste Auflage von «Die Bibel - eine Deutung»
ist in den Jahren 1947-1950 im Diana-Verlag Zürich
erschienen. Sie enthält die folgende Einteilung: Die
Urgeschichte (Bd. I), Moses (Bd. II), Die Geschichte
Israels (Bd. III), Die Propheten (Bd. IV), Jesus (Bd.
V), Die Apostel (Bd. VI), Johannes-Evangelium und
Offenbarung (Bd. VII). Der Exodus-Verlag hat das
Werk in vier Bänden neuaufgelegt, zu Zitationszwek-
ken aber die Bandangaben und die Paginierung der
Originalausgabe übernommen. Dieser Zitierweise
folgt auch der hier veröffentlichte Text, der in gekürzter

Fassung an der Buchpremiere vom 15. Oktober
1990 im Volkshaus Zürich vorgetragen wurde. In den
Belegstellen bezeichnet die römische Zahl den Band,
die arabische Zahl die Seite der ersten Auflage. - «Die
Bibel - eine Deutung» enthält nur «das Bibelwerk im
engeren Sinne». Zum Bibelwerk im weiteren Sinne
gehört auch der «Bibelkatechismus», der mehrere
Bücher und Broschüren umfasst, die in den Jahren
1937 bis 1945 erschienen sind. Eine vorzügliche
Einführung in Inhalt und Zusammenhang der beiden Teile

des gesamten Bibelwerks bietet: Markus Mattmüller,
Die Bibel als politisches Buch - das Bibelwerk

des späten Ragaz, in: NW 1985, S. 348ff.
2 Konrad Farner, Theologie des Kommunismus?,
Frankfurt am Main 1969, S. 330.
3 Vgl. Franz J. Hinkelammert, Die Politik des totalen
Marktes, ihre Theologisierung und unsere Antwort,
in: NW 1984, S. 301f.
4 Vgl. Zeichen der Zeit: Sozialismus am Ende?, in:
NW 1990, S. 27ff.
5 Vgl. Christiane Dannemann/Ulrich Dannemann,
Befreiung aller Kreatur, Das Bibelwerk von Leonhard
Ragaz - Wegbereitung ökologischer Theologie,
Darmstadt 1987.

337


	Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz - eine Deutung der Zeichen der Zeit : zur Neuauflage von "Die Bibel - eine Deutung"

