
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 11

Artikel: NW-Gespräch mit Manfredo Araújo de Oliveira : Sozialismus heisst,
das Volk an die Macht bringen

Autor: Oliveira, Manfredo Araújo de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch mit Manfredo Araùjo de Oliveira

Sozialismus heisst,
das Volk an die Macht bringen

Das nachstehende NW-Gespräch mit Manfredo de Oliveira entstand im Anschluss an das
«Forum zur Krise des real existierenden Kapitalismus» vom 29.130. Juni in der Zürcher
Paulus-Akademie. De Oliveira gilt als einer der bedeutendsten Befreiungstheologen in
Brasilien. Er arbeitet mit Basisgemeinden in der Diözese Fortaleza und am pastoraltheologischen

Institut in Cearâ. De Oliveira ist Berater der Brasilianischen Bbchofskonferenz
und Professor der Philosophie an der Universidade Federal do Ceara in Fortaleza. Sein
Philosophiestudium führte ihn nach Rom und nach München, wo er zum Doktor promovierte.

Das Gespräch für die Neuen Wege besorgten Viktor Hofstetter und Willy Spieler.
Red.

Europa braucht die Dritte Welt nicht
mehr

NW: Manfredo de Oliveira, Du hast am 30.
Juni in der Paulus-Akademie ein Referat
vorgetragen, das den Titel trug: «Keine
Zukunft für Europa ohne Zukunft für die
(Dritte) Welt». Du hast Brasilien als ein
«Kind des Kapitals» bezeichnet und die
Situation der Dritten Welt als Folge der
Unterdrückung und Ausbeutung durch das
universal gewordene Kapital analysiert.
Gleichwohl kritisierst Du die
Abhängigkeitstheorie, die doch auch das Elend in
einem Drittweltland wie Brasilien auf die
Unterdrückung und Ausbeutung durch das
Kapital zurückführt.

Manfredo de Oliveira: Mein Anliegen ist
es, über diese Abhängigkeitstheorie hinaus
zu denken. Die herkömmliche
Abhängigkeitstheorie nimmt noch viel zu sehr die
Nation als Grundkategorie ihrer Analyse.
Danach gibt es reiche Nationen, die arme
Nationen ausbeuten. Nach meiner Ansicht
ist diese Auffassung überholt. Da die
Wirtschaft nicht mehr nationalstaatlich organisiert

ist, entfällt die Basis für diese Theorie.
Der Kapitalismus organisiert sich heute auf
Weltebene. Er setzt sich natürlich innerhalb
von Nationen durch, aber die Nation ist
nicht mehr sein Strukturprinzip. Dieses

umgreift vielmehr auch die Nationen. Das
geht soweit, dass viele arme Länder für das
kapitalistische Weltsystem gar keine
Bedeutung mehr haben.

Darum kann ich auch dem Titel meines
Referates, der von den Organisatoren der
Veranstaltung stammt und ein Zitat von
Frei Betto wiedergibt, nicht ganz zustimmen.

Es gibt sehr wohl eine Zukunft für
Europa ohne Zukunft für die Dritte Welt;
denn Europa braucht die Dritte Welt nicht
mehr. Früher stand die Ausbeutung der
billigen Arbeitskräfte und der natürlichen
Ressourcen der Dritten Welt im Vordergrund.
Aufgrund der neusten technologischen
Revolution sind diese Faktoren heute nicht
mehr so wichtig. Die Arbeit wird rationalisiert

und die Ressourcen werden substituiert,

beide sind für das Kapital daher
weitgehend entbehrlich geworden. Was man
heute braucht, sind gute Absatzmärkte für
die eigenen Produkte.

NW: Die Veranstalter haben das «Dritte»
im Titel Deines Referates in Klammer
gesetzt. Das ist auch der Sinn des Satzes von
Betto: Es gibt keine Zukunft für Europa
ohne Zukunft für die Welt. Zu dieser Welt
gehört aber auch die Dritte Welt, die in
Abhängigkeit gehalten wird, wenn nicht von
den reichen Nationen, so doch vom
supranational gewordenen Weltkapital.

317



Manfredo de Oliveira: Ja, aber diese
Abhängigkeit existiert nicht nur für die Dritte
Welt, sondern auch für die reiche Schweiz.
In Eurem Land gibt es ein Weltkapital und
ein nationales Kapital. So ist es auch in den
USA oder in Brasilien. Die Abhängigkeit
wird global und immer eindeutiger eine solche

vom Weltkapital. Sie ist in der Ersten
Welt genausogut wie in der Dritten Welt
festzustellen. Es geht um eine Auseinandersetzung

zwischen Kapital und Arbeit auf
Weltebene und nicht mehr um eine
Auseinandersetzung zwischen Nationen.

NW: Das stimmt insofern mit der Auffassung

des brasilianischen Präsidenten Collor

de Melio überein, der behauptet, Brasilien

sei kein Drittweltland mehr.

Manfredo de Oliveira: Er sagt in der Tat,
wir gehörten zur Ersten Welt, Brasilien sei
insofern ein Ausnahmeland wie Argentinien

und Mexico. Wir müssten daher noch
vermehrt in dieses Weltsystem integriert
werden.

Wenn dieses Weltsystem sich in den
industrialisierten Staaten durchgesetzt hat, so
in einer grundlegend anderen Weise als in
der Dritten Welt. Die Völker der Industrienationen

haben durch Kämpfe, die bis ins
letzte Jahrhundert zurückreichen, den
sozialdemokratischen Weg beschritten. Vor
allem von 1930 bis heute ist es den
Industriestaaten gelungen, das Kapital zu bändigen.

Sie konnten ihm Schranken auferlegen
und es zwingen, zur Verbesserung der
Lebensverhältnisse der arbeitenden
Bevölkerung beizutragen.

Die Dritte Welt hat den sozialdemokratischen.

Weg nie gekannt. Jetzt wäre es zu
spät für diesen Weg. Auch eine sozialdemokratische

Regierung könnte bei uns nicht
mehr viel ändern. Das kapitalistische
Weltsystem würde sie daran hindern, zugunsten
der arbeitenden Bevölkerung zu intervenieren.

Die Überschüsse, die wir erzielen,
müssen für den Schuldendienst verwendet
werden. Was wir dringend brauchten für
soziale Wohnungen, für Schulen und für die
Sozialversicherung, wird von diesem
Schuldendienst aufgefressen. Das ist gewiss
auch eine Abhängigkeit, aber eine andere
als früher. Selbst wenn Lula die Wahlen
gewonnen hätte, würde er nun enorme

Schwierigkeiten haben, sein Programm zu
verwirklichen. Brasilien ist schon viel zu
sehr in dieses kapitalistische Weltsystem
integriert.

NW: Das ändert allerdings nichts am
Grundtheorem der Abhängigkeitstheorie,
dass die Drittweltländer primär nicht
unterentwickelt sind, sondern unterdrückt,
dass sie sich m.a.W. nur deshalb nicht
entwickeln können, weil sie fremdbestimmt
sind, eben in Abhängigkeit gehalten werden.

Du sagst, diese Abhängigkeit beziehe
sich nicht mehr aufdie reichen Industrienationen,

sondern aufdas universal gewordene
Weltkapital. Doch die Abhängigkeit

bleibt bestehen, ja sie verschärft sich noch
durch die Schwierigkeit, wenn nicht
Unmöglichkeit einer nationalen Sozialpolitik
oder gar einer nationalen Befreiung vom
Weltkapital.

Manfredo de Oliveira: Ja, aber die
lateinamerikanischen Theologen verkennen - im
Gegensatz zu den Soziologen -, dass heute
das Kapital keine Heimat mehr hat. Auch
das Bankensystem entzieht sich nationaler
Regulierung. Wird eine solche versucht, so
fliesst das Kapital anderswohin. Die -
schon von Marx prognostizierte -
Grundtendenz des Kapitals, alle nationalen Grenzen

zu überschreiten, ist in vollem Gang.

Dualismus von Erster und Dritter Welt
in Brasilien

NW: So kam es zu Deiner pointierten
Aussage in der Paulus-Akademie, dass, wenn
Lateinamerika heute von der Weltkarte
verschwände, wir davon erst in zehn Jahren
vernehmen würden. So unbedeutend sei
Lateinamerika geworden. Wie aber ist es zu
erklären, dass Brasilien einerseits zu den
reichsten Ländern zählt und anderseits die
Hälfte der Bevölkerung in Armut und Elend
lebt, ja dass sich die Kluft zwischen Arm
und Reich immer noch vergrössert?

Manfredo de Oliveira: Diese Situation
beruht auf der Geschichte Brasiliens, in der
die Abhängigkeit unseres Landes von den
Industrienationen tatsächlich die entscheidende

Rolle spielte. Mit dem Aufkommen
der Multinationalen Konzerne hat sich bei

318



uns sehr rasch eine industrielle Gesellschaft
entwickelt. Diese Entwicklung kam aber
nicht der gesamten Bevölkerung, sondern
nur einem kleineren Teil zugute. Es handelt
sich dabei um eine Schicht, die etwa 20
Prozent der 150 Millionen Menschen in
Brasilien umfasst. Das sind immerhin schon
mehr Leute als die Gesamtbevölkerung
Spaniens.

Die Arbeiterpartei hat im vergangenen
Wahlkampf immer gesagt, dass wir in einer
dualistischen Gesellschaft lebten. Einerseits
sind wir aufgrund unserer technologischen
Entwicklung nahe an die europäischen Länder

herangekommen. Insofern sind wir
schon Erste Welt. Anderseits lebt die
überwiegende Zahl unserer Bevölkerung in
Verhältnissen wie in den klassischen Drittweltländern

Asiens oder Afrikas. Seit den 50er
Jahren waren wir bestrebt, in grossen
Sprüngen der Entwicklung der Ersten Welt
nachzujagen, womöglich 50 Jahre in 5 Jahren

aufzuholen. Man muss anerkennen,
dass der Kapitalismus dabei sehr effizient
war und aus einem Agrarland eine
Industrienation machte. Nur ist Brasilien
sozialpolitisch ein Entwicklungsland geblieben.
Der Staat interveniert zwar viel und stark,
aber immer nur zugunsten des Kapitals.
Eine sozialdemokratische Umverteilung wie
in Europa hat bei uns nie stattgefunden.

NW: Warum war das in Brasilien nicht
möglich? Wegen der Militärdiktatur?

Manfredo de Oliveira: Auch wegen der
Militärdiktatur. Hinzu kommt, dass Brasilien

stets eine sehr autoritäre Gesellschaft
war. Der portugiesische Kolonialismus hat
das Volk vollständig entmündigt und
gelähmt. Wir waren eine versklavte Gesellschaft.

Das hat Auswirkungen auf das
Bewusstsein des Volkes bis heute. Die
Militärdiktatur hat diese Repression fortgesetzt
und Oppositionelle ins Gefängnis geworfen,

gefoltert und sogar umgebracht.

Für eine Radikalisierung der
Demokratie

NW: Was in Deinem Referat nicht mehr
berücksichtigt werden konnte, was uns aber
sehr stark beschäftigt, ist die Frage nach
der Alternative zum Kapitalismus, nach

dem sozialistischen Modell, das die Linke in
Brasilien als das Projekt der Zukunft
betrachtet. Du hast vorhin von Lula gesprochen.

Dieser hatte im Wahlkampfdie Vision
einer Demokratie, die nicht mehr nur auf
den Staat bezogen wäre, sondern die ganze
Gesellschaft umgestalten würde.

Manfredo de Oliveira: Wir sehen in der
Verstaatlichung der Produktionsmittel, wie
sie im real existierenden Sozialismus
versucht wurde, auch nicht die Lösung unserer
Probleme. Bei uns heisst Sozialismus, das
Volk an die Macht bringen. Eine bürokratische

und autoritäre Regelung der Gesellschaft

kann darum nicht unsere Alternative
sein. Wir wollen gewiss eine Neuordnung
der Gesellschaft, aber eine soziale, die auf
der Entscheidung dieser Gesellschaft selbst
beruht. Das geht nur auf demokratischem
Weg. Was wir wollen, ist die Radikalisierung

der Demokratie in allen Bereichen des
Lebens.

NW: Darin knüpft die brasilianische Linke
an die Grundforderung der 68er Bewegung
nach einer «Demokratisierung aller
demokratisierbaren Bereiche» an. Dazu würde
wohl auch die Arbeiterselbstverwaltung
gehören.

Manfredo de Oliveira: Sicher, die
Arbeiterselbstverwaltung wäre das Gegenteil
eines bürokratischen Sozialismus, gar einer
Kommandowirtschaft, in der auch nur
wenige Privilegierte das Sagen haben. Es gibt
keine wirklich soziale Regelung der Gesellschaft

ohne demokratische Mitwirkung der
Betroffenen. Das ist auch das Problem des
Marxismus. Marx spricht zwar von einer
«Assoziation» freier Menschen. Aber was
bedeutet das? Welches sind die Mechanismen,

die dieser «Assoziation» zugrunde
liegen? Die Aufhebung des Privateigentums
allein bringt noch keine Harmonie in die
Gesellschaft. Sozialisierung muss vielmehr
mit Demokratisierung einhergehen. Wir
kommen nicht umhin, diese demokratische
Vermittlung noch vermehrt zu durchdenken.

NW: Verfügt die brasilianische Linke über
konkrete Modelle, wie diese Demokratisierung

der Gesellschaft aussehen könnte?

319



Manfredo de Oliveira: Nein, aber genau
diese Fragen werden jetzt im ganzen Land
diskutiert: Welches ist unser Sozialismus?
Welche Ziele verfolgen wir mit welchen
Methoden? Die Arbeiterpartei hatte bis jetzt
noch keine Regierungsverantwortung zu
tragen. Das könnte sich schon bald ändern.
Darum müssen wir uns konkretere Schritte
und Ziele überlegen. Einige wollen bei uns
auch nicht mehr von «Sozialismus» reden,
da dieser Begriff durch den Stalinismus viel
zu sehr in Misskredit geraten sei. Sie sprechen

lieber von «Demokratie», diese
gedacht als ein Prinzip, das im Gegensatz zum
Kapitalismus steht.

NW: Was eben heissen würde, dass die
Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel

auf die arbeitenden Menschen überginge.

Insofern ist Eure Position etwa dieselbe
wie diejenige, die Ernest Mandel an der
Forumstagung in der Paulus-Akademie
vorgetragen hat.

Manfredo de Oliveira: Ja, durchaus.

Sozialpolitische Bändigung des
Kapitalismus auf Weltebene?

NW: Es müssten doch aber gewiss auch
Strategien auf Weltebene entwickelt werden,

um den weltweit gewordenen Kapitalismus

zu bändigen, wenn nicht zu überwinden.

In Deinem Referat sprichst Du von
der fehlenden «Koordinierungspolitik auf
Weltebene».

Manfredo de Oliveira: Während es der
europäischen Sozialdemokratie gelungen
ist, den Kapitalismus auf nationaler Ebene
zu bändigen, stecken wir auf Weltebene
noch im vorigen Jahrhundert. Hier gibt es
noch immer das absolute «laisser faire, laisser

aller» des Wirtschaftsliberalismus. Darum

sagte ich, es fehle die Koordinierung auf
Weltebene.

NW: Aber wie müssten wir uns diese
Koordinierung auf Weltebene vorstellen? Welches

Organ hätte die dafür notwendigen
Kompetenzen? Die UNO?

Manfredo de Oliveira: Schon Kant hat im
18. Jahrhundert davon gesprochen, dass

eine solche weltweite Koordination
notwendig sei. Diese müsste aber nicht nur
politisch, sondern auch wirtschaftlich
funktionieren. Was es in den Nationalstaaten an
sozialpolitischer Intervention gegeben hat,
sollte, ohne das kapitalistische System
schon aus den Angeln zu heben, auch auf
Weltebene möglich sein. Der UNO fehlt
leider die Gesetzgebungskompetenz für
diese Aufgabe.

NW: Was wäre denn eine Sozialpolitik auf
Weltebene?

Manfredo de Oliveira: Es gibt keine
wirksame Sozialpolitik gegen das global
gewordenen Kapital, die nicht auch auf
Weltebene verankert wäre. Ich unterstütze
diese Forderung nicht zuletzt gegenüber
jenen Linken, die glauben, dass innerhalb
des kapitalistischen Weltsystems nichts zu
machen sei, um die Grundbedürfnisse der
Menschen zu befriedigen. Was natürlich
nicht heisst, dass damit die Ausbeutung
schon überwunden wäre. Kapitalismus
bedeutet immer Ausbeutung, aber nicht
immer nur Elend. Man hat in Europa
gesehen, dass es möglich ist, den Kapitalismus

zu bändigen. Aber letzten Endes wäre
das nur eine Übergangslösung, um die
Profitmaximierung des Kapitals
einzuschränken. Denn auch der sozial temperierte

Kapitalismus beruht noch immer auf
Ausbeutung. Konkreteres kann ich nicht
sagen. Das wäre aber auch nicht die
Aufgabe der Befreiungstheologie, die sich
als kritische Instanz versteht, deren
Aufgabe es nicht sein kann, selber
konkrete Projekte oder gar Strategien zu
entwickeln.

Verschärfter Klassenkonflikt in der
Kirche

NW: Befreiungstheologie ist, wie Leonardo
und Clodovis Boff sagen, «der artikulierte

Schrei der Armen aus dem Glauben».

Der Schrei klagt das zum Fetisch
gewordene Kapital an, einen Götzen, dem
viele Christinnen und Christen in der
Dritten wie in der Ersten Welt huldigen.

Wie steht es um diesen
Klassengegensatz in der katholischen Kirche Brasiliens?

320



Manfredo de Oliveira: Der Klassenkonflikt

in der Kirche wird immer stärker. Ich
habe vor fünf Jahren zu Kardinal Aloisio
Lorscheider gesagt: «Bis jetzt war es leicht,
in unserer Kirche zu einer politischen
Übereinstimmung zu gelangen. Wir hatten eine
Militärdiktatur, Gewalt auf der Strasse, das
Schicksal der <Verschwundenen), eine
Tyrannei also, gegen die sich die Kirche stellen

müsste. Aber, wenn die Demokratie
kommt, wenn die Frage nach einem andern
System aufgeworfen wird, dann werden die
politischen Meinungen auch innerhalb der
Kirche auseinandergehen.» Ich habe auch
das Beispiel Nicaragua erwähnt. Die Kirche

stellte sich gegen Somoza. Doch es ist
nicht das gleiche, gegen Somoza zu kämpfen

oder gegen ein System zu kämpfen.
Denn ein System sieht man nicht. Man sieht
in Somoza den Tyrannen, der Menschen
tötet, aber man sieht nicht das System, das
Menschen auch umbringt.

Der Bruch ist sehr deutlich eingetreten.
Viele sagen: «Wo sind unsere Bischöfe?
Warum sagen sie nichts mehr? Vorher
haben sie so deutlich gesprochen, z.B. über
Landreform. Wo bleiben sie jetzt?» Die
Bischöfe antworten, dass die Rolle der Kirche

in der demokratischen Gesellschaft eine
andere sei als unter der Diktatur. Doch das
ist nicht der einzige Grund, warum es zu
dieser harten Konfrontation gekommen ist.

NW: Du bbt ja Berater der Bischöfe.
Welchen Rat gibst Du ihnen in dieser Situation?

Manfredo de Oliveira: Die Bischöfe
gaben letztes Jahr ein Dokument über die
Konsolidierung unserer Demokratie heraus,
an dem ich mitgearbeitet habe. Da Demokratie

hier von den Armen her entwickelt
wird, haben einige Bischöfe opponiert. Sie
glaubten, die Zeit für die Veröffentlichung
solcher Dokumente sei vorbei.

NW: Was stand in diesem Papier?

Manfredo de Oliveira: Zunächst einmal
wird Demokratie hier nicht nur als ein
politisches System, sondern als ein
Gestaltungsprinzip für das gesamte menschliche
Leben entwickelt. Die Demokratie beruht
grundsätzlich auf Gleichheit, Partizipation

und Anerkennung der Vielfalt in allen
Lebensbereichen. Darum konnten die
Bischöfe sagen, die Armen seien die Richter
über den Demokratisierungsprozess eines
Landes: Je mehr Armut und Elend in einem
Land herrschten, umso weniger habe sich
die Demokratie in diesem Land durchgesetzt.

Insofern seien die Lebensverhältnisse
der überwiegenden Zahl unserer Bevölkerung

ein klares Zeichen des Mangels an
Demokratie in Brasilien.

NW: Worin siehst Du die eigentliche
Ursache für die Konfrontation innerhalb der
katholischen Kirche Brasiliens?

Manfredo de Oliveira: Die Konfrontation
rührt vor allem daher, dass Rom nur noch
sehr konservative Bischöfe ernennt. Der
Primas, aber auch die Kardinäle von Salvador

und von Rio kämpfen dagegen, dass die
Kirche sich politisch äussert. Sie sagen, die
Kirche habe Wichtigeres zu tun. Das macht
die Dinge sehr kompliziert.

Vom Leiden und Bleiben in der Kirche

NW: Brasilien erlebt eine eigentliche
Disziplinierung von Befreiungstheologen und
Basisgemeinden durch die Amtskirche.
Dom Hélder Cämara muss zusehen, wie die
basiskirchlichen Strukturen, die er in Recife
aufgebaut hat, unter seinem Nachfolger
wieder zerstört werden. Kardinal Paulo
Evaristo Arns wurde letztes Jahr faktisch
entmachtet, seine Diözese auf ein Achtel
verkürzt und von den Basisgemeinden
getrennt. Bekannten Befreiungstheologen
wird die Lehrbefugnis an den Theologischen

Fakultäten entzogen. Dafür kann der
Primas von Brasilien sagen: «Ich trage die
Fahne des Heiligen Vaters.» Wie lange
lässt sich das Volk Gottes in den Basisgemeinden

diese Entwürdigung und Entmündigung

noch bieten?

Manfredo de Oliveira: Das ist eine
schwierige Frage. Zunächst einmal wissen
die wenigsten von dieser Entwicklung. Nur
ein kleiner Teil der Basisgemeinden bekam
sie bislang zu spüren. Bei uns zum Beispiel
gibt es noch keine Probleme. Recife dagegen

ist eine Tragödie. Ein bekannter Befrei-

321



ungstheologe meinte einmal: «Wir bleiben.
Was die Leute in Rom wollen, ist ja gerade,
dass wir Krach schlagen und weggehen. So
könnten sie von uns sagen, wir seien Häretiker.

Es ist viel wichtiger, in der Kirche
selbst für das Reich Gottes einzutreten als
wegzugehen. Das ist die Strategie unseres
Glaubens.» Kürzlich sagte Hans Küng zu
einem brasilianischen Kollegen: «Ach, Du
armer Kerl, Du unternimmst ja nichts gegen
Rom.» Darauf antwortete dieser: «Ich
unternehme nichts gegen Rom, weil es das

genau wäre, was Rom am liebsten von mir
wollte.» Wir machen weiter, obwohl dies für
uns natürlich auch viel Leiden bedeutet.

Auf der andern Seite ist es gerade die
Basisbewegung, die uns Kraft gibt. Wir haben
alle drei Jahre eine nationale Versammlung
aller Basisgemeinden. Sie ist immer ein
ermutigendes Ereignis. Es werden nicht
grosse Themen diskutiert. Aber wir feiern
das Leben und seine Kämpfe. Das macht
uns immer sehr viel Mut. Ähnliche
Versammlungen haben wir in den Regionen
und in den Städten. Diese Versammlungen
sind Kraftquellen der Bewegung. Ich weiss
natürlich nicht, wie das Volk mit der Zeit
reagieren und wie lange das alles noch dauern

wird.
Wir sind tatsächlich in eine Krise geraten.

Diese ist auch, aber nicht allein auf die
Ernennung konservativer Bischöfe zurückzuführen.

Die Basisgemeinden sind während
der Diktatur entstanden. Sie waren der
einzige Ort in der Zivilgesellschaft, wo das
Volk seinen Widerstand artikulieren konnte.

Damals schienen die Überwindung der
Diktatur und die ganze weitere Entwicklung
in der Gesellschaft von diesen Basisgemeinden

abhängig zu sein. Jetzt ist die Situation
eine ganz andere. Die Zivilgesellschaft ist
überaus lebendig. Es gibt Tausende von
Bewegungen. Brasilien ist insofern eine
einmalige «Experimentiergesellschaft»
geworden. Die Soziologen beobachten mit
höchstem Interesse, wie diese Zivilgesellschaft

aus dem Nichts entstanden ist und
weiter wächst. Damit sind die Kirchen und
ihre Basisgemeinden nicht mehr allein.
Jetzt führen die Mitglieder der
Basisgemeinden ihren Kampf in den Parteien,
Gewerkschaften und in der Volksbewegung
weiter. Obwohl die Leute von den
Basisgemeinden politisch noch wenig gebildet

sind, müssen sie hier mit Andersdenkenden
zusammenarbeiten. Das Leben in einer
Demokratie stellt die Basisgemeinden vor
ganz neue Aufgaben, die noch nicht klar
definiert sind. Im Moment machen wir
grosse Anstrengungen, der Basisbewegung
neue Ziele zu setzen - und in der Kirche zu
bleiben.

Eine Mystik der radikalen Gerechtigkeit

NW: Ist es nicht in erster Linie eine
revolutionäre Spiritualität, die ihren Nährboden
weiterhin in den Basisgemeinden findet und
von daher aufdie Parteien, Gewerkschaften
und Bewegungen ausstrahlt? Es geht ja
gewiss nicht mehr darum, die Fehler des

politischen Katholizismus zu wiederholen
und «christliche» Parteien oder Gewerkschaften

zu gründen. Geht es nicht vielmehr
darum, in den bestehenden linken Parteien
und Gewerkschaften als Christ oder als
Christin präsent zu sein?

Manfredo de Oliveira: Im Moment ist das

genau die Grundproblematik. Vorher hatte
man wirklich gedacht, die Kirche sollte
durch die Basisgemeinden die Gesellschaft
führen. Betto nannte das eine
«Pastoralideologie». Jetzt merken wir, dass wir die
neue Gesellschaft zusammen mit andern
und auch anders denkenden Menschen
aufbauen müssen. Aber natürlich halten wir
dabei an unserer christlichen Orientierung
fest. Unser Beitrag besteht nicht in konkreten

Projekten. Diese müssen wir zusammen
mit andern erarbeiten. Nein, unser spezifisch

christlicher Beitrag ist eine Mystik der
radikalen Gerechtigkeit, der Geschwisterlichkeit,

der Gleichheit, der absoluten Würde

des Menschen, hauptsächlich des
Armen.

NW: Ohne Triumphalismus, als ob die
christliche Seite besser wusste als «die
andern», was zu tun wäre.

Manfredo de Oliveira: So ist es.

NW: Manfredo de Oliveira, wir danken
Dir für dieses Gespräch und wünschen
Dir weiterhin die Kraft zum Durchhalten in
einer politisch wie kirchlich schwierigen
Zeit.

322


	NW-Gespräch mit Manfredo Araújo de Oliveira : Sozialismus heisst, das Volk an die Macht bringen

