
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 10

Artikel: Gewalt gegen Frauen - ein Thema für die Theologie

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ina Praetorius

Gewalt gegen Frauen - ein Thema für
die Theologie

Was sagt die Kirche, was sagen ihre Theoretiker, die Theologen, zu der Tatsache, dass in
unserer Gesellschaft alltäglich und systematisch Gewalt gegen Frauen ausgeübt wird?
Nicht die Kirche jedenfalls, sondern die autonome Frauenbewegung der 70er Jahre hat
dafür gesorgt, dass die alltägliche Gewalt im Geschlechterverhältnis ein Thema in der
Öffentlichkeit geworden ist. Heute wagt es kaum noch jemand, das massenhafte Vorhandensein

dieser Form von Gewalt ausdrücklich abzustreiten, auch wenn man nach wie vor
darüber lieber schweigt als redet. Seit die Frauenhäuser zu unentbehrlichen und daher
auch akzeptierten Institutionen geworden sind, sammeln Kirchgemeinden dann und wann
verschämt eine Kollekte fürs Frauenhaus. Und der kirchliche Common sense ist wohl
inzwischen so weit gediehen, dass vergewaltigte und misshandelte Frauen eher bemitleidet
als beschuldigt, die Gewalttäter moralisch verurteilt statt entschuldigt werden. Was jedoch
bis heute nicht stattfindet, ist eine Diskussion über die Ursachen der Gewalt, eine Diskussion,

die auch Fragen wie diese nicht ausschliesst: Wie hängt die Realität dieser Gewalt mit
dem überkommenen christlichen Eheleitbild, mit dem Nichtwahrhabenwollen patriarchaler
Strukturen in den Kirchen und mit der Gottvatertheologie zusammen? Gibt es theologische
Denkmuster, welche die Handlungen mitverursachen, über die man sich entrüstet? - Die
folgenden provisorischen Gedanken zum Thema sind anlässlich einer Veranstaltungsreihe
zum zehnjährigen Bestehen des St. Galler Frauenhauses entstanden. LP.

1. Gewalt gegen Frauen ist kein
individueller moralischer Fehltritt,
sondern Ausdruck patriarchaler
Herrschaft.

In einer patriarchalen Gesellschaft sind
gewaltfreie Beziehungen zwischen Männern

und Frauen nicht die Regel, sondern
die Ausnahme. Wenn Frauen innerhalb und
ausserhalb der Institution Ehe vergewaltigt
werden, wenn sie durch Pornographie
erniedrigt, durch sexistische Witze lächerlich
gemacht, durch Werbestrategien verdinglicht,

durch Belästigungen am Arbeitsplatz
eingeschüchtert werden, so handelt es sich
dabei nicht um einzelne «Ausrutscher»,
sondern um einen Tatsachenkomplex mit
System. Unzählige einzelne Akte der
Erniedrigung sind notwendig, um das patriar-
chale Machtgefüge als Ganzes aufrechtzuerhalten.

Zwar ist immer die einzelne Frau
betroffen, und die Erfahrungen der Frauenhäuser

zeigen, dass viele misshandelte
Frauen nicht in der Lage sind, ihre persönli-

278

chen Erfahrungen als Ausdruck eines
Unterdrückungssystems zu erkennen. Frauen
sind oft zu isoliert, zu stark in Schuld- und
Schamgefühle verstrickt, um hinter dem
Vergewaltiger eine gesellschaftlich
verankerte Vergewaltigungsmentalität zu
entdecken. Die Drohung, als Emanze und
Männerhasserin verschrien zu werden, ist
wirksam genug, um die meisten Frauen
davon abzuhalten, aus individueller Betroffenheit

systematische Patriarchatskritik zu
machen. Diese Drohung ihrerseits ist
Ausdruck von Herrschaft.

Theologische Ethik, Theologie insgesamt

beteiligt sich an der gesellschaftlichen
Anstrengung, Gewalt gegen Frauen zu
verharmlosen und zu individualisieren. Durch
ein harmonistisch geschöntes Bild des
Geschlechterverhältnisses, durch Strategien
des Verschweigens und nicht zuletzt durch
ein Gottesbild, das ausdrücklich in Analogie

zum patriarchalen Eheherrn geformt ist,
trägt Theologie zur Aufrechterhaltung der
Gewaltverhältnisse bei:



2. Gewalt ist ein Thema der politischen
Fthik.

Das Thema «Gewalt» kommt in der
theologischen Ethik insbesondere dort zur Sprache,

wo im engeren Sinne politische Fragen
zur Debatte stehen. Das «Handbuch der
christlichen Ethik»1 etwa setzt sich ausführlich

mit der Gewaltproblematik auseinander:

Im Zusammenhang mit Fragen des
politischen Widerstandes, der Staatsgewalt,
der Revolution und des Krieges ist von
Gewalt - und ihrer ethischen Verurteilung -
die Rede. Obwohl auch in der politischen
Ethik das Ideal der Gewaltfreiheit menschlicher

Beziehungen nicht konsequent zum
Kriterium der Beurteilung erhoben ist, werden

in diesen Zusammenhängen doch
immerhin die grundlegenden Einstellungen
der Theologie zur Gewalt geäussert: «Die
Auseinandersetzung mit der Gewaltproblematik

ist ein genuin kirchlicher Auftrag.»
«Gewalttätigkeit und Ungerechtigkeit sind
Sünde.»2 «Die Alternative zur Gewalt sind
rechtsstaatliche und demokratische Garantien.»3

Gewaltfreiheit scheint also ein wichtiger

Wert bei der ethischen Beurteilung
von Handlungen im Bereich der Öffentlichkeit

zu sein.
Im ausführlichen Register des Handbuches

findet sich hingegen unter dem Stichwort

«Gewalt» kein Verweis auf die
sexualethischen Kapitel. Stichworte wie
«Vergewaltigung» oder «Notzucht», unter denen die
Auseinandersetzung mit spezifischen
Formen der Gewalt im Geschlechterverhältnis

- wenn nicht unter «Gewalt» selbst - zu
erwarten wäre,kommen im Register nicht vor.

3. Theologische Sexualethik ist im
wesentlichen Ehe-Erhaltungs-Fthik.

Die theologische Sexualethik ist in erster
Linie konzentriert auf das Interesse, die Ehe
als zentrale normative Ordnung des
Geschlechterverhältnisses zu stabilisieren. Die
sexualethischen Kapitel des «Handbuches»4

scheinen um zwei Fragen zu kreisen:
1. Wie lässt sich die Ehe retten in einer

Zeit, in der traditionelle ordnungstheologische
Begründungen vermehrt auf Kritik

stossen?
2. Wie lassen sich konfessionelle

Unterschiede in der Interpretation der Ehe so

überbrücken, dass eine einheitliche christliche

Ethik der Ehe-Erhaltung aussagbar
wird?

Theologische Ethik setzt voraus, dass
Sexualität innerhalb der Ehe (bzw. innerhalb

eheähnlicher Beziehungen - dies die
liberale Variante) gut und ausserhalb der
Ehe fragwürdig ist. Verschiedene Qualitäten

von Sexualität geraten unter dieser
Perspektive nicht ins Blickfeld. Begriffe wie
«Gewalt» oder «Brutalität», «Zärtlichkeit»
oder «Geborgenheit» kommen in der
Sexualethik selten vor. Die Frage nach der
Bewertung sexuellen Verhaltens wird reduziert

auf die Alternative Ehe/Nichtehe. Und
da die Ehe ihrerseits idealisiert wird als eine
Sozialform, in der per se die Liebe - statt
das Recht - die Beziehungen prägt, erübrigt
sich zusätzlich der Blick auf die Realität der
Gewalt im Geschlechterverhältnis.

Kriterium der Bewertung sexuellen
Verhaltens ist somit nicht wie bei der Bewertung

öffentlich-politischen Handelns das
Ideal der Gewaltfreiheit, sondern die Frage,
ob eine bestimmte historisch gewachsene
Form des Zusammenlebens erfüllt ist: die
monogame, ausschliessliche und öffentlich
legitimierte heterosexuelle Beziehung. Wer
wissen will, was die Theologie zur Gewalt
im Geschlechterverhältnis sagt, und dabei
selbstverständlich davon ausgeht, dass die
Minimierung von Gewalt nicht nur im
öffentlichen Leben, sondern auch im
sogenannten Privatbereich anzustreben ist, stellt
also eine Frage, welche die Theologie nicht
oder nur ganz am Rande beantworten will.
Er oder sie stellt zwei Bewertungsraster für
den Bereich der Geschlechterbeziehungen
nebeneinander, die nicht ohne weiteres
miteinander in Übereinstimmung zu bringen
sind: Das eine gipfelt im Ideal der Gewaltfreiheit,

das andere in einer traditionellen
Institution.

4. Theologie als staatstragende Ideologie
hat nicht die Aufgabe, Frauen vor
männlicher Gewalt zu schützen, sondern
die Institutionen des Patriarchats zu
legitimieren.

Dass Theologie ihre Bewertung im Bereich
der Sexualethik an der Institution Ehe statt
am Ideal der gewaltfreien Beziehung
ausrichtet, hat benennbare Gründe. Offizielle

T7Q



Theologie als Theorie der christlichen
Kirchen hat sich im Laufe der Jahrhunderte
von ihrer Quelle, dem Evangelium, entfernt
und ist zu einer staatstragenden Ideologie
geworden. In unserer heutigen Gesellschaft
bedeutet dies, dass die offizielle Theologie
u.a. als ideologische Stütze patriarchaler
Herrschaft dient.

Die monogame Ehe ist eine Institution,
die zur Aufrechterhaltung des patriarchalen
Status quo unverzichtbar ist. Denn sie
stabilisiert die geschlechtliche Arbeitsteilung,
indem sie jeweils eine Frau und einen Mann
in isolierte Abhängigkeit und in ein
hierarchisches Verhältnis zueinander bringt. Sie
garantiert, dass Frauen sich auf den Mann
statt auf andere Frauen beziehen, und sie
konstituiert den «vorpolitischen»5 Schutzraum

der Privatheit, der in Wahrheit jederzeit

zum Freiraum des Mannes werden
kann, in dem er angestaute Aggressionen
ungestraft, weil unkontrolliert, abführen
und der gesellschaftlichen Machtverteilung
privaten Nachdruck verleihen kann. Die
Ehe ist ausserdem noch immer die Institution,

die Männern den «legitimen»
Nachwuchs sichert, der ihren Namen trägt. Weil
Theologie als staatstragende Ideologie die
Aufgabe hat, patriarchale Institutionen
religiös abzustützen (und nicht etwa, weil es so
in der Bibel steht), interpretiert sie die
Wirklichkeit so, dass die Ehe als die
christlichste aller Formen privaten Zusammenlebens

erscheint.

5. Weil Gewaltfreiheit als christliches
Ideal nicht gänzlich zu verdrängen ist,
wird die systematische Gewalt gegen
Frauen uminterpretiert.
Um die Ehe ethisch derart zu bevorzugen,
ist es für Theologen unumgänglich, die
Tatsache der Gewalt in der Ehe zu verleugnen.
Denn es wäre allzu widersprüchlich, wollte
eine Religion, die in anderen Bereichen -
ihrer ursprünglichen Botschaft folgend -
die Gewaltfreiheit zu einem zentralen
Anliegen erhebt, eine Institution legitimieren,
in der Gewalt strukturell verankert ist. Weil
Theologen sich klar darüber sind, dass sie
das christliche Ideal der Gewaltfreiheit
nicht einfach für einen Bereich der
Wirklichkeit suspendieren können, bemühen sie
sich, im Rahmen einer harmonistischen

280

Vorstellung des Geschlechterverhältnisses
die Ehe als gewaltfreie Institution erscheinen

zu lassen6: Mann und Frau, so wird
(heute meist stillschweigend) vorausgesetzt,

seien natürlicherweise auf gegenseitige

Ergänzung hin erschaffen, jede Disharmonie

also sei die Ausnahme von der Regel.

Die strukturelle Gewalt im
Geschlechterverhältnis wird in diesem Weltbild der
Erfahrung subsumiert, «dass nicht selten
das Gute gerade im... Erleiden und Bewältigen

von Konflikten aufleuchtet»7.
Weil aber die Tatsache der Gewalthaltig-

keit der Institution Ehe sich nicht gänzlich
verbergen lässt, hat die Theologie
Deutungsmuster entwickelt - bzw. aus ihrem
sozialen Umfeld übernommen -, welche die
Gewalt verstehbar machen sollen, ohne
dass dadurch die herkömmliche Organisationsform

des Geschlechterverhältnisses in
Frage gestellt wird. So wird etwa - wenn
doch einmal von ihr die Rede ist - die
Gewalt als krankhaftes Fehlverhalten einzelner

oder als lästiges Überbleibsel eines
längst vergangenen Patriarchats gedeutet.8
Auch das Argument, Gewalt sei in gewissem

Ausmass legitim, weil sie der
Triebstruktur der Geschlechter - der «natürlichen»

Agressivität des Mannes und der
Passivität der Frau - entspreche, ist noch nicht
verschwunden.9 Manche theologische
Äusserung lässt sich auch so interpretieren, dass
letztlich die Emanzipation der Frauen für
die Gewalt verantwortlich sei, weil sie die
natürliche Ordnung durcheinanderbringe
und Männer verunsichere. Alle diese
Interpretationen lenken den Blick ab von der
Tatsache, dass Gewalt von Männern an
Frauen - auch und gerade in der Ehe -
symptomatischer Ausdruck patriarchaler
Herrschaft ist.

6. Verbreitete Varianten der Gottvatertheologie

untermauern die patriarchale
Sicht des Geschlechterverhältnisses.

Schon in der Bibel werden patriarchale
Geschlechterbeziehungen als Gleichnis für
das Verhältnis zwischen Gott und Mensch
bzw. zwischen Christus und Gemeinde
herangezogen (vgl. z.B. das Hoseabuch,
Eph 5, 1 Kor 11). Christliche Theologen
haben diese Analogiebildung dogmatisch
ausgebaut: Sie denken Gott in Analogie



zum patriarchalen Eheherrn, den Menschen
in Analogie zur abhängigen Ehefrau. Setzt
man die Existenz «liebespatriarchaler»
Verhältnisse voraus - der Ehemann ist zwar
Haupt, liebt aber seine Frau, die Frau ist
zwar unterworfen, kann sich aber auf die
Fürsorglichkeit des Mannes verlassen -, so
bleibt die Anstössigkeit des mit dieser
Analogie verbundenen Gottesbildes verborgen.
Nimmt man hingegen die strukturelle Ge-
walthaltigkeit des Eheverhältnisses und die
ihr entsprechende gewalthaltige Realität
vieler Ehen ernst, so gerät die mit dem
Ehegleichnis ausgesagte Theologie ins Zwielicht:

Gott erscheint als allmächtiger, von
nichts und niemandem abhängiger
Herrscher, der seinerseits die Menschen in
Abhängigkeit hält wie der patriarchale Eheherr
Frau und Kinder. Gott entscheidet souverän,

ob er die Menschen beschuldigt, straft,
allein lässt oder liebt. Die Menschen haben
auf die Entscheidungen Gottes ebensowenig

Einfluss wie die klassische Ehefrau auf
das Verhalten ihres Mannes. Dieser göttliche

Patriarch liefert seinen Sohn willentlich
an die Folterer aus, weil er sich Versöhnung
mit der sündigen Menschheit nur vorstellen
kann, wenn er ein Exempel in Form einer
Gewalttat statuiert. Für die Menschen heisst
das: Eigentlich gehören alle ans Kreuz, weil
sie so grundböse sind. Von der Drohgebärde

des Kreuzestodes her können sie die Liebe

Gottes nur noch als unverdiente Gnade
interpretieren, für die sie ununterbrochen
dankbar sein müssen. Gott verhält sich also
wie der Mann, der seine Frau schlägt, um
ihr klar zu machen, wie böse und minderwertig

sie ist. Und der nach diesem Exempel

jede Liebesbezeugung als unverdiente
Gnade verstanden wissen will; denn eigentlich

hat die Frau nichts als Schläge verdient.
Wenn er sie liebt, so hat das nichts mit ihr
zu tun, sondern entspringt einzig und allein
seiner souveränen Entscheidung, sie trotz
ihrer Bösartigkeit zu begnadigen.

Diese Deutung des biblischen Gottes ist
beileibe nicht die einzig mögliche. Aber sie
hat Anhaltspunkte in der Bibel, sie ist sehr
traditionsreich und bis heute verbreitet.
(Um das zu zeigen, genügt ein Blick ins
Kirchengesangbuch.) Die absolute
Souveränität Gottes etwa, in der es keine Bedürftigkeit,

kein Angewiesensein auf Beziehungen

gibt, ist bis heute Grundaussage der

meisten Dogmatiken. Genau in dieser
Analogie zum Status des Patriarchen liegt der
Keim für die Brutalität einer patriarchal
organisierten Gesellschaft und ihrer
Gottvatertheologie.

7. Gesucht ist: eine Ethik der
gewaltfreien Beziehung.

Die Theologie anerkennt, dass «die
Auseinandersetzung mit der Gewaltproblematik
ein genuin kirchlicher Auftrag» ist und dass
«Gewalt und Ungerechtigkeit Sünde»10 sind.
Solche Einsichten müssen auf die Ethik der
Geschlechterbeziehungen erst noch übertragen

werden. Sie wurden in der Sexualethik
bisher suspendiert zugunsten einer dogmatischen

Setzung, derzufolge die Ehe als Gottes

Wille, als naturwüchsig, als bestmögliche

Organisationsform der Geschlechterbeziehung

erscheint. Dieses Dogma wäre
aufzulösen und zu ersetzen durch eine Ethik
der gewaltfreien Beziehung.

Die Entwicklung einer solchen Ethik
könnte damit beginnen, dass die verschiedensten

existierenden Lebensformen -
Grossfamilien, Wohngemeinschaften,
Orden, Einelternfamilien, Einpersonenhaushalte,

Ehen, lesbische und homosexuelle
Lebensgemeinschaften u.a. - konsequent
daraufhin befragt würden, ob sie von ihrer
inneren Struktur her Gewalt begünstigen
oder nicht. Dabei würde klar, dass die
Suche nach einer guten Ordnung des
Geschlechterverhältnisses eingeordnet werden
muss in eine allgemeine Ethik verbindlicher
Lebensformen. Es ist nämlich nicht
einleuchtend, dass die Beziehungen zwischen
Männern und Frauen exklusiv geregelt werden

müssen. Ob es sich um Beziehungen
von Frauen mit Frauen, von Kindern mit
Erwachsenen, von zwei oder mehreren
Personen handelt - entscheidend ist, dass
Kriterien entwickelt werden, die es mir erlauben

zu entscheiden, ob eine Beziehung
strukturell zu Gewalt tendiert oder nicht
und dass diese Kriterien dann auch
angewendet werden.

Meine Vermutung geht dahin, dass bei
einer solchen Überprüfung die klassische
Ehe nicht gut abschneiden würde. Denn sie
enthält einige Strukturmerkmale, die
Gewalt begünstigen:

1. In der Ehe leben zwei Personen zusam-

281



men, die in einer patriarchalen Gesellschaft
auf verschiedenen Hierarchiestufen stehen.
Die Ehe ist also eine Gemeinschaft von
Ungleichen: ein Herrschaftsgefüge. Wenn
zwei Ungleiche zusammenleben, besteht
aber natürlicherweise die Gefahr, dass der
Mächtige seine Macht gegenüber der weniger

Mächtigen ausspielt.
2. Dieses Herrschaftsgefüge Ehe gilt

weitgehend als Privatangelegenheit. Es gibt
keine Instanz, die berechtigt ist, in die
innere Dynamik der Ehe einzugreifen, solange

die Gewaltanwendung nicht ganz massiv
wird. Wenn aber in einer Gemeinschaft von
Ungleichen der schwächere Teil keine
Möglichkeit hat, sich von aussen Hilfe zu
holen, begünstigt das zusätzlich die
Gewaltanwendung durch den stärkeren Teil. (Diese

Sicht der Dinge ist in der bestehenden
politischen Ethik nachzulesen.)

3. In der klassischen Ehe und Familie
sind Frau und Kinder wirtschaftlich abhängig

vom Mann. Das heisst, sie können der
Gemeinschaft nicht entfliehen, ohne ihre
Existenz aufs Spiel zu setzen oder sich
zumindest in eine Situation grösster
wirtschaftlicher Unsicherheit zu begeben. Damit

Gewalt in einer Gemeinschaft begrenzt
werden kann, braucht es die wirtschaftliche
Unabhängigkeit der Mitglieder dieser
Gemeinschaft. (Dieses Prinzip ist in der
bestehenden Wirtschaftsethik nachzulesen.)

Aus dieser Zusammenstellung
gewaltbegünstigender Faktoren lassen sich ansatzweise

Kriterien für gewaltfreie Beziehungen

ableiten: Eine Beziehung hat dann die
grössten Chancen, sich gewaltfrei zu
gestalten, wenn die Beteiligten in der Gesellschaft

einen vergleichbaren Rang einnehmen,

wenn eine Instanz vorgesehen ist, die
Aussenkontrolle im Konfliktfall ermöglicht
und wenn die Beteiligten wirtschaftlich
voneinander unabhängig sind. Diese Kriterien

sind heute zum Beispiel bei vielen
lesbischen und homosexuellen Lebensgemeinschaften

eher erfüllt als in der Ehe.

8. Gesucht ist: eine Theologie der
gegenseitigen Angewiesenheit von Gott
und Menschen.

Die Entwicklung einer solchen Ethik der
gewaltfreien Beziehung müsste begleitet
sein von einer Revision des patriarchalen

282

Gottesbildes. Diese Revision ist im Rahmen
der feministisch-theologischen Bewegung
bereits im Gange: Dass Gott sich gerade
nicht durch seine absolute Unabhängigkeit
und Beziehungslosigkeit als göttlich
erweist, sondern in gerechten und gewaltlosen

Beziehungen zwischen Menschen sichtbar

wird, dieser Gedanke taucht in
feministisch-theologischen Entwürfen häufig
auf." Dass diese beziehungshafte, dynamische

Vorstellung Gottes im biblischen Denken

mindestens so stark verankert ist wie
die Vorstellung von Gott als dem Un-Be-
wegten wird je länger je deutlicher. Wer
etwa das Hoseabuch liest, stellt fest, dass
der biblische Gott selbst da, wo er mit dem
patriarchalen Eheherrn verglichen wird, als
leidenschaftlich Liebender erscheint, als
einer, der Abhängigkeit, Trauer und
Verzweiflung kennt wie jeder Mensch. Und
wenn Gott in Jesus Christus offenbar
geworden ist, dann ist er Liebe, nicht ferne
Souveränität. «Wenn Gott uns liebt, ist die
Beziehung Mensch-Gott gegenseitig,
dynamisch und zum Nutzen für beide Seiten.
Kein Liebender ist völlig autonom, gänzlich
unberührt oder letztlich unbewegt vom
Geliebten.»12

1 Handbuch der christlichen Ethik, Bde I—III, hg.von
Anselm Hertz / Wilhelm Korff / Trutz Rendtorff /
Hermann Ringeling, Freiburg/Basel/Wien/Gütersloh
1978-1982. Das «Handbuch der christlichen Ethik»
ist ein ökumenisches Standardwerk, insgesamt 1678
Seiten dick, mit Beiträgen von 56 Männern und einer
Frau.
2 Ebd., Bd. II, S. 258.
3 Ebd., S. 256.
4 Bd. II, S. 117-209 (Ehe und Familie), Bd. III,
S. 280-336 (Ethische Strukturprobleme der
Geschlechter).
5 Dass es sich bei Ehe und Familie um «vorpolitische»
und damit rechtsstaatlicher Kontrolle im wesentlichen
entzogene Gemeinschaftsformen handelt, ist ein
Gemeinplatz der theologischen Ethik bis heute.
6 Vgl. z.B. Handbuch, Bd. II, S. 118 ff.
7 Ebd., S. 126.
8 Vgl. z.B. Handbuch, Bd. II, S. 165/66.
9 Vgl. z.B. Helmut Thielicke, Theologische Ethik,
Bd. III (Tübingen 1964), S. 572 ff.
10 Vgl. Anm.2.
11 Vgl. z.B. Carter Heyward, ...Und sie rührte sein
Kleid an. Eine feministische Theologie der Beziehung,

Stuttgart 1986; Dorothée Solle, Lieben und
Arbeiten. Eine Theologie der Schöpfung, Stuttgart
1985; Ruth Egloff, Ein feministisches Glaubensbekenntnis,

NW 4/1990, S. 101 u.v.a.m.
12 Heyward, a.a.O., S. 48.


	Gewalt gegen Frauen - ein Thema für die Theologie

