Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 10

Artikel: Gewalt gegen Frauen - ein Thema fir die Theologie
Autor: Praetorius, Ina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ina Praetorius

Gewalt gegen Frauen — ein Thema fiir
die Theologie

Was sagt die Kirche, was sagen ihre Theoretiker, die Theologen, zu der Tatsache, dass in
unserer Gesellschaft alltdglich und systematisch Gewalt gegen Frauen ausgeiibt wird?
Nicht die Kirche jedenfalls, sondern die autonome Frauenbewegung der 70er Jahre hat
dafiir gesorgt, dass die alltdgliche Gewalt im Geschlechterverhdltnis ein Thema in der
Offentlichkeit geworden ist. Heute wagt es kaum noch jemand, das massenhafte Vorhan-
densein dieser Form von Gewalt ausdriicklich abzustreiten, auch wenn man nach wie vor
dariiber lieber schweigt als redet. Seit die Frauenhduser zu unentbehrlichen und daher
auch akzeptierten Institutionen geworden sind, sammeln Kirchgemeinden dann und wann
verschimt eine Kollekte fiirs Frauenhaus. Und der kirchliche Common sense ist wohl
inzwischen so weit gediehen, dass vergewaltigte und misshandelte Frauen eher bemitleidet
als beschuldigt, die Gewalttdter moralisch verurteilt statt entschuldigt werden. Was jedoch
bis heute nicht stattfindet, ist eine Diskussion tiber die Ursachen der Gewalt, eine Diskus-
sion, die auch Fragen wie diese nicht ausschliesst: Wie hdngt die Realitdt dieser Gewalt mit
dem iiberkommenen christlichen Eheleitbild, mit dem Nichtwahrhabenwollen patriarchaler
Strukturen in den Kirchen und mit der Gottvatertheologie zusammen? Gibt es theologische
Denkmuster, welche die Handlungen mitverursachen, iiber die man sich entriistet? — Die
folgenden provisorischen Gedanken zum Thema sind anldsslich einer Veranstaltungsreihe

zum zehnjdhrigen Bestehen des St. Galler Frauenhauses entstanden. LP.

1. Gewalt gegen Frauen ist kein
individueller moralischer Fehltritt,
sondern Ausdruck patriarchaler
Herrschaft.

In einer patriarchalen Gesellschaft sind
gewaltfreie Beziehungen zwischen Min-
nern und Frauen nicht die Regel, sondern
die Ausnahme. Wenn Frauen innerhalb und
ausserhalb der Institution Ehe vergewaltigt
werden, wenn sie durch Pornographie er-
niedrigt, durch sexistische Witze lidcherlich
gemacht, durch Werbestrategien verding-
licht, durch Beldstigungen am Arbeitsplatz
eingeschiichtert werden, so handelt es sich
dabei nicht um einzelne «Ausrutscher»,
sondern um einen Tatsachenkomplex mit
System. Unzdhlige einzelne Akte der Er-
niedrigung sind notwendig, um das patriar-
chale Machtgefiige als Ganzes aufrechtzu-
erhalten. Zwar ist immer die einzelne Frau
betroffen, und die Erfahrungen der Frauen-
hduser zeigen, dass viele misshandelte
Frauen nicht in der Lage sind, ihre personli-

278

chen Erfahrungen als Ausdruck eines Un-
terdriickungssystems zu erkennen. Frauen
sind oft zu isoliert, zu stark in Schuld- und
Schamgefiihle verstrickt, um hinter dem
Vergewaltiger eine gesellschaftlich ver-
ankerte Vergewaltigungsmentalitit zu ent-
decken. Die Drohung, als Emanze und
Minnerhasserin verschrien zu werden, ist
wirksam genug, um die meisten Frauen
davon abzuhalten, aus individueller Betrof-
fenheit systematische Patriarchatskritik zu
machen. Diese Drohung ihrerseits ist Aus-
druck von Herrschaft.

Theologische Ethik, Theologie insge-
samt beteiligt sich an der gesellschaftlichen
Anstrengung, Gewalt gegen Frauen zu ver-
harmlosen und zu individualisieren. Durch
ein harmonistisch geschontes Bild des Ge-
schlechterverhiltnisses, durch Strategien
des Verschweigens und nicht zuletzt durch
ein Gottesbild, das ausdriicklich in Analo-
gie zum patriarchalen Eheherrn geformt ist,
trigt Theologie zur Aufrechterhaltung der
Gewaltverhiltnisse bei:



2. Gewalt ist ein Thema der politischen
Ethik.

Das Thema «Gewalt» kommt in der theolo-
gischen Ethik insbesondere dort zur Spra-
che, wo im engeren Sinne politische Fragen
zur Debatte stehen. Das «Handbuch der
christlichen Ethik»' etwa setzt sich ausfiihr-
lich mit der Gewaltproblematik auseinan-
der: Im Zusammenhang mit Fragen des po-
litischen Widerstandes, der Staatsgewalt,
der Revolution und des Krieges ist von
Gewalt — und ihrer ethischen Verurteilung —
die Rede. Obwohl auch in der politischen
Ethik das Ideal der Gewaltfreiheit mensch-
licher Beziehungen nicht konsequent zum
Kriterium der Beurteilung erhoben ist, wer-
den in diesen Zusammenhéngen doch im-
merhin die grundlegenden Einstellungen
der Theologie zur Gewalt gedussert: «Die
Auseinandersetzung mit der Gewaltproble-
matik ist ein genuin kirchlicher Auftrag.»
«Gewalttitigkeit und Ungerechtigkeit sind
Siinde.»? «Die Alternative zur Gewalt sind
rechtsstaatliche und demokratische Garan-
tien.»* Gewaltfreiheit scheint also ein wich-
tiger Wert bei der ethischen Beurteilung
von Handlungen im Bereich der Offentlich-
keit zu sein.

Im ausfiihrlichen Register des Handbu-
ches findet sich hingegen unter dem Stich-
wort «Gewalt» kein Verweis auf die sexual-
ethischen Kapitel. Stichworte wie «Verge-
waltigung» oder «Notzucht», unterdenen die
Auseinandersetzung mit spezifischen For-
men der Gewalt im Geschlechterverhiltnis
— wenn nicht unter «Gewalt» selbst — zu er-
warten wire, kommen im Register nicht vor,

3. Theologische Sexualethik ist im
wesentlichen Ehe-Erhaltungs-Ethik.

Die theologische Sexualethik ist in erster
Linie konzentriert auf das Interesse, die Ehe
als zentrale normative Ordnung des Ge-
schlechterverhiltnisses zu stabilisieren. Die
sexualethischen Kapitel des «Handbu-
ches»* scheinen um zwei Fragen zu kreisen:

1. Wie lédsst sich die Ehe retten in einer
Zeit, in der traditionelle ordnungstheologi-
sche Begriindungen vermehrt auf Kritik
stossen?

2. Wie lassen sich konfessionelle Unter-
schiede in der Interpretation der Ehe so

iiberbriicken, dass eine einheitliche christli-
che Ethik der Ehe-Erhaltung aussagbar
wird?

Theologische Ethik setzt voraus, dass
Sexualitit innerhalb der Ehe (bzw. inner-
halb ehedhnlicher Beziehungen — dies die
liberale Variante) gut und ausserhalb der
Ehe fragwiirdig ist. Verschiedene Qualiti-
ten von Sexualitit geraten unter dieser Per-
spektive nicht ins Blickfeld. Begriffe wie
«Gewalt» oder «Brutalitit», «Zartlichkeit»
oder «Geborgenheit» kommen in der Se-
xualethik selten vor. Die Frage nach der
Bewertung sexuellen Verhaltens wird redu-
ziert auf die Alternative Ehe/Nichtehe. Und
da die Ehe ihrerseits idealisiert wird als eine
Sozialform, in der per se die Liebe — statt
das Recht — die Beziehungen prigt, eriibrigt
sich zusitzlich der Blick auf die Realitét der
Gewalt im Geschlechterverhiiltnis.

Kriterium der Bewertung sexuellen Ver-
haltens ist somit nicht wie bei der Bewer-
tung Offentlich-politischen Handelns das
Ideal der Gewalltfreiheit, sondern die Frage,
ob eine bestimmte historisch gewachsene
Form des Zusammenlebens erfiillt ist: die
monogame, ausschliessliche und 6ffentlich
legitimierte heterosexuelle Beziehung. Wer
wissen will, was die Theologie zur Gewalt
im Geschlechterverhiltnis sagt, und dabei
selbstverstindlich davon ausgeht, dass die
Minimierung von Gewalt nicht nur im 6f-
fentlichen Leben, sondern auch im soge-
nannten Privatbereich anzustreben ist, stellt
also eine Frage, welche die Theologie nicht
oder nur ganz am Rande beantworten will.
Er oder sie stellt zwei Bewertungsraster fiir
den Bereich der Geschlechterbeziehungen
nebeneinander, die nicht ohne weiteres mit-
einander in Ubereinstimmung zu bringen
sind: Das eine gipfelt im Ideal der Gewalt-
freiheit, das andere in einer traditionellen
Institution.

4. Theologie als staatstragende Ideologie
hat nicht die Aufgabe, Frauen vor
ménnlicher Gewalt zu schiitzen, sondern
die Institutionen des Patriarchats zu
legitimieren.

Dass Theologie ihre Bewertung im Bereich
der Sexualethik an der Institution Ehe statt
am Ideal der gewaltfreien Beziehung aus-
richtet, hat benennbare Griinde. Offizielle

279



Theologie als Theorie der christlichen Kir-
chen hat sich im Laufe der Jahrhunderte
von ihrer Quelle, dem Evangelium, entfernt
und ist zu einer staatstragenden Ideologie
geworden. In unserer heutigen Gesellschaft
bedeutet dies, dass die offizielle Theologie
u.a. als ideologische Stiitze patriarchaler
Herrschaft dient.

Die monogame Ehe ist eine Institution,
die zur Aufrechterhaltung des patriarchalen
Status quo unverzichtbar ist. Denn sie stabi-
lisiert die geschlechtliche Arbeitsteilung,
indem sie jeweils eine Frau und einen Mann
in isolierte Abhéngigkeit und in ein hierar-
chisches Verhiltnis zueinander bringt. Sie
garantiert, dass Frauen sich auf den Mann
statt auf andere Frauen beziehen, und sie
konstituiert den «vorpolitischen»® Schutz-
raum der Privatheit, der in Wahrheit jeder-
zeit zum Freiraum des Mannes werden
kann, in dem er angestaute Aggressionen
ungestraft, weil unkontrolliert, abfiihren
und der gesellschaftlichen Machtverteilung
privaten Nachdruck verleihen kann. Die
Ehe ist ausserdem noch immer die Institu-
tion, die Ménnern den «legitimen» Nach-
wuchs sichert, der ihren Namen trigt. Weil
Theologie als staatstragende Ideologie die
Aufgabe hat, patriarchale Institutionen reli-
gi0s abzustiitzen (und nicht etwa, weil es so
in der Bibel steht), interpretiert sie die
Wirklichkeit so, dass die Ehe als die christ-
lichste aller Formen privaten Zusammen-
lebens erscheint.

5. Weil Gewaltfreiheit als christliches
Ideal nicht ginzlich zu verdringen ist,
wird die systematische Gewalt gegen
Frauen uminterpretiert.

Um die Ehe ethisch derart zu bevorzugen,
ist es fiir Theologen unumginglich, die Tat-
sache der Gewalt in der Ehe zu verleugnen.
Denn es wire allzu widerspriichlich, wollte
eine Religion, die in anderen Bereichen —
threr urspriinglichen Botschaft folgend —
die Gewaltfreiheit zu einem zentralen An-
liegen erhebt, eine Institution legitimieren,
in der Gewalt strukturell verankert ist. Weil
Theologen sich klar dariiber sind, dass sie
das christliche Ideal der Gewaltfreiheit
nicht einfach fiir einen Bereich der Wirk-
lichkeit suspendieren kdnnen, bemiihen sie
sich, im Rahmen einer harmonistischen

280

Vorstellung des Geschlechterverhéltnisses
die Ehe als gewaltfreie Institution erschei-
nen zu lassen’: Mann und Frau, so wird
(heute meist stillschweigend) vorausge-
setzt, seien natlirlicherweise auf gegensei-
tige Ergidnzung hin erschaffen, jede Dishar-
monie also sei die Ausnahme von der Re-
gel. Die strukturelle Gewalt im Geschlech-
terverhéltnis wird in diesem Weltbild der
Erfahrung subsumiert, «dass nicht selten
das Gute gerade im... Erleiden und Bewil-
tigen von Konflikten aufleuchtet»’.

Weil aber die Tatsache der Gewalthaltig-
keit der Institution Ehe sich nicht génzlich
verbergen ldsst, hat die Theologie Deu-
tungsmuster entwickelt — bzw. aus ihrem
sozialen Umfeld iibernommen —, welche die
Gewalt verstehbar machen sollen, ohne
dass dadurch die herkdmmliche Organisa-
tionsform des Geschlechterverhéltnisses in
Frage gestellt wird. So wird etwa — wenn
doch einmal von ihr die Rede ist — die Ge-
walt als krankhaftes Fehlverhalten einzel-
ner oder als lidstiges Uberbleibsel eines
langst vergangenen Patriarchats gedeutet.?
Auch das Argument, Gewalt sei in gewis-
sem Ausmass legitim, weil sie der Trieb-
struktur der Geschlechter — der «natiirli-
chen» Agressivitit des Mannes und der Pas-
sivitit der Frau — entspreche, ist noch nicht
verschwunden.” Manche theologische Aus-
serung lasst sich auch so interpretieren, dass
letztlich die Emanzipation der Frauen fiir
die Gewalt verantwortlich sei, weil sie die
natiirliche Ordnung durcheinanderbringe
und Minner verunsichere. Alle diese Inter-
pretationen lenken den Blick ab von der
Tatsache, dass Gewalt von Minnern an
Frauen — auch und gerade in der Ehe -
symptomatischer Ausdruck patriarchaler
Herrschaft ist.

6. Verbreitete Varianten der Gottvater-
theologie untermauern die patriarchale
Sicht des Geschlechterverhaltnisses.

Schon in der Bibel werden patriarchale
Geschlechterbeziehungen als Gleichnis fiir
das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch
bzw. zwischen Christus und Gemeinde
herangezogen (vgl. z.B. das Hoseabuch,
Eph 5, 1 Kor 11). Christliche Theologen
haben diese Analogiebildung dogmatisch
ausgebaut: Sie denken Gott in Analogie



zum patriarchalen Eheherrn, den Menschen
in Analogie zur abhingigen Ehefrau. Setzt
man die Existenz «liebespatriarchaler» Ver-
héltnisse voraus — der Ehemann ist zwar
Haupt, liebt aber seine Frau, die Frau ist
zwar unterworfen, kann sich aber auf die
Fiirsorglichkeit des Mannes verlassen —, so
bleibt die Anstossigkeit des mit dieser Ana-
logie verbundenen Gottesbildes verborgen.
Nimmt man hingegen die strukturelle Ge-
walthaltigkeit des Eheverhiltnisses und die
ihr entsprechende gewalthaltige Realitét
vieler Ehen ernst, so gerit die mit dem Ehe-
gleichnis ausgesagte Theologie ins Zwie-
licht: Gott erscheint als allméchtiger, von
nichts und niemandem abhingiger Herr-
scher, der seinerseits die Menschen in Ab-
héangigkeit hélt wie der patriarchale Eheherr
Frau und Kinder. Gott entscheidet souve-
rdn, ob er die Menschen beschuldigt, straft,
allein lédsst oder liebt. Die Menschen haben
auf die Entscheidungen Gottes ebensowe-
nig Einfluss wie die klassische Ehefrau auf
das Verhalten ihres Mannes. Dieser gottli-
che Patriarch liefert seinen Sohn willentlich
an die Folterer aus, weil er sich Vers6hnung
mit der siindigen Menschheit nur vorstellen
kann, wenn er ein Exempel in Form einer
Gewalttat statuiert. Fiir die Menschen heisst
das: Eigentlich gehoren alle ans Kreuz, weil
sie so grundbdse sind. Von der Drohgebir-
de des Kreuzestodes her konnen sie die Lie-
be Gottes nur noch als unverdiente Gnade
interpretieren, fiir die sie ununterbrochen
dankbar sein miissen. Gott verhilt sich also
wie der Mann, der seine Frau schligt, um
ihr klar zu machen, wie bdse und minder-
wertig sie ist. Und der nach diesem Exem-
pel jede Liebesbezeugung als unverdiente
Gnade verstanden wissen will; denn eigent-
lich hat die Frau nichts als Schldge verdient.
Wenn er sie liebt, so hat das nichts mit ihr
zu tun, sondern entspringt einzig und allein
seiner souverdnen Entscheidung, sie trotz
ihrer Bosartigkeit zu begnadigen.

Diese Deutung des biblischen Gottes ist
beileibe nicht die einzig mogliche. Aber sie
hat Anhaltspunkte in der Bibel, sie ist sehr
traditionsreich und bis heute verbreitet.
(Um das zu zeigen, geniigt ein Blick ins
Kirchengesangbuch.) Die absolute Souve-
ranitat Gottes etwa, 1n der es keine Bediirf-
tigkeit, kein Angewiesensein auf Beziehun-
gen gibt, ist bis heute Grundaussage der

meisten Dogmatiken. Genau in dieser Ana-
logie zum Status des Patriarchen liegt der
Keim fiir die Brutalitit einer patriarchal
organisierten Gesellschaft und ihrer Gott-
vatertheologie.

7. Gesucht ist: eine Ethik der
gewaltfreien Beziehung.

Die Theologie anerkennt, dass «die Ausein-
andersetzung mit der Gewaltproblematik
ein genuin kirchlicher Auftrag» ist und dass
«Gewalt und Ungerechtigkeit Siinde»'° sind.
Solche Einsichten miissen auf die Ethik der
Geschlechterbeziehungen erst noch iibertra-
gen werden. Sie wurden in der Sexualethik
bisher suspendiert zugunsten einer dogma-
tischen Setzung, derzufolge die Ehe als Got-
tes Wille, als naturwiichsig, als bestmdogli-
che Organisationsform der Geschlechterbe-
ziehung erscheint. Dieses Dogma wire auf-
zulésen und zu ersetzen durch eine Ethik
der gewaltfreien Beziehung.

Die Entwicklung einer solchen Ethik
konnte damit beginnen, dass die verschie-
densten existierenden Lebensformen —
Grossfamilien, Wohngemeinschaften, Or-
den, Einelternfamilien, Einpersonenhaus-
halte, Ehen, lesbische und homosexuelle
Lebensgemeinschaften u.a. — konsequent
daraufhin befragt wiirden, ob sie von ihrer
inneren Struktur her Gewalt begiinstigen
oder nicht. Dabei wiirde klar, dass die
Suche nach einer guten Ordnung des Ge-
schlechterverhiltnisses eingeordnet werden
muss in eine allgemeine Ethik verbindlicher
Lebensformen. Es ist namlich nicht ein-
leuchtend, dass die Beziehungen zwischen
Miénnern und Frauen exklusiv geregelt wer-
den miissen. Ob es sich um Beziehungen
von Frauen mit Frauen, von Kindern mit
Erwachsenen, von zwel oder mehreren Per-
sonen handelt — entscheidend ist, dass Kri-
terien entwickelt werden, die es mir erlau-
ben zu entscheiden, ob eine Beziehung
strukturell zu Gewalt tendiert oder nicht
und dass diese Kriterien dann auch ange-
wendet werden.

Meine Vermutung geht dahin, dass bei
einer solchen Uberpriifung die klassische
Ehe nicht gut abschneiden wiirde. Denn sie
enthélt einige Strukturmerkmale, die Ge-
walt begiinstigen:

1. In der Ehe leben zwei Personen zusam-

281



men, die in einer patriarchalen Gesellschaft
auf verschiedenen Hierarchiestufen stehen.
Die Ehe ist also eine Gemeinschaft von
Ungleichen: ein Herrschaftsgefiige. Wenn
zwel Ungleiche zusammenleben, besteht
aber natiirlicherweise die Gefahr, dass der
Maichtige seine Macht gegeniiber der weni-
ger Michtigen ausspielt.

2. Dieses Herrschaftsgefiige Ehe gilt
weitgehend als Privatangelegenheit. Es gibt
keine Instanz, die berechtigt ist, in die in-
nere Dynamik der Ehe einzugreifen, solan-
ge die Gewaltanwendung nicht ganz massiv
wird. Wenn aber in einer Gemeinschaft von
Ungleichen der schwichere Teil keine
Moglichkeit hat, sich von aussen Hilfe zu
holen, begiinstigt das zusitzlich die Gewalt-
anwendung durch den stdrkeren Teil. (Die-
se Sicht der Dinge ist in der bestehenden
politischen Ethik nachzulesen.)

3. In der klassischen Ehe und Familie
sind Frau und Kinder wirtschaftlich abhdn-
gig vom Mann. Das heisst, sie konnen der
Gemeinschaft nicht entflichen, ohne ihre
Existenz aufs Spiel zu setzen oder sich
zumindest in eine Situation grosster wirt-
schaftlicher Unsicherheit zu begeben. Da-
mit Gewalt in einer Gemeinschaft begrenzt
werden kann, braucht es die wirtschaftliche
Unabhéngigkeit der Mitglieder dieser Ge-
meinschaft. (Dieses Prinzip ist in der beste-
henden Wirtschaftsethik nachzulesen.)

Aus dieser Zusammenstellung gewaltbe-
giinstigender Faktoren lassen sich ansatz-
weise Kriterien fiir gewaltfreie Beziehun-
gen ableiten: Eine Beziehung hat dann die
grossten Chancen, sich gewaltfrei zu ge-
stalten, wenn die Beteiligten in der Gesell-
schaft einen vergleichbaren Rang einneh-
men, wenn eine Instanz vorgesehen ist, die
Aussenkontrolle im Konfliktfall ermoglicht
und wenn die Beteiligten wirtschaftlich
voneinander unabhdngig sind. Diese Krite-
rien sind heute zum Beispiel bei vielen les-
bischen und homosexuellen Lebensgemein-
schaften eher erfiillt als in der Ehe.

8. Gesucht ist: eine Theologie der
gegenseitigen Angewiesenheit von Gott
und Menschen.

Die Entwicklung einer solchen Ethik der
gewaltfreien Beziehung miisste begleitet
sein von einer Revision des patriarchalen

282

Gottesbildes. Diese Revision ist im Rahmen
der feministisch-theologischen Bewegung
bereits im Gange: Dass Gott sich gerade
nicht durch seine absolute Unabhéngigkeit
und Beziehungslosigkeit als gottlich er-
weist, sondern in gerechten und gewaltlo-
sen Beziehungen zwischen Menschen sicht-
bar wird, dieser Gedanke taucht in femini-
stisch-theologischen Entwiirfen héufig
auf.!! Dass diese beziehungshafte, dynami-
sche Vorstellung Gottes im biblischen Den-
ken mindestens so stark verankert ist wie
die Vorstellung von Gott als dem Un-Be-
wegten wird je langer je deutlicher. Wer
etwa das Hoseabuch liest, stellt fest, dass
der biblische Gott selbst da, wo er mit dem
patriarchalen Eheherrn verglichen wird, als
leidenschaftlich Liebender erscheint, als
einer, der Abhéngigkeit, Trauer und Ver-
zweiflung kennt wie jeder Mensch. Und
wenn Gott in Jesus Christus offenbar ge-
worden ist, dann ist er Liebe, nicht ferne
Souverinitit. «Wenn Gott uns liebt, ist die
Beziehung Mensch-Gott gegenseitig, dyna-
misch und zum Nutzen fiir beide Seiten.
Kein Liebender ist vollig autonom, génzlich
unberiihrt oder letztlich unbewegt vom Ge-
liebten.»!?

1 Handbuch der christlichen Ethik, Bde I-III, hg.von
Anselm Hertz / Wilhelm Korff / Trutz Rendtorff /
Hermann Ringeling, Freiburg/Basel/Wien/Giitersloh
1978-1982. Das «Handbuch der christlichen Ethik»
ist ein Okumenisches Standardwerk, insgesamt 1678
Seiten dick, mit Beitriigen von 56 Minnern und einer
Frau.

2 Ebd., Bd. II, S. 258.

3 Ebd,, S. 256.

4 Bd. II, S.117-209 (Ehe und Familie), Bd. III,
S.280-336 (Ethische Strukturprobleme der Ge-
schlechter).

5 Dass es sich bei Ehe und Familie um «vorpolitische»
und damit rechtsstaatlicher Kontrolle im wesentlichen
entzogene Gemeinschaftsformen handelt, ist ein Ge-
meinplatz der theologischen Ethik bis heute.

6 Vgl. z.B. Handbuch, Bd. II, S. 118 ff.

7 Ebd., S. 126.

8 Vgl. z.B. Handbuch, Bd. II, S. 165/66.

9 Vgl. z.B. Helmut Thielicke, Theologische Ethik,
Bd. III (Tiibingen 1964), S. 572 ff.

10 Vgl. Anm.2.

11 Vgl. z.B. Carter Heyward, ...Und sie riihrte sein
Kleid an. Eine feministische Theologie der Bezie-
hung, Stuttgart 1986; Dorothee Soélle, Lieben und
Arbeiten. Eine Theologie der Schopfung, Stuttgart
1985; Ruth Egloff, Ein feministisches Glaubensbe-
kenntnis, NW 4/1990, S. 101 u.v.am.

12 Heyward, a.a.0., S. 48.



	Gewalt gegen Frauen - ein Thema für die Theologie

