Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 7-8

Artikel: Der Trost Israels

Autor: Minnaard, Gerard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gerard Minnaard

Der Trost Israels

Weiterhin sah ich die ganze Unterdriickung, die getan wird unter der Sonne. Und da: Die
Triinen der Unterdriickten, und kein Troster fiir sie! Gewalt aus der Hand ihrer Unter-
driicker, und kein Troster fiir sie! So pries ich die Gestorbenen, die bereits gestorben sind,
iiber die Lebenden, die noch immer leben, und noch besser als diese beiden hat’s jener, der
noch gar nicht da ist, der iiberhaupt nicht gesehen hat das iible Tun, das getan wird unter
der Sonne.

Eingesehen habe ich, dass das ganze Schuften und die ganze Geschicklichkeit im Tun
Eifersucht des Mannes ist, seinem Genossen vorweg zu sein. Wahnsinn auch dies und ein
Haschen nach Wind! Man sagt: Der Tor legt seine Hédnde zusammen und zehrt vom eigenen
Fleisch. Sicher, aber besser eine Handvoll mit Ruhe als beide Fduste voll mit Schuften und
Haschen nach Wind.

Weiterhin sah ich etwas Wahnsinniges unter der Sonne, da ist einer — und kein zweiter
dabei, auch kein Sohn oder Bruder, und doch nimmt sein ganzes Schuften kein Ende und
wird sein Auge am Reichtum nicht satt. Und fiir wen schufte ich denn und entsage meiner
Seele des Guten? Auch dies: Wahnsinn, ein iibles Geschdft ist das. Besser zu zweit als nur
einer, haben sie doch einen guten Lohn in ihrem Schuften, denn, wenn sie fallen, richtet der
eine seinen Gefdhrten auf, aber wehe ihm, dem einen, wenn er fdillt und es gibt keinen
zweiten, ihn aufzurichten. Auch bringt es ihnen Wdrme, wenn sie sich zusammenlegen, wie
wird es aber einem warm, der nur fiir sich ist? Und iiberwdltigt jemand den einen, stehen
sie zu zweit ihm gegeniiber, und die dreifiltige Schnur zerreisst man nicht so schnell.

Kohelet (Prediger) 4, 1-12

Gepriesen der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus, der Vater des Erbarmens und
Gott allen Trostes, der uns tristet bei aller unserer Bedrdngnis, damit wir die, welche in
allerlei Bedrdngnis sind, trosten konnen durch den Trost, durch den wir selbst von Gott

getrdstet werden.

Liebe Gemeinde des Messias Jesus!

Mit unserem heutigen Text aus dem Buch
Kohelet (Prediger) befinden wir uns in ei-
ner Umbruchzeit in Israel, die nicht ohne
Parallele ist zu der Situation in der DDR
jetzt. Der Versuch, einigermassen abge-
schottet in solidarischen Strukturen zu le-
ben, scheint vorbei. Vorbei ist damit auch
die Pervertierung dieses Versuches, und das
ist gut so, denn die Pervertierung des Guten
ist das Schlimmste, was es gibt.

Nun muss ich allerdings einrdumen, dass
ich nicht weiss, wie schlimm die Pervertie-
rung damals war, und jedenfalls ist uns
nicht bekannt, dass der Umbruch vom Volk
selbst herbeigesehnt wurde. In dieser Hin-
sicht hinkt die Parallele also! Bleibt aber

2. Kor 1, 3f.

die Vergleichbarkeit einer Umbruchzeit.
Die alte Ordnung wird abgeldst, eine neue
bricht ein. Damals war das die hellenisti-
sche Geld- und Glanzgesellschaft, die mit
ihren Verheissungen die Herzen von vielen
beseelte.

In dieser Zeit der Euphorie wird die Stim-
me Kohelets laut, eine harte entlarvende
Stimme eines Mannes, die «Wahnsinn!»
ruft, wo andere sich begeistern und das
Neue begriissen. Es ist darum keine Stimme
der Resignation, kein Nihilismus, wenn
Kohelet wiederholt sagt, dass es alles
Wahnsinn ist, sondern es ist polemische
Skepsis gegen den Zeitgeist. Es ist die Stim-
me eines Mannes, der trotz allem festhalten
will an den Grundsitzen eines misslunge-
nen Versuches.

197



In unserem Text wird diese Linie weiter-
gefiihrt und zugespitzt. Kohelet deckt hier
namlich das treibende Prinzip der soge-
nannten neuen Ordnung auf: «Eifersucht
des Mannes ist’s, seinem Genossen vorweg
zu sein.» Eine morderische Konkurrenz, das
ist das Prinzip der Ellenbogengesellschaft,
die Kohelet um sich greifen sieht. Und
gleichzeitig sieht er die Schwachen, die Un-
terdriickten, die weinen und keinen Troster
finden.

Im Schatten dieser anklagenden Haupt-
linie des Textes und des Buches iiberhaupt
horen wir aber auch eine zweite Linie:
einen Hinweis auf die Solidaritdt unterein-
ander. «Besser zu zweit als nur einer...,
denn, wenn sie fallen, richtet der eine seinen
Gefihrten auf.» Und damit horen wir end-
lich mal etwas Positives, das von Kohelet
nicht als «Wahnsinn» angeprangert wird.

Zwel Linien also: erstens die schreck-
liche Realitit — kein Troster — und zweitens
die solidarische Praxis. :

Und damit komme ich nun endlich zum
Thema meiner Predigt, denn ich méchte ein
wenig liber das Verhiltnis dieser beiden
Linien, und zwar in der christlichen Ge-
meinde, die wir ja schliesslich sind, nach-
denken. Darum haben wir auch am Anfang
dieses Gottesdienstes einen Text von Paulus
gelesen, in dem zwar von Bedringnis die
Rede ist, aber doch, anders als bei1 Kohelet,
liberraschend positiv von Trost gesprochen
wird: «Gepriesen der Gott und Vater un-
seres Herrn Jesus Christus, der Vater des
Erbarmens und Gott allen Trostes, der uns
trostet bei aller unserer Bedringnis, damit
wir die, welche in allerlei Bedringnis sind,
trosten konnen durch den Trost, durch den
wir selbst von Gott getrostet werden.»

Vergleichen wir diese trostreichen Sitze
des Paulus mit den harten Worten Kohelets,
dass es keinen Troster gibt, dann kann man
sich doch nur wundern. Sind es andere Ver-
hiltnisse, die Paulus ein so anderes Reden
vom Trost ermoglichen? Oder hat Paulus
andere Griinde?

Um ein wenig weiterzukommen in dieser
Frage, mochte ich jetzt einen Umweg ma-
chen und zwei Erzihlungen horen lassen:
zwel Augenzeugenberichte aus Konzentra-
tionslagern wahrend der Herrschaft der Na-
tionalsozialisten in Deutschland. Die erste
Erzdhlung stammt von dem hollindischen

198

Juden Abel Herzberg, der am 18. Septem-
ber 1944 in Bergen-Belsen in sein Tage-
buch schrieb:

«Rabbi S. schneidet seinen Bart nicht ab.
Das Dritte Reich hasst die Juden und unter
denen insbesondere die Rabbiner. Rabbiner
miissen hier zusitzlich arbeiten. Und jeder,
der einen Bart hat, heisst <Rabbi>. Birte
miissen also abrasiert werden, aber Rabbi S.
weigert sich. Die SS lésst es merkwiirdiger-
weise zu. Rabbi S. wird aber mit Bart in
einem schweren Aussenkommando einge-
setzt. Rabbi S. lacht und triumphiert. Aber
das Aussenkommando ist stirker als Rabbi
S., und... eines Abend... bricht er zusam-
men. Man trigt ihn ins Bett, und jeder rit
ihm: Schneide deinen Bart ab. Rabbi S.
steht am nédchsten Morgen um fiinf auf,
begibt sich an seine Arbeit, kimmt seinen
Bart und grinst. Es ist iiberhaupt kein scho-
ner Bart, im Gegenteil. (...) Rabbi S. ist
auch kein wichtiger Mann, kein gelehrter
Mann und kein hiibscher und kluger Mann.
Er ist ein frommer Mann und weicht nicht
um Haaresbreite von den Gesetzen Moses
und Israels. Rabbi S. rasiert seinen Bart
nicht ab. Die SS kann befehlen, was sie will
— ein Jude wie er trigt einen Bart. Und
Rabbi S. wird schwach. Der Altestenrat bie-
tet schon lange eine einfache Stelle an, aber
fordert: Rasiere deinen Bart ab. Rabbi S.
schweigt. Und rasiert sich nicht. Der Alte-
stenrat versteht nicht, dass er einen Angriff
unternimmt gegen die ganze Welt. Fillt der
Bart des Rabbi S., dann fillt ein Stiick die-
ser Welt, eine Bastion. Und die Bastion fillt
nicht. Deutschland fillt, das Dritte Reich
fillt, der Bart des Rabbi S. féllt nicht. Und
sag jetzt noch mal, dass die Juden nicht
organisieren konnen. So, meine Herren des
Mythos, so macht ein Volk Geschichte.»'

So macht ein Volk Geschichte — und mit
diesen Worten sieht Abel Herzberg das gan-
ze ihn umringende Barbarentum im Zeichen
des Verschwindens. Warum? Wegen des
Bartes des Rabbi S.

Der zweite Zeuge ist der italienische Jude
Primo Levi, der sofort nach seiner Befrei-
ung aus Auschwitz ein Buch geschrieben
hat mit dem Titel: «Ist das ein Mensch?» In
diesem Buch aus der Holle, wo das Gesetz
sagt: «Iss dein Brot und, wenn du kannst,
auch das deines Nichsten», und wo es «kei-
nen Platz fiir Dankbarkeit gibt», blitzen



sporadisch einige Gegenbilder auf. So be-
zeugt Primo Levi, wie ein siebzehnjihriger
Junge, ein Typhuskranker, der nur noch auf
dem Bauch liegen kann, sich nachts jam-
mernd aus seinem Bett rollt, um die Latrine
zu erreichen. Er bricht zusammen und
bleibt liegen im eigenen Dreck. Und einer
steht auf, um ihn aufzurichten, sauber zu
machen und zuriick ins Bett zu legen.?

Es ist nur ein unauffilliger kurzer Be-
richt, den Primo Levi auch erzahlt. Und die
Frau, die ein Nachwort zu seinem Buch
geschrieben hat, entspricht dem Buch vol-
lig, wenn sie schreibt: «Natiirlich waren
unter uns seltene Ausnahmen, solche, de-
nen es gelang, Wesensziige zu bewahren,
die sie noch als Menschen kenntlich mach-
ten. Sie waren so seltene, unbegreifliche
Ausnahmen, dass sie uns kaum Trost und
Hilfe bieten konnten.»?

Liebe Gemeinde, was wir gehort haben,
sind zwei Stimmen aus der Holle. Nun war
die Situation dieser beiden nicht vollig ver-
gleichbar, denn Abel Herzberg lebte im so-
genannten Vorzugslager in Bergen-Belsen,
das erst gegen Ende des Krieges zum Ver-
nichtungslager wurde, wihrend Auschwitz
das von Anfang an war. Ich denke aber,
dass diese Unterscheidung, soweit sie iiber-
haupt erlaubt 1st, nicht erkldren kann, war-
um diese beiden Zeugen so anders von dem,
was sie erlebt haben, berichten.

Was Primo Levi uns vorhalt, ist die nack-
te hollische Realitit, und in dieser Realitét
gibt es auch einen Menschen, der aufsteht,
um seinen gefallenen Gefdhrten aufzurich-
ten. Er wagt damit sein eigenes Leben; denn
der da am Boden liegt, kann ihn anstecken
mit Typhus. Nur wiegt diese seltsame Ge-
stalt alles andere nicht auf. Sie bietet kaum
Trost, kaum Hilfe, ja schlimmer noch, sie
kann sogar die eigene Scham, dass man sel-
ber nicht mehr Mensch geblieben ist — und
von dieser Scham schreibt Levi oft —, ver-
starken. Die Menschen wurden vernichtet
und mit ihnen auch die Menschlichkeit. Das
bleibt stehen, auch wenn es kurz andere
Momente gibt.

Bei Abel Herzberg ist es anders. Hier
bestimmt das seltsame Moment der
Menschlichkeit, das es auch gibt, das Gan-
ze. Fiir ihn zeigt eine Gestalt, wie Levi sie
beschreibt, ein Mensch, der sein Leben aufs
Spiel setzt, um seinem Gefidhrten zu hel-

fen, gerade die Machtlosigkeit der Fin-
sternis. Diese eine Gestalt steht leuchtend
in der Mitte und zerreisst machtvoll die
Nacht.

Abel Herzberg und Primo Levi, zwei
Zeugen, zwei Sichtweisen. Ob sie einander
ausschliessen? Konnen wir uns vorstellen,
dass einer dieser beiden zum anderen sagt,
dass seine Sichtweise nicht stimmt? Ich
stelle mir eher vor, dass sie einander verste-
hen konnen und beide aneinander eine an-
dere Seite ihrer selbst erkennen, die fiir sie
nicht bestimmend geworden ist.

Und so mochte ich mir nun auch Kohelet
und Paulus vorstellen, als zwei Juden mit
unterschiedlichen Sichtweisen, aber zusam-
men in einer Gemeinde.

Kohelet sieht die in Israel einbrechende
Kainsgesellschaft, sieht die Weinenden,
ohne Troster. Kein Troster, das bleibt ste-
hen, auch wenn es vielleicht kleine Momen-
te der praktischen Solidaritit gibt.

Fiir Paulus sieht die Welt anders aus.
Nicht, dass er die Tranen nicht kennt, die
sieht er auch. Aber es gibt ein anderes
Moment, das ihn vollig iiberrumpelt hat.
Einer ist aufgestanden, seinen Gefidhrten
aufzurichten: Jesus Messias. DER TROST
ISRAELS, wie der Evangelist Lukas ihn
nennt. Paulus ist vollig fixiert auf diese eine
Gestalt, sie hat ihn begeistert, und jetzt sieht
er die ganze Welt im Licht dieser Gestalt; er
sieht die Finsternis vergehen und eine neue
Erde anbrechen.

Und Kohelet? Sind seine Sitze damit zur
Liige geworden? Oder kénnen wir uns vor-
stellen, dass er und Paulus in einer Gemein-
de von Hoffenden zusammengehen? Dass
es in dieser einen Gemeinde einige gibt, die
sagen, dass sich in dieser einen Gestalt die
Welt verandert hat, wihrend andere sagen,
dass sie das leider nicht so sehen kénnen?

Liebe Gemeinde des Jesus Messias, wie
wichtig kénnen augenscheinlich kleine Er-
fahrungen der Solidaritit sein? Was gibt
uns die Kraft in schwierigen Zeiten, wer
trostet uns, wenn wir weinen, weil es anders
geht, als wir méchten? Wenn das, was eine
Chance, eine neue Offnung sein konnte,
umschldgt in Verlust?

Was haben wir mehr als eine Erzdhlung?
Eine Erzidhlung von einem Menschen, der
aufgestanden ist, seine gefallenen Genossen
und Genossinnen aufzurichten. Eine wehr-

199



lose Erzahlung. Sicher. Aber welch eine
machtvolle Erzdhlung, wenn sie uns packt
und ansteckt. Die Geschichte des Messias
Jesus, die Geschichte vom Bart des Rabbi
S., sie sind stark genug, uns zu tragen. Sie
und andere Erzdhlungen von anderen Men-
schen in der Vergangenheit und vielleicht
auch jetzt in unserer Umgebung. Mdoge es
uns geschenkt werden, selber ergriffen, in
und aus diesen Erzdhlungen zu leben. Und
vielleicht, dass wir dann in ungeplanten
Momenten tiberrascht werden von dem uns
geschenkten Trost und der uns gegebenen

Kraft und auf einmal selber — zur Freude
Kohelets — andere anstecken, trosten und
aufrichten.

Amen.

(Predigt am 4. Februar 1990 in der nieder-
lindischen Okumenischen Gemeinde Ber-
lin/DDR)

I A.J.Herzberg, Amor Fati; Twestromenland, Amster-
dam 1960, S.148.

2 P. Levi, Ist das ein Mensch? Die Atempause, Miin-
chen/Wien 1988, S.162, 169.

3 Aa0,S.370.

Fred Mahlburg

Die Rolle der Kirche im Aufbruch der DDR

In welcher Weise hat die Kirche die gesell-
schaftlichen Entwicklungen mitbestimmt;
in welcher Weise ist sie von thnen bestimmt
worden? —Wir sind noch zu sehr mittendrin,
um alles klar zu sehen. Wir sind zu sehr
existentiell betroffen, um den nétigen ana-
lytischen Abstand zu gewinnen. Aber wir
miissen uns verhalten und deshalb auch auf
dem Wege Entwicklungen beurteilen. Wir
miissen miteinander driiber reden, wenn wir
mehr wollen als nur noch subjektiv rea-
gieren.

Léngst fillige Entmythologisierung

Ich halte es fiir lingst an der Zeit, die Rolle
der Kirche in der Revolution der DDR zu
entmythologisieren. Ich will dabei nur im
Hinblick auf die evangelische Kirche spre-
chen. Fiir die Rolle der katholischen Kirche
hat gerade J. Garstecki einen analysieren-
den und beurteilenden Text vorgelegt unter
der Uberschrift «Die Stunde der Pharisder».
Die Kirche — das ist meine Ausgangsbe-
obachtung — kann nicht die fiihrende Kraft
der Revolution gewesen sein; dann hétte sie
nidmlich jetzt Wichtigeres zu tun, als ihren
Willen zu einer gesamtdeutschen Einheits-
kirche zu verlautbaren; dann hiitte sie nam-

200

lich jetzt dem Ruf «christlicher» Parteien
nach Marktwirtschaft wenigstens ein kriti-
sches Stimmchen offentlich entgegenzuset-
zen.

Wer da eigentlich in Loccum fiir die Kir-
chen in der DDR geredet hat, ist noch nicht
ganz klar; auch nicht, ob er nicht von den
westlichen «Briidern» iiberrumpelt worden
ist. Man hort so etwas von erschrockenen
Beteiligten. Aber es gibt jedenfalls keine
offentliche Richtigstellung beziehungs-
weise Relativierung der Erkldrung von
Loccum. Oder?

«... wir wollen der besonderen Gemein-
schaft der ganzen evangelischen Christen-
heit in Deutschland auch organisatorisch
angemessene Gestalt in einer Kirche ge-
ben». Was heisst «in einer Kirche»? Hat
nicht auch eine «besondere Gemeinschaft»
der evangelischen Christen in der DDR be-
standen, ohne dass es gelungen wire, ihr
«in einer Kirche» angemessenen Ausdruck
zu verleihen? Welche neuen geistlichen
Faktoren sollen dies nun gesamtdeutsch er-
leichtern?

Hier scheinen wirklich «gesellschaftliche
Bedingungen» sich recht unmittelbar auf
die «Kirchenstruktur» auswirken zu wollen.
Es sind aber nicht solche des revolutionér-



	Der Trost Israels

