
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 7-8

Artikel: Der Trost Israels

Autor: Minnaard, Gerard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerard Minnaard

Der Trost Israels

Weiterhin sah ich die ganze Unterdrückung, die getan wird unter der Sonne. Und da: Die
Tränen der Unterdrückten, und kein Tröster für sie! Gewalt aus der Hand ihrer
Unterdrücker, und kein Trösterfür sie! So pries ich die Gestorbenen, die bereits gestorben sind,
über die Lebenden, die noch immer leben, und noch besser als diese beiden hat's jener, der
noch gar nicht da ist, der überhaupt nicht gesehen hat das üble Tun, das getan wird unter
der Sonne.

Eingesehen habe ich, dass das ganze Schuften und die ganze Geschicklichkeit im Tun
Eifersucht des Mannes ist, seinem Genossen vorweg zu sein. Wahnsinn auch dies und ein
Haschen nach Wind! Man sagt: Der Tor legt seine Hände zusammen und zehrt vom eigenen
Fleisch. Sicher, aber besser eine Handvoll mit Ruhe als beide Fäuste voll mit Schuften und
Haschen nach Wind.

Weiterhin sah ich etwas Wahnsinniges unter der Sonne, da ist einer - und kein zweiter
dabei, auch kein Sohn oder Bruder, und doch nimmt sein ganzes Schuften kein Ende und
wird sein Auge am Reichtum nicht satt. Undfür wen schufte ich denn und entsage meiner
Seele des Guten? Auch dies: Wahnsinn, ein übles Geschäft ist das. Besser zu zweit als nur
einer, haben sie doch einen guten Lohn in ihrem Schuften, denn, wenn sie fallen, richtet der
eine seinen Gefährten auf, aber wehe ihm, dem einen, wenn er fällt und es gibt keinen
zweiten, ihn aufzurichten. Auch bringt es ihnen Wärme, wenn sie sich zusammenlegen, wie
wird es aber einem warm, der nur für sich ist? Und überwältigt jemand den einen, stehen
sie zu zweit ihm gegenüber, und die dreifältige Schnur zerreisst man nicht so schnell.

Kohelet (Prediger) 4, 1-12

Gepriesen der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus, der Vater des Erbarmens und
Gott allen Trostes, der uns tröstet bei aller unserer Bedrängnis, damit wir die, welche in
allerlei Bedrängnis sind, trösten können durch den Trost, durch den wir selbst von Gott
getröstet werden. 2. Kor 1, 3f.

Liebe Gemeinde des Messias Jesus!

Mit unserem heutigen Text aus dem Buch
Kohelet (Prediger) befinden wir uns in
einer Umbruchzeit in Israel, die nicht ohne
Parallele ist zu der Situation in der DDR
jetzt. Der Versuch, einigermassen
abgeschottet in solidarischen Strukturen zu
leben, scheint vorbei. Vorbei ist damit auch
die Pervertierung dieses Versuches, und das
ist gut so, denn die Pervertierung des Guten
ist das Schlimmste, was es gibt.

Nun muss ich allerdings einräumen, dass
ich nicht weiss, wie schlimm die Pervertierung

damals war, und jedenfalls ist uns
nicht bekannt, dass der Umbruch vom Volk
selbst herbeigesehnt wurde. In dieser
Hinsicht hinkt die Parallele also! Bleibt aber

die Vergleichbarkeit einer Umbruchzeit.
Die alte Ordnung wird abgelöst, eine neue
bricht ein. Damals war das die hellenistische

Geld- und Glanzgesellschaft, die mit
ihren Verheissungen die Herzen von vielen
beseelte.

In dieser Zeit der Euphorie wird die Stimme

Kohelets laut, eine harte entlarvende
Stimme eines Mannes, die «Wahnsinn!»
ruft, wo andere sich begeistern und das
Neue begrüssen. Es ist darum keine Stimme
der Resignation, kein Nihilismus, wenn
Kohelet wiederholt sagt, dass es alles
Wahnsinn ist, sondern es ist polemische
Skepsis gegen den Zeitgeist. Es ist die Stimme

eines Mannes, der trotz allem festhalten
will an den Grundsätzen eines misslunge-
nen Versuches.

197



In unserem Text wird diese Linie
weitergeführt und zugespitzt. Kohelet deckt hier
nämlich das treibende Prinzip der
sogenannten neuen Ordnung auf: «Eifersucht
des Mannes ist's, seinem Genossen vorweg
zu sein.» Eine mörderische Konkurrenz, das
ist das Prinzip der Ellenbogengesellschaft,
die Kohelet um sich greifen sieht. Und
gleichzeitig sieht er die Schwachen, die
Unterdrückten, die weinen und keinen Tröster
finden.

Im Schatten dieser anklagenden Hauptlinie

des Textes und des Buches überhaupt
hören wir aber auch eine zweite Linie:
einen Hinweis auf die Solidarität untereinander.

«Besser zu zweit als nur einer...,
denn, wenn sie fallen, richtet der eine seinen
Gefährten auf.» Und damit hören wir endlich

mal etwas Positives, das von Kohelet
nicht als «Wahnsinn» angeprangert wird.

Zwei Linien also: erstens die schreckliche

Realität - kein Tröster - und zweitens
die solidarische Praxis.

Und damit komme ich nun endlich zum
Thema meiner Predigt, denn ich möchte ein
wenig über das Verhältnis dieser beiden
Linien, und zwar in der christlichen
Gemeinde, die wir ja schliesslich sind,
nachdenken. Darum haben wir auch am Anfang
dieses Gottesdienstes einen Text von Paulus
gelesen, in dem zwar von Bedrängnis die
Rede ist, aber doch, anders als bei Kohelet,
überraschend positiv von Trost gesprochen
wird: «Gepriesen der Gott und Vater
unseres Herrn Jesus Christus, der Vater des
Erbarmens und Gott allen Trostes, der uns
tröstet bei aller unserer Bedrängnis, damit
wir die, welche in allerlei Bedrängnis sind,
trösten können durch den Trost, durch den
wir selbst von Gott getröstet werden.»

Vergleichen wir diese trostreichen Sätze
des Paulus mit den harten Worten Kohelets,
dass es keinen Tröster gibt, dann kann man
sich doch nur wundern. Sind es andere
Verhältnisse, die Paulus ein so anderes Reden
vom Trost ermöglichen? Oder hat Paulus
andere Gründe?

Um ein wenig weiterzukommen in dieser
Frage, möchte ich jetzt einen Umweg
machen und zwei Erzählungen hören lassen:
zwei Augenzeugenberichte aus
Konzentrationslagern während der Herrschaft der
Nationalsozialisten in Deutschland. Die erste
Erzählung stammt von dem holländischen

Juden Abel Herzberg, der am 18. September

1944 in Bergen-Belsen in sein Tagebuch

schrieb:
«Rabbi S. schneidet seinen Bart nicht ab.

Das Dritte Reich hasst die Juden und unter
denen insbesondere die Rabbiner. Rabbiner
müssen hier zusätzlich arbeiten. Und jeder,
der einen Bart hat, heisst <Rabbi>. Barte
müssen also abrasiert werden, aber Rabbi S.

weigert sich. Die SS lässt es merkwürdigerweise

zu. Rabbi S. wird aber mit Bart in
einem schweren Aussenkommando eingesetzt.

Rabbi S. lacht und triumphiert. Aber
das Aussenkommando ist stärker als Rabbi
S., und... eines Abend... bricht er zusammen.

Man trägt ihn ins Bett, und jeder rät
ihm: Schneide deinen Bart ab. Rabbi S.

steht am nächsten Morgen um fünf auf,
begibt sich an seine Arbeit, kämmt seinen
Bart und grinst. Es ist überhaupt kein schöner

Bart, im Gegenteil. Rabbi S. ist
auch kein wichtiger Mann, kein gelehrter
Mann und kein hübscher und kluger Mann.
Er ist ein frommer Mann und weicht nicht
um Haaresbreite von den Gesetzen Moses
und Israels. Rabbi S. rasiert seinen Bart
nicht ab. Die SS kann befehlen, was sie will
- ein Jude wie er trägt einen Bart. Und
Rabbi S. wird schwach. Der Ältestenrat bietet

schon lange eine einfache Stelle an, aber
fordert: Rasiere deinen Bart ab. Rabbi S.

schweigt. Und rasiert sich nicht. Der
Ältestenrat versteht nicht, dass er einen Angriff
unternimmt gegen die ganze Welt. Fällt der
Bart des Rabbi S., dann fällt ein Stück dieser

Welt, eine Bastion. Und die Bastion fällt
nicht. Deutschland fällt, das Dritte Reich
fällt, der Bart des Rabbi S. fällt nicht. Und
sag jetzt noch mal, dass die Juden nicht
organisieren können. So, meine Herren des

Mythos, so macht ein Volk Geschichte.»1
So macht ein Volk Geschichte - und mit

diesen Worten sieht Abel Herzberg das ganze

ihn umringende Barbarentum im Zeichen
des Verschwindens. Warum? Wegen des
Bartes des Rabbi S.

Der zweite Zeuge ist der italienische Jude
Primo Levi, der sofort nach seiner Befreiung

aus Auschwitz ein Buch geschrieben
hat mit dem Titel: «Ist das ein Mensch?» In
diesem Buch aus der Hölle, wo das Gesetz
sagt: «Iss dein Brot und, wenn du kannst,
auch das deines Nächsten», und wo es «keinen

Platz für Dankbarkeit gibt», blitzen

198



sporadisch einige Gegenbilder auf. So
bezeugt Primo Levi, wie ein siebzehnjähriger
Junge, ein Typhuskranker, der nur noch auf
dem Bauch liegen kann, sich nachts
jammernd aus seinem Bett rollt, um die Latrine
zu erreichen. Er bricht zusammen und
bleibt liegen im eigenen Dreck. Und einer
steht auf, um ihn aufzurichten, sauber zu
machen und zurück ins Bett zu legen.2

Es ist nur ein unauffälliger kurzer
Bericht, den Primo Levi auch erzählt. Und die
Frau, die ein Nachwort zu seinem Buch
geschrieben hat, entspricht dem Buch völlig,

wenn sie schreibt: «Natürlich waren
unter uns seltene Ausnahmen, solche,
denen es gelang, Wesenszüge zu bewahren,
die sie noch als Menschen kenntlich machten.

Sie waren so seltene, unbegreifliche
Ausnahmen, dass sie uns kaum Trost und
Hilfe bieten konnten.»3

Liebe Gemeinde, was wir gehört haben,
sind zwei Stimmen aus der Hölle. Nun war
die Situation dieser beiden nicht völlig
vergleichbar, denn Abel Herzberg lebte im
sogenannten Vorzugslager in Bergen-Belsen,
das erst gegen Ende des Krieges zum
Vernichtungslager wurde, während Auschwitz
das von Anfang an war. Ich denke aber,
dass diese Unterscheidung, soweit sie
überhaupt erlaubt ist, nicht erklären kann, warum

diese beiden Zeugen so anders von dem,
was sie erlebt haben, berichten.

Was Primo Levi uns vorhält, ist die nackte
höllische Realität, und in dieser Realität

gibt es auch einen Menschen, der aufsteht,
um seinen gefallenen Gefährten aufzurichten.

Er wagt damit sein eigenes Leben; denn
der da am Boden liegt, kann ihn anstecken
mit Typhus. Nur wiegt diese seltsame
Gestalt alles andere nicht auf. Sie bietet kaum
Trost, kaum Hilfe, ja schlimmer noch, sie
kann sogar die eigene Scham, dass man selber

nicht mehr Mensch geblieben ist - und
von dieser Scham schreibt Levi oft -,
verstärken. Die Menschen wurden vernichtet
und mit ihnen auch die Menschlichkeit. Das
bleibt stehen, auch wenn es kurz andere
Momente gibt.

Bei Abel Herzberg ist es anders. Hier
bestimmt das seltsame Moment der
Menschlichkeit, das es auch gibt, das Ganze.

Für ihn zeigt eine Gestalt, wie Levi sie
beschreibt, ein Mensch, der sein Leben aufs
Spiel setzt, um seinem Gefährten zu hel¬

fen, gerade die Machtlosigkeit der
Finsternis. Diese eine Gestalt steht leuchtend
in der Mitte und zerreisst machtvoll die
Nacht.

Abel Herzberg und Primo Levi, zwei
Zeugen, zwei Sichtweisen. Ob sie einander
ausschliessen? Können wir uns vorstellen,
dass einer dieser beiden zum anderen sagt,
dass seine Sichtweise nicht stimmt? Ich
stelle mir eher vor, dass sie einander verstehen

können und beide aneinander eine
andere Seite ihrer selbst erkennen, die für sie
nicht bestimmend geworden ist.

Und so möchte ich mir nun auch Kohelet
und Paulus vorstellen, als zwei Juden mit
unterschiedlichen Sichtweisen, aber zusammen

in einer Gemeinde.
Kohelet sieht die in Israel einbrechende

Kainsgesellschaft, sieht die Weinenden,
ohne Tröster. Kein Tröster, das bleibt
stehen, auch wenn es vielleicht kleine Momente

der praktischen Solidarität gibt.
Für Paulus sieht die Welt anders aus.

Nicht, dass er die Tränen nicht kennt, die
sieht er auch. Aber es gibt ein anderes
Moment, das ihn völlig überrumpelt hat.
Einer ist aufgestanden, seinen Gefährten
aufzurichten: Jesus Messias. DER TROST
ISRAELS, wie der Evangelist Lukas ihn
nennt. Paulus ist völlig fixiert auf diese eine
Gestalt, sie hat ihn begeistert, und jetzt sieht
er die ganze Welt im Licht dieser Gestalt; er
sieht die Finsternis vergehen und eine neue
Erde anbrechen.

Und Kohelet? Sind seine Sätze damit zur
Lüge geworden? Oder können wir uns
vorstellen, dass er und Paulus in einer Gemeinde

von Hoffenden zusammengehen? Dass
es in dieser einen Gemeinde einige gibt, die
sagen, dass sich in dieser einen Gestalt die
Welt verändert hat, während andere sagen,
dass sie das leider nicht so sehen können?

Liebe Gemeinde des Jesus Messias, wie
wichtig können augenscheinlich kleine
Erfahrungen der Solidarität sein? Was gibt
uns die Kraft in schwierigen Zeiten, wer
tröstet uns, wenn wir weinen, weil es anders
geht, als wir möchten? Wenn das, was eine
Chance, eine neue Öffnung sein könnte,
umschlägt in Verlust?

Was haben wir mehr als eine Erzählung?
Eine Erzählung von einem Menschen, der
aufgestanden ist, seine gefallenen Genossen
und Genossinnen aufzurichten. Eine wehr-

199



lose Erzählung. Sicher. Aber welch eine
machtvolle Erzählung, wenn sie uns packt
und ansteckt. Die Geschichte des Messias
Jesus, die Geschichte vom Bart des Rabbi
S., sie sind stark genug, uns zu tragen. Sie
und andere Erzählungen von anderen
Menschen in der Vergangenheit und vielleicht
auch jetzt in unserer Umgebung. Möge es
uns geschenkt werden, selber ergriffen, in
und aus diesen Erzählungen zu leben. Und
vielleicht, dass wir dann in ungeplanten
Momenten überrascht werden von dem uns
geschenkten Trost und der uns gegebenen

Kraft und auf einmal selber - zur Freude
Kohelets - andere anstecken, trösten und
aufrichten.

Amen.

(Predigt am 4. Februar 1990 in der
niederländischen ökumenischen Gemeinde
Berlin/DDR)

1 A.J.Herzberg, Amor Fati; Twestromenland, Amsterdam

1960, S.148.
2 P. Levi, Ist das ein Mensch? Die Atempause,
München/Wien 1988, S.162, 169.
3 A.a.O., S. 370.

Fred Mahlburg

Die Rolle der Kirche im Aufbruch der DDR

In welcher Weise hat die Kirche die
gesellschaftlichen Entwicklungen mitbestimmt;
in welcher Weise ist sie von ihnen bestimmt
worden?-Wir sind noch zu sehr mittendrin,
um alles klar zu sehen. Wir sind zu sehr
existentiell betroffen, um den nötigen
analytischen Abstand zu gewinnen. Aber wir
müssen uns verhalten und deshalb auch auf
dem Wege Entwicklungen beurteilen. Wir
müssen miteinander drüber reden, wenn wir
mehr wollen als nur noch subjektiv
reagieren.

Längst fällige Entmythologisierung

Ich halte es für längst an der Zeit, die Rolle
der Kirche in der Revolution der DDR zu
entmythologisieren. Ich will dabei nur im
Hinblick auf die evangelische Kirche
sprechen. Für die Rolle der katholischen Kirche
hat gerade J. Garstecki einen analysierenden

und beurteilenden Text vorgelegt unter
der Überschrift «Die Stunde der Pharisäer».
Die Kirche - das ist meine Ausgangsbeobachtung

- kann nicht die führende Kraft
der Revolution gewesen sein; dann hätte sie
nämlich jetzt Wichtigeres zu tun, als ihren
Willen zu einer gesamtdeutschen Einheitskirche

zu verlautbaren; dann hätte sie näm¬

lich jetzt dem Ruf «christlicher» Parteien
nach Marktwirtschaft wenigstens ein
kritisches Stimmchen öffentlich entgegenzusetzen.

Wer da eigentlich in Loccum für die
Kirchen in der DDR geredet hat, ist noch nicht
ganz klar; auch nicht, ob er nicht von den
westlichen «Brüdern» überrumpelt worden
ist. Man hört so etwas von erschrockenen
Beteiligten. Aber es gibt jedenfalls keine
öffentliche Richtigstellung beziehungsweise

Relativierung der Erklärung von
Loccum. Oder?

«... wir wollen der besonderen Gemeinschaft

der ganzen evangelischen Christenheit

in Deutschland auch organisatorisch
angemessene Gestalt in einer Kirche
geben». Was heisst «in einer Kirche»? Hat
nicht auch eine «besondere Gemeinschaft»
der evangelischen Christen in der DDR
bestanden, ohne dass es gelungen wäre, ihr
«in einer Kirche» angemessenen Ausdruck
zu verleihen? Welche neuen geistlichen
Faktoren sollen dies nun gesamtdeutsch
erleichtern?

Hier scheinen wirklich «gesellschaftliche
Bedingungen» sich recht unmittelbar auf
die «Kirchenstruktur» auswirken zu wollen.
Es sind aber nicht solche des revolutionär-

200


	Der Trost Israels

