
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 5

Rubrik: Zeichen der Zeit : "Katholizismus und Moderne"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
«Katholizismus und Moderne»

Die Geschichte wird von den Siegern
geschrieben. Urs Altermatt beweist es in
seinem neusten Buch «Katholizismus und
Moderne»' gleich zweifach. Einerseits
beklagt er sich über die «Vorurteile der
national-liberalen Historiographie», für die
«Historiker mit eindeutig katholischem Profil»
nicht zählten. Auch «in linker Variante»
lebe «nach 1968 die Arroganz des
aufgeklärten Bildungsbürgertums» (S. 61) fort.
So erstaune es kaum, «dass zahlreiche linke
Historiker den politischen und sozialen
Katholizismus weitgehend ausklammerten und
nur am Rande, bloss als Handlanger der
liberalen Bourgeoisie würdigten» (S. 36).
Altermatt ist sich der politischen Relevanz
solcher «Vorurteile» und «Ausklammerungen»

bewusst: «Die verschiedenen
Gruppierungen und Parteien sorgen dafür, dass
ihre Auslegung der Geschichte im nationalen

Geschichtsbild festgeschrieben wird»
(S. 37).

Was Altermatt stellvertretend für die
katholische Geschichtsschreibung beklagt,
das praktiziert er andererseits auch selbst.
Er behandelt den Katholizismus in seinem
amtskirchlich abgesegneten Mainstream
und übergeht, was erfolglos gegen diesen
Strom zu schwimmen suchte. Das gilt ganz
besonders für die katholische Linke. Wo
diese überhaupt vorkommt, gehört sie
schlicht nicht mehr zum Katholizismus,
wird die antisozialistische Sicht der
Amtskirche mehr oder weniger kritiklos
übernommen, gar als Beitrag zur Identitätswahrung

des Katholizismus verstanden.
Die katholische Geschichtsschreibung

erweist damit der eigenen Sache wohl kaum
einen guten Dienst. Die «Identität», die sie
im historischen Verbands- und Parteikatholizismus

gewahrt sieht, gar als Voraussetzung

katholischer «Emanzipation» begreift,
müsste «von unten», von den Opfern her,
neu interpretiert werden. Diese Geschichte
bedürfte nicht der Rechtfertigung, sondern

im Gegenteil der ideologischen Aufarbeitung.

Ich wünschte mir eine katholische
Geschichtsschreibung, die sich als Trauerarbeit

und als Warnung vor neuem
Fundamentalismus verstehen würde.

«Identität» - «Emanzipation» -
«Erosion»

Altermatt interessiert sich zwar ausdrücklich

für einen «Katholizismus von unten»
(S. 72), der auch ausserhalb der amtskirchlichen

Offizialität stehen» (S. 74) könne.
Behandelt wird allerdings der Zeitabschnitt
1850 bis 1950, in dem es der «Amtskirche»
gelungen sei, «einheitliche Vorstellungen
über den guten Katholiken zu propagieren
und die Masse der kleinen Leute damit zu
disziplinieren» (S. 66), und dies «zuweilen»
mit einer «Theologie der Angst» und einer
«Pastoral der Qual» (S. 69). Dass Altermatt
diesen - teils latenten, teils offenen -
Widerspruch zwischen Volkskatholizismus
und Amtskatholizismus nicht aufarbeitet,
ist für mich der Widerspruch im Buch
«Katholizismus und Moderne». Das
unterdrückte Bewusstsein im «Durchschnittskatholizismus»

wird nicht hinterfragt, eine
«Theologie der Befreiung», die hier
gesellschafts- und kirchenkritisch ansetzen müsste,

als «zu einseitig» (S. 75) verworfen.
So ist bei Altermatt der «Katholizismus

von unten» im Grunde doch nichts anderes
als ein verinnerlichter «Katholizismus von
oben». Dieser widerspiegelt sich auch in
den volksreligiösen Praktiken, die Altermatt

einfühlsam und sachkundig darstellt,
vom «Leben nach dem Kirchenjahr» oder
«nach dem Rhythmus der Glocken» bis zu
den Bildstöcken, Wegkapellen und
Bittprozessionen. Wenn mir diese Volksfrömmig-
keit suspekt vorkommt, so nicht wegen
ihres äusseren Reichtums an Formen und
(gewiss auch) Formeln, sondern wegen
ihrer Entfremdung als «einer von oben ge-

155



steuerten Massenkultur» (S. 69) oder,
anders gesagt: wegen ihrer Instrumentalisierung

für ein totalitäres System, als welches
sich der Katholizismus bis Ende der 50er
Jahre darstellt.

Es ist dieses System, das es mir
rückblickend schwer macht, Altermatts Klage
nachzuvollziehen, dass «die Rehabilitation
der katholisch-konservativen Schweiz nur
langsam vor sich» (S. 60) gehe. Die
Stossrichtung dieses Katholizismus war so harmlos

nicht, dass er im nachhinein zur
wertkonservativen Idylle sich verklären liesse,
die mitsamt ihrer «prämodernen» bzw.
«antimodernistischen Zivilisations- und
Kulturkritik» (S. 58) auf «postmoderne»
Sympathien zählen dürfte. Denn dieser Katholizismus

bekämpfte gerade das Beste an der
Moderne, das sich, wenn auch in vielem
noch unabgegolten, durch Aufklärung und
Französische Revolution, und das heisst vor
allem: durch Menschenrechte und Rechtsstaat,

definierte.
Die Amtskirche stand den Forderungen

der revolutionären Bourgeoisie verständnislos

gegenüber. 1791 verurteilte Pius VI.
«Freiheit» und «Gleichheit» als «Ungetüme».

In der Enzyklika «Mirari vos» von
1832 diffamierte Gregor XVI. die
Gewissensfreiheit als «Wahnwitz» und die
Meinungsfreiheit als «ansteckenden Irrtum».
1864, im «Syllabus», schleuderte Pius IX.
seinen Bannstrahl gegen alle, die sich
weigerten, «die katholische Religion als einzige

Religion eines Staatswesens anzuerkennen,

unter Ausschluss aller übrigen Arten
von Gottesverehrung». Und noch 1953
lehrte der letzte der Pius-Päpste: «Was nicht
der Wahrheit und dem Sittengesetz
entspricht, hat objektiv kein Recht auf Dasein,
Propaganda und Aktion.»2

Ziel des antimodernistischen Kampfes
war der katholische Staat als klare Antithese

zum liberalen Rechtsstaat. Noch die
Sonderbundskantone in der Schweiz des letzten
Jahrhunderts verstanden sich als «Corpus
catholicum», das sie gegenüber der
Säkularisierung durch den weltanschaulich neutralen

Bundesstaat mit allen Mitteln, selbst mit
bewaffneter Gewalt (Sonderbundskrieg)
verteidigen wollten. Die nächste Rückzugsposition

fand die Amtskirche in den katholischen

Verbänden und Parteien, die kurzfristig

retten müssten, was noch zu retten war,

156

längerfristig aber auch das verlorene Terrain

zurückgewinnen sollten.
Dies alles weiss Altermatt. Er analysiert

am Katholizismus nicht nur die defensive
«Bewahrung des orthodoxen katholischen
Glaubens und der rechten katholischen
Weltanschauung», sondern auch die «offensiven

Zielsetzungen»: «Diese bestanden
darin, die gesamte Gesellschaft nach den
Grundsätzen und Prinzipien der eigenen
katholischen Doktrin zu gestalten und die
kirchlich promulgierten Normen soweit als
möglich in zwingendes staatliches Recht
überzuführen.» Hinter den Formeln von
«christlichem Staat» und «christlicher Politik»

steckte nicht mehr und nicht weniger
als der Wille zur «Rekatholisierung der
gesellschaftlichen Normen und Institutionen»
(S. 125).

Um so weniger kann ich verstehen, dass
Altermatt mit dieser totalitären Identität der
damaligen Kirche eine Emanzipationsthese
verbindet. Er meint, «ohne gemeinsame
Wertvorstellungen, ohne gemeinsame
Weltanschauung hätten sich die Katholiken nicht
emanzipieren und als ernstzunehmender
Machtfaktor im freisinnig dominierten
Bundesstaat integrieren können» (Seite 101).
«Emanzipation» galt ja nicht den einzelnen
Christen und schon gar nicht den einzelnen
Christinnen, sondern nur dem eigenen
System. Dieses sollte bewahrt und schliesslich
zum Sieg geführt werden. Die «katholische»
Emanzipation setzte sich in Gegensatz zum
modernen, laizistischen Staat und damit
auch zur Freiheit seiner Bürgerinnen und
Bürger. Emanzipation des Katholizismus
richtete sich gegen die Moderne und war
deshalb gerade keine moderne Emanzipation.

Richtig ist natürlich, dass der Katholizismus

Karriere machte, regimentsfähig wurde
und Bundesräte stellte, in den «Stammlanden»

auch vom Wirtschaftsboom der
Nachkriegszeit profitierte. Man kann das als
«Emanzipation» bezeichnen. Nur ist der
«Katholizismus», der so sich «emanzipierte»,

nicht mehr mit dem identisch, was seine

ursprüngliche «Identität» ausmachte. Es
gibt den politischen Katholizismus nicht
mehr, der die liberalen Grundrechte und
den modernen Rechtsstaat ablehnen würde.
Von den einst mächtigen Verbänden ist
kaum noch etwas übriggeblieben. «Die alte
Zeit des katholischen Milieus ist unwider-



ruflich vorbei» (S. 180). Damit verliert auch
die CVP als Nachfolgeorganisation des
politischen Katholizismus ihre ideologische
und soziologische Basis.3 Wenn aber die
alte Identität des Katholizismus nicht mehr
vorhanden ist, dann fehlt doch auch das

«Subjekt» der Emanzipation. «Identität»
und «Emanzipation» weichen, wie Altermatt
selber einräumt, der «Erosion» (S. 161ff.).

Wozu also das Ganze? Etwa um die
Katholikinnen und Katholiken von Diskriminierung

zu befreien? Wenn überhaupt, dann
wurden sie nicht deshalb «diskriminiert,
weil sie katholisch waren» (S. 132),
sondern weil sie den jungen Bundesstaat
ablehnten. Die Katholiken, die im Freisinn
oder in der Sozialdemokratie für die Moderne

eintraten, wurden nicht diskriminiert - es
sei denn von seiten des katholischen Milieus,

das sie nicht mehr als «kirchentreue
Katholiken» anerkannte. An der Diskriminierung

der Katholiken war somit der politische

Katholizismus selber schuld. Hätte es
den politischen Katholizismus nie gegeben,
dann wäre auch kein politischer Antikatho-
lizismus entstanden, dann wäre auch keine
katholische Gegengesellschaft mit eigenen
Verbänden und Parteien nötig gewesen, um
sich zu «emanzipieren».

Die Marginalisierung der politischen
Linken

Die katholische «Identität» definierte sich
durch Abgrenzung, Ausgrenzung, Verketzerung.

Zuerst kamen die liberalen
Katholiken dran. «Vor 1870 gab es in der
Schweiz immer noch zwei Katholizismen:
den römisch-ultramontanen und den liberalen.

Nach dem Ersten Vatikanischen Konzil
änderte sich dies, es existierte nur noch eine
Richtung, dierömisch-katholische» (S. 222).
Sonderbundskrieg und Kulturkampf wären
nicht notwendig gewesen, wenn der liberale
Flügel des Katholizismus sich hätte
behaupten können. Wäre der liberale Katholizismus

nicht unterdrückt worden, so hätte
seine historische Funktion darin bestanden,
die Kirche schon 1848 zurAnerkennung der
Menschenrechte und des modernen Rechtsstaates

zu führen, dorthin also, wo sie nach
dem Zweiten Vatikanum mit mehr als
hundertjähriger Verspätung endlich steht.

Um die Jahrhundertwende wiederholte

sich das Drama der Ab- und Ausgrenzung
gegenüber den linken Katholiken. Noch in
der 80er Jahren schien sich ein Bündnis
zwischen katholischen und sozialdemokratischen

Arbeitern anzubahnen. Gemeinsam
gründeten sie 1887 den Schweizerischen
Arbeiterbund, der sich das Ziel setzte, alle
Arbeiter zu einer Einheitsgewerkschaft zu
vereinigen. «Der Hunger» sei «weder
katholisch noch protestantisch», sagte damals
der katholische Politiker Caspar Decurtins.
Um diesen Zusammenschluss zu ermöglichen,

erklärte der Schweizerische
Gewerkschaftsbund seine religiöse und parteipolitische

Neutralität. Doch die katholischen
Bischöfe wollten es anders. Sie fürchteten um
den Glauben «ihrer» Arbeiter, wenn diese
einer - noch so neutralen! - Gewerkschaft
beitreten würden. Bereits 1899 wurde in St.
Gallen die erste «christliche» Gewerkschaft
gegründet, worauf die Bischöfe «den
Wunsch» ausdrückten, «dass überall an
Industriestandorten solche Vereine nach den
Grundsätzen der Enzyklika Rerum Novarum

ins Leben gerufen würden». «Es ist ein
böser Zug, der gegenwärtig durch die
katholische Partei geht», schrieb Decurtins an
seinen Parteikollegen Ernst Feigenwinter.
Und in einem weiteren Brief an Franz von
Segesser meinte Decurtins, er und seine
Freunde hätten «durch ihr Zusammengehen
mit den Arbeitern, die unsere religiösen
Ansichten nicht teilen, den Kulturkampf begraben.

Es mögen die Herren den Kulturkampf
wieder rufen, wir werden das nicht tun.»4

Wovor Decurtins gewarnt hatte, trat ein:
Der Kulturkampf den dieser Katholizismus
gegen die Arbeiterbewegung schürte, nahm
immer schärfere Formen an. Seinen Höhepunkt

erreichte er 1920 mit einem Bettagsmandat

der Schweizer Bischöfe, das die
katholischen Christen, die einer sozialistischen

Partei oder einer freien Gewerkschaft
angehörten, von den Sakramenten aus-
schloss. Noch 1951 sah der Bischof von
Sitten in den neutralen Gewerkschaften
«Feinde Gottes»5 am Werk. Die Bischöfe
standen mit ihren Antisozialismus natürlich
nicht allein, sondern in der Tradition des
kirchlichen Lehramtes. 1931 bestätigte zum
Beispiel Pius XI. in «Quadragesima anno»,
dass «der Sozialismus, gleichviel ob als
Lehre, als geschichtliche Erscheinung oder
als Bewegung mit der Lehre der katholi-

157



sehen Kirche immer unvereinbar» (Nr. 117)
bleibe.

Die antisozialistische Stossrichtung des
katholischen Antimodernismus kommt in
Altermatts Buch nur am Rande vor. Dafür
wiederholt der Autor die offenbar
unverrückbare Position katholischer Geschichtsschreibung,

dass an diesem Kulturkampf
weniger die Amtskirche, als vielmehr «die
klassenkämpferische Radikalisierung der
sozialistischen Arbeiterbewegung» (S. 153)
schuld gewesen sei. Schon in einer früheren
Publikation meint Altermatt, der
Gewerkschaftsbund sei «in klassenkämpferisches
Fahrwasser» geraten und habe damit seine
«konfessionelle und parteipolitische
Neutralität» wieder aufgegeben.6 So lässt sich
schliesslich auch noch das bischöfliche
Bettagsmandat von 1920 durch die «sozialen
Unruhen» (S. 156) erklären.

Für eine Befreiungstheologie nach
rückwärts

Auch ich plädiere für eine «Rehabilitation,
aber nicht der «katholisch-konservativen
Schweiz», sondern ihrer Opfer. Diese
Rehabilitation könnte auf drei Ebenen erfolgen:

1. Auf der Ebene der politischen Theologie

des letzten Konzils. Die Pastoralkonstitution

«Gaudium et spes» distanziert sich
vom traditionellen Antisozialismus des
kirchlichen Lehramtes. Sie nimmt auch
Abstand von der Lehre, dass Politik die Gesellschaft

«verchristlichen» müsse. Anerkannt
wird im Gegenteil die «Autonomie der
irdischen Wirklichkeiten» (Nr. 36). Weit davon
entfernt, den wachsenden Sinn der
Menschen für diese Autonomie als «Entchristli-
chung» zu beklagen, sieht das Konzil darin
ein Zeichen für die «geistige und sittliche
Reifung der Menschheit», ja für die «Geburt

eines neuen Humanismus, in dem der
Mensch sich vor allem von seiner
Verantwortung für seine Brüder und die Geschichte

her versteht» (Nr. 55). Die Kirche
«bekennt» nun «aufrichtig, dass alle Menschen,
Glaubende und Nichtglaubende, zum richtigen

Aufbau dieser Welt, in der sie gemeinsam

leben, zusammenarbeiten müssen»
(Nr. 21).

Zur Kenntnis nehmen sollte die katholische

Geschichtsschreibung auch das
Eingeständnis des Jesuitenpaters Oswald von Neil

158

Breuning, des Verfassers von «Quadragesima

anno», dass er dem Sozialismus zu
Unrecht eine materialistische Weltanschauung
unterstellt habe: Die «Definition des
Sozialismus» in dieser Enzyklika sei «eine
scharfsinnige Begriffskonstruktion» gewesen,

«die aber der tatsächlichen Grundlage
entbehrt»7, also die humanistischen Ziele
der Arbeiterbewegung nicht oder nur
verzerrt wiedergegen habe.

2. Auf der Ebene der Befreiungstheologie.
Hätte es zur Zeit des Generalstreiks im

Katholizismus schon eine Befreiungstheologie

gegeben, so wären die Positionen der
Arbeiterbewegung ganz anders gedeutet
worden. Es wäre dieser Theologie damals
so wenig wie heute eingefallen, «christliche»

Gewerkschaften und Parteien zu
fordern. Auch den Klassenkampf hätte sie sehr
viel realistischer beurteilt. Die Kirche, die
den «Klassenkampf von unten» ablehnte,
um ihn umso wirksamer «von oben» zu
betreiben, hätte zu hören bekommen: «Wenn
die Kirche den Klassenkampf ablehnt, dann
verhält sie sich objektiv wie ein Bestandteil
des etablierten Systems, das in der Tat das
Faktum des Klassenkampfes bestreitet, um
die Situation der gesellschaftlichen Trennung

aufrechtzuerhalten, auf der die
Privilegien der Nutzniesser beruhen.»8

3. Auf der Ebene einer Ökumene nach
rückwärts. Zur Zeit des Generalstreiks hat
es tatsächlich schon eine Befreiungstheologie

gegeben. Sie hiess «Religiöser
Sozialismus». Die katholische Geschichtsschreibung

nimmt diesen Versuch einer christlichen

Deutung des Sozialismus noch immer
nicht zurKenntnis. Sonstwürde sie vielleicht
auch auf das Faktum stossen, dass in der
schweizerischen Sozialdemokratie von
allem Anfang an Christinnen und Christen aktiv

mit dabei waren, wie das Beispiel der
reformierten Theologen Paul Brandt, Howard
Eugster-Züst und Paul Pflüger zeigt, die
noch vor dem Ersten Weltkrieg in den
Nationalrat gewählt wurden.9 Die katholische
Geschichtsschreibung käme darüber hinaus
zur Erkenntnis, dass der kirchliche
Antisozialismus immer auch ein Antiprotestantis-
mus war. Das liesse sich etwa an der
amtskirchlichen Repression gegenüber dem
katholischen Priester Georg Sebastian Huber
darstellen, dem der Bischof von St. Gallen
1937 verbot, mit der Religiös-sozialen Ver-



einigung zu verkehren.10 Immerhin ist Urs
Altermatt nicht entgangen, dass die katholische

Seite damals zwischen «Protestantismus»,

«Indifferentismus» und «Atheismus»
kaum zu unterscheiden wusste, sondern in
all diesen Ismen nur «eine Bedrohung für
den angestammten Glauben» (S.246) sah.

In Altermatts Buch «Katholizismus und
Moderne» ist viel vom Katholizismus, wenig

von der Moderne und am wenigsten von
den «modernen» Katholiken die Rede. Wie
mir der Autor sagte, könnte diesem Manko
in einer andern Publikation abgeholfen werden.

Fällig sei eine «Ketzergeschichte»
innerhalb des schweizerischen Katholizismus.

Ob Geschichte der «Ketzer» oder nicht
vielmehr der «Propheten», wäre die Frage,
die ich dieser «alternativen» Geschichtsschreibung

mit auf den Weg geben möchte.

1 Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne, Zur
Sozial- und Mentalitätsgeschichte der Schweizer
Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989, 469
Seiten, Fr. 48.-. Die Seitenzahl in Klammern beziehen
sich auf dieses Werk.
2 Vgl. Zeichen der Zeit: Lefebvre als Chance?, in NW
1988, S. 275ff.
3 Vgl. Zeichen der Zeit: Das Elend des politischen
Katholizismus, in NW 1985, S. 298ff.
4 Vgl. Zeichen der Zeit: Der Schweizerische Arbeiterbund

(1887 - 1920) - ein vergessenes Jubiläum, in:
NW 1987, S. 237ff.
5 Vgl. Hilar Eggel, Schweizer Sozialisten und Religion

(maschinengeschriebene Diplomarbeit), Luzern
1977, S. 168.
6 Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken
ins Ghetto, Zürich/Einsiedeln/Köln 1973, S. 326.
7 Wie sozial ist die Kirche?, Düsseldorf 1972, S. 81.
8 Gustavo Gutierrez, Theologie der Befreiung, München

1973, S. 262.
9 Vgl. Eduard Buess/Markus Mattmüller, Prophetischer

Sozialismus, Freiburg/Schweiz 1986, S. 22ff.
10 Vgl. NW 1937, S. 47lf.

Briefaus dem Nationalrat

Gibt es auch einen linken Staatsschutz?

Zur Stimmungslage

Ein Arbeitskollege bemerkte kürzlich, ohne
dass ich das Thema aufgegriffen hätte: «Reden

Sie mir nicht mehr von Fichen!», und
ein Genosse meinte nach einer schlechtbesuchten,

aber spannenden und grundsätzlichen

Diskussion, dieses Thema interessiere
nun wirklich niemanden mehr...

Ich befürchte, dass Bundesrat und
Bürgertum diese Absicht ganz bewusst verfolgen:

das Thema immer wieder neu in die
Länge ziehen, nicht zu einer Lösung beitragen,

eine Verleiderstimmung schaffen und
um Geduld betteln! Mit dieser Methode
wurden doch am 1. April die drei
Kleeblattinitiativen gebodigt, und im September sollen

mit derselben Stimmungsmache die beiden

Volksinitiativen zur Atomenergie (Ausstieg

und Moratorium) verworfen werden.
Kritische Leserinnen und Leser laden wir

ein, sich nicht von solchen Stimmungen
und Machenschaften leiten und ablenken zu
lassen, sondern Zorn und Wut weiterhin in
Aktivität, Kampf und Widerstand umzu¬

setzen. Wenn dieser Brief erscheint, werden

die Unterschriftenbogen für die SOS-
Volksinitiative «Schweiz ohne Schnüffelpolizei»

versandt sein und zirkulieren. Die
Initiative kann mehr und neue Wirkung
entfachen, wenn die erforderlichen 100 000
Unterschriften sehr bald eingereicht werden.

Eigentlich sollten alle 350 000
Briefeschreiber/innen, die sich betroffen und
verletzt an die Bundesanwaltschaft wandten,
unterschreiben und Unterschriften
sammeln.

Denken wir an die EMD-Beamten, die in
ihrer Not und in ihrem Zwiespalt vertrauliche

Formulare unvernichtet dem Altpapier
übergaben! Gedenken wir erst recht des
Baselbieter Polizeiwachtmeisters, der
verzweifelt aus dem Leben schied, nachdem er
bei den Staatsschutzverantwortlichen keine
Hilfe gefunden hatte!

Noch nie waren zahlreiche Bürgerliche
und einzelne Bundesräte so gereizt,
verunsichert und aggressiv, sagte Helmut Hubacher

nach der Frühjahrssession, und er muss
es ja nach rund 28 Parlamentsjahren wissen!

159


	Zeichen der Zeit : "Katholizismus und Moderne"

