
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 5

Artikel: Die Sprachen von "Seoul". 1., Die Sprache des Ortes ; 2., Die Sprache
der Zeugen ; 3., Die Sprache der Dokumente ; 4., Die Sprache der
Zeichen

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhild Traitler

Die Sprachen von «Seoul»

1. Die Sprache des Ortes

«Wir wollen unserem Gotte leben; jedoch
das Geld der Lotte geben.» Mit diesem
Schüttelreim hat Carl Friedrich von
Weizsäcker angeblich seine Ankunft im luxuriösen

Protzhotel «Lotte World» kommentiert.
Damit hätte er wahrscheinlich das Staunen
der meisten Delegierten wiedergegeben, die
sich zur Weltkonferenz über Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung
plötzlich in einem Fünfsternhotel vorfanden.

Noch dazu in einem, das im
angeschlossenen Einkaufszentrum die assortierten

«Les Musts» der westlichen Welt bereithält,

selbst für konsumgewohnte Augen
und Börsen war das eine geradezu blasphe-
mische Fülle, die Boutiquen, die Antiquitätenläden,

die Juweliere, die erdrückende
Macht der Dinge. Gleich daneben eine Art
Disneyworld - eine «Welt der unbeschwerten

Phantasie», mitten im Herzen der
Elfmillionenstadt Seoul mit all ihren Problemen,

mit der unerträglichen Kluft zwischen
Arm und Reich, mit ihrer Wohnungsnot,
ihren «Sweatshops» (kleine Fabriken, in
denen die Arbeiter/innen unter oft
unmenschlichen Bedingungen produzieren müssen),

mit der politischen Last, einer der letzten

Aussenposten des Kalten Krieges zu sein.
Paradoxerweise signalisierte die

Unterbringung in diesem Symbol der reichen
Welt - in dem die elf Franken für ein Glas
Orangensaft nach den Abendsitzungen
selbst wohlverdienende Schweizer/innen
aus den Schuhen hoben - die ganzen
Schwierigkeiten, denen sich der GFS-Pro-
zess auf globaler Ebene konfrontiert sah.

Ausgerechnet dieses Luxushotel nämlich
hatte das günstigste Arrangement angeboten.

Verständlicherweise. Es ist eine alte
Erfahrung: Grosse internationale Konferenzen

brauchen ein hohes Mass an Infrastruktur.
Ohne Technik, ohne Dolmetscher/innen,
ohne flexible Büros, die Dokumente

bereitstellen, in fünf Sprachen versteht sich,
ohne das klaglose Ineinandergreifen von

hundert Details, die noch gar nichts mit dem
Inhalt zu tun haben, geht es nicht. Der
Widerspruch zwischen dem Thema und dem
Lebensstil der Konferenz vor Ort war
offensichtlich, und trotzdem ist es irreführend,
aus diesem Widerspruch ein Urteil über
«Seoul» ableiten zu wollen.

Immer wieder haben uns Journalisten
vorgehalten, in Basel sei das alles ganz
anders gewesen. Der permanente Verweis auf
den Basler Erfolg hat mich stutzig gemacht.
Freilich war «Basel» ganz anders. Die
Veranstalter hatten mit den Messezentren die
beste Infrastruktur, die man sich wünschen
kann. Es gab genügend saubere, gemütliche
und erschwingliche Mittelklasse-Hotels.
Wir konnten uns also in vertretbarem Komfort

mit den Problemen der Welt
auseinandersetzen. Die Basler Konferenz selbst war
zwar ausserordentlich langweilig,
überstrukturiert und (mit wenigen Ausnahmen)
ein Ereignis «von oben herab». Dafür konnte

man mit Recht stolz sein, dass «Basel»
tatsächlich ökumenisch war: Die protestantischen,

die orthodoxen und die katholischen

Kirchen Europas hatten sich auf ein
gemeinsames Dokument geeinigt.

Aber was «Basel» spannend machte, war
sicher nicht die Konferenz in der Mustermesse.

Es war die erstaunliche Präsenz des
«Volkes Gottes», das sich rund um die
Konferenz gelagert hatte. Es war das
Engagement und die Kompetenz, mit der mündige

Christinnen und Christen sich mit den
Oberlebensfragen unserer Zeit auseinandersetzten.

Es war die Spontaneität, die Phantasie

und die Sachkenntnis, die da zutage
traten: Bei den öffentlichen Hearings, in
den Begegnungszentren, im Frauenboot,
bei Gottesdiensten und liturgischen Feiern.
Was uns begeistert hat in Basel, war dieser
europäische Kirchentag - und der war
möglich, weil genug Menschen neben dem
nötigen Engagement auch über die nötigen
Mittel verfügten, nach Basel zu kommen.
Und weil es eine grosszügige Unterstützung
von seiten der Basler Kirchen und der Bas-

143



1er Regierung gab. Die Basler Konferenz
war ungleich grosszügiger dotiert als die
Weltversammlung, die bis zum letzten
Augenblick mit finanziellen Schwierigkeiten
zu kämpfen hatte, und für die das Engagement

der Mitgliedskirchen sich in jeder
Beziehung in Grenzen hielt.

Wer also das «Basler Ereignis», multipliziert
auf Weltebene, vermisste, signalisierte

nur eine europäische Erwartung, die im
koreanischen Kontext unter keiner Bedingung
zu erfüllen gewesen wäre.

Was übrigens nicht heissen soll, dass die
ökumenische Bewegung sich nicht einmal
einen völlig anderen Konferenzstil ausdenken

könnte. Wie wäre es, wenn alle
Teilnehmer/innen privat untergebracht wären,
wie das auf Kirchentagen auch üblich ist?
Wenn sie sich mit öffentlichen Verkehrsmitteln

selbst zum Konferenzziel
durchschlagen müssten? Wenn vor Ort viel stärker

die Gastfreundschaft der einzelnen
Gemeindemitglieder als die organisierte
Finanzkraft der einladenden Kirchen
angesprochen würde? Wenn man keine Angst
hätte, sich in der persönlichen Begegnung
mit all jenen Problemen auseinanderzusetzen,

die auch zwischen Gruppen und
Völkern Reibungs- und Konfliktpunkte sind:
mit dem Misstrauen vor dem, was fremd
und unverständlich ist, mit den Schwierigkeiten,

über die Grenzen von Kultur und
Sprache hinaus zu kommunizieren, mit der
Anstrengung, die uns die Anpassung an
fremde, vielleicht beengende Lebensumstände

abverlangt? Was würde das für
unsere Arbeitsweise bedeuten, wenn wir uns
alle, so gut es geht, auf dem Boden der lokalen

Wirklichkeit ansiedelten? Wenn der
amerikanische Gouverneur in der Küche
seines koreanischen Gastgebers frühstük-
ken müsste, wenn das Wasser in der Dusche
kalt bliebe, wenn der orthodoxe Bischof
sich mit Tausenden von Arbeitern und
Arbeiterinnen in die überfüllte U-Bahn
quetschen müsste, wenn wir angewiesen wären
auf das Entgegenkommen und die Hilfe
anderer Menschen? Könnten wir dann in
der gleichen Eile Dokumente diskutieren
und verabschieden, könnten wir uns mit der
gleichen Geschäftigkeit in das Konferenzgeschehen

stürzen, in diese hektische, aber
auch künstliche Welt von Auseinandersetzungen,

deren Resultat ohnehin nicht ein

144

rechtsgültiges Papier, sondern eine Art
freiwilliger Verpflichtung ist, das den Kirchen
empfohlen wird, nicht befohlen? Was
geschähe, wenn die ökumenische Bewegung
mehr vom Dialog und weniger vom
Verhandlungsstil geprägt wäre?

Alle diese Fragen kann man an die
Konferenz von Seoul stellen. Und wird
wahrscheinlich die Antwort bekommen, dass es
gerade im Namen der Gerechtigkeit für alle
notwendig war, in der «Lotte World» zu
logieren, und in eigens bereitgestellten Bussen

zum Konferenzzentrum zu fahren.
Denn wer garantiert, dass der deutsche
Bischof dann nicht doch im Taxi angebraust
kommt, während sich die Delegierte aus
Indien seit Stunden in der U-Bahn abmüht?
Sich auf einen Ort und die von ihm gestellten

Bedingungen einzulassen, würde die
Sprache ökumenischer Dokumente
vielleicht «verlangsamen», würde die
Forderungen weniger steil machen, würde den
Ruf nach Umkehr zuerst an unsere eigene
Adresse richten, würde eher eine Pädagogik

des Prozesses für Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schöpfung entwickeln.

2. Die Sprache der Zeugen

Aber auch so, wie «Seoul» verlaufen ist,
trat etwas von dem Widerstreit der Sprachen

zutage, und gleichzeitig etwas von der
Unaufgebbarkeit des internationalen
Forums, auf dem die Auseinandersetzung
überhaupt möglich ist. Einige Beispiele:
Ein Abend war der Präsentation der Resultate

der Regionalkonferenzen sowie der
Treffen im Vorfeld von «Seoul» gewidmet.
Da haben wir uns eineinhalb Stunden die
würdevollen «objektiven» Berichte von
Kirchenvertretern angehört. Dann zogen die
Jugenddelegierten in den Saal ein. In ihren
gelben Sweatshirts bildeten sie quer durch
die Delegierten hindurch eine Menschenkette.

Auf grossen Bannern hatten sie die
Zahl der Toten gemalt, die an den Orten des
Widerstandes für eine gerechte Welt ihr
Leben gelassen haben: auf dem Tienanmen-
Platz in Beijing, bei der Intifada des
palästinensischen Volkes, im Kampf gegen die
Contras, im Aufstand der Tamilen in Sri
Lanka, auf all den Schlachtfeldern des
Widerstandes gegen Ungerechtigkeit und
gegen die Arroganz der Macht. Sie haben uns



daran erinnert, dass es immer wieder die
Jugend war, die ihr Leben hergegeben hat,
die geopfert wurde - die gleiche Jugend, die
heute die Mehrzahl der Weltbevölkerung
ausmacht, aber deren Stimme in den
Entscheidungsgremien nur am Rande
vorkommt (in Seoul gab es nur 7,8 Prozent
Jugenddelegierte).

Nach der Jugend versuchten die Frauen,
in einem Anspiel die Schwierigkeit des Dialogs

über die Grenzen von Kultur und Klasse

hinweg darzustellen. Wie kommt Solidarität

zustande zwischen Arm und Reich?
Wenn das Wirken des Heiligen Geistes
mehr ist als die leichthin gesagten Worte
einer über die wahren Konflikte gebreiteten
Spiritualität der Harmonie, dann müssen
wir uns diese Frage stellen.

In der Frauen-Vorkonferenz haben wir
versucht, diese Auseinandersetzung dramatisch

zu gestalten. In einer Arbeitsgruppe
von Frauen aus etwa zehn Nationen, in der
wir uns erst verständigen müssten, ob es
überhaupt irgendwelche Gesten und Symbole

gibt, die für alle verbindlich sind. Es
gab einen Moment in unserer Arbeit, wo
wir so frustriert waren über die fast
unüberwindlichen Kommunikationsschwierigkeiten,

über die Machtkämpfe, die es
auch unter uns zwischen Sprache und
Sprachlosigkeit gab, dass wir aufgeben
wollten. Dann beschlossen wir, das
darzustellen, unsere verschiedenen Sprachen,
unsere Unfähigkeit, aufeinander zu hören,
die Versuchung, in Klischees und Vorurteile

zu verfallen im Umgang mit den anderen,
den Fremden. Und wir beschlossen, die
«Lösung» des Problems offenzulassen. Wir
dachten uns eine Möglichkeit aus, wie
Solidarität vielleicht geschehen könnte. Immer
dann, wenn eine persönliche Betroffenheit
da ist, wenn «das Herz zum Herzen spricht»
und wir im wahrsten Sinn des Wortes
«gerührt» (das heisst umgekehrt) werden. Aber
wir forderten die Konferenz auf, sich selbst
einen Schluss zu suchen, Aufmerksamkeit
und Phantasie einzusetzen, weil Gerechtigkeit

und Frieden letzten Endes menschliche
Beziehungen, und damit die Frage der
Macht betreffen.

Auch das Forum «Gerechtigkeit», das
sich mit Vertretern von Kirchen und
Arbeitsgruppen vor der Konferenz getroffen
hatte, bot eine alternative Form des Be¬

richts: Ein etwa vier Seiten langes Gedicht,
in dem in rhythmischer Sprache analytische
und spirituelle Teile wechselten. Als gröss-
tes Hindernis für eine gerechtere und
friedlichere Welt nennt dieses Dokument die
ungerechte Anhäufung von Reichtümern in
unseren Gesellschaften, aber auch in unseren

Kirchen. Es fordert Kirchen auf, ihre
Verflechtung in ökonomische
Unrechtsstrukturen aufzugeben und im Geist einer
Theologie und Spiritualität der Inkarnation
die Menschen, vor allem die Armen und
Unterdrückten, in die Mitte des Engagements
für Gerechtigkeit und Frieden zu stellen.

Menschen ins Zentrum zu stellen und die
verhandelten Sachprobleme soweit durch-
zubuchstabieren, bis ihre Verknüpfung mit
dem konkreten Leben konkreter Menschen
klar wurde, war auch das Anliegen der von
Marga Bührig geleiteten ÖRK-Planungs-
gruppe. So gab es im Gegensatz zur
europäischen Versammlung in Basel kaum
Vorträge, sondern eine, zum Teil durchaus
geglückte Mischung von Ansprachen, Predigten,

«Zeugenaussagen» und liturgischen
Elementen, die in der Form von Bibelarbeit,
Gebet und Meditation die verschiedenen
Sachfragen aufgriffen und sie immer an der
Frage massen, was denn das alles für das
Leben ganz bestimmter Menschen bedeutete.

«Ein moralistischer Ansatz», schimpfte
ein deutscher Journalist abends im Bus,

«mit dem kommen wir nicht weiter». So
kann man es unter Umständen auch sehen:
Die Analyse, die bei den Leiden der
Betroffenen ansetzt, kann als moralischer
Druck empfunden werden, sozusagen als
geistliche Erpressung zur Umkehr. Da wäre
es nüchterner, die Sachprobleme zu objektivieren:

Dass um die amerikanischen
Militärstützpunkte in den Philippinen 40 000
Prostituierte arbeiten, ist leichter zu
verkraften, als die Geschichte dieser einen, die
uns die katholische Nonne Naoko Lyori
erzählt hat. Dass Tausende von Ureinwohnern

in Australien verschleppt, umgesiedelt
oder als Kinder an weisse Familien verkauft
und als Weisse zweiter Klasse aufgezogen
wurden, ist eine Tatsache für die Statistik,
aber das Schicksal von Russell Moore, der
als Kind von seinen weissen Pflegeeltern
wie ein Sklave behandelt wurde und heute
wegen eines Morddelikts vor Gericht steht,
diese Geschichte eines weitgehend durch

145



fremde Schuld verfehlten Lebens können
wir nicht einfach abschütteln. Dass es in der
Inner City von Washington D.C. ein
Drogenproblem gibt, das vor allem die schwarze
Bevölkerung betrifft, wissen wir spätestens seit
der Verhaftung des beim Drogenkonsum
überraschten schwarzen Bürgermeisters der
Stadt. Aber was es heisst, in der Mitte des

hoffnungslosen Zorns über dieses Unrecht,
in der Mitte von Aggressionen und Gewalt
so etwas wie eine informierte Empörung
und die Solidarität der Präsenz aufrechtzuerhalten,

davon hat uns der amerikanische
Pfarrer und Publizist Jim Wallis erzählt.

Solche Zeugnisse sagten uns etwas von
der Kostbarkeit und Einmaligkeit jedes
einzelnen Menschen, sie zeigten aber auch,
wie zerstörbar und fragil wir sind, wie sehr
angewiesen auf ein psychisches und
materielles Klima von Gerechtigkeit und
Fairness, in dem Gewaltlosigkeit überhaupt
möglich wird, in dem Identität und Bezie-
hungshaftigkeit sich entfalten können. Dieses

partikulare, auf den konkreten
Menschen bezogene Sprechen ergibt dann
gesamthaft gesehen eine Sammlung von
Geschichten, keine Analyse, sondern eine
Darstellung des immer schon erfahrenen und
erlittenen Lebens. Die Stärke eines solchen
Ansatzes liegt in seiner Subjektivität - darin
liegt aber auch seine Schwäche. Wie
verknüpft sich der narrative Diskurs mit dem
analytischen, was haben die Leiden einer
AIDS-kranken Prostituierten zu tun mit den
strategischen Überlegungen, die die US-
Militärbasen in den Philippinen betreffen?
Wie kritisieren wir eine Kultur der Gewalt,
die eine Milliarden-Dollar-Industrie globalisiert

hat? Davon leben rund 60 Prozent der
Wissenschaftler der Welt, die Militärindustrie,

die Waffen- und die Drogenhändler
und selbst der letzte Videoladen, der seine
diversifizierten Angebote auf der Skala der
Gewalt bereithält. Wo findet der Dialog statt
zwischen den Entscheidungsträgern und
denjenigen, die von diesen Entscheidungen
betroffen sind? Wie werden Strukturen des
Unrechts nicht nur beschrieben, sondern
wie funktionieren Veränderungsprozesse,
unter welchen Bedingungen?

Auf wievielen Ebenen müsste der GFS-
Prozess eigentlich ablaufen, um tatsächlich
den schier unüberwindlichen Graben
zwischen den Opfern und den Tätern und Mit-

146

tätern zu überbrücken? Politiker haben wir
in Seoul kaum gesehen. Auch nicht die
wissenschaftlichen Technokraten und
Wirtschaftsbosse, die heute das Antlitz der Erde
gestalten. Bei dem Versuch, eine «Ökumene

der kleinen Leute» aufzubauen, ein
Netzwerk all jener zu ermutigen, die aus der
Betroffenheit und dem Leiden heraus
beginnen, sich zu wehren, bei diesem
Versuch, an der Gestaltung der Geschichte
«von unten» mitzuwirken, ist in Seoul nicht
immer ganz ins Blickfeld gekommen, dass
auch hinter den Unrechtsstrukturen
Menschen stehen, die bestimmte Vorstellungen
haben von der Welt, vom Glück, vom
erstrebenswerten Leben. Haben wir die Hoffnung

aufgegeben, dass ein Dialog mit ihnen
möglich ist? Oder finden wir das Gespräch
mit ihnen nicht mehr erstrebenswert? Beides

fände ich gefährlich.
Vielleicht ist es die einzigartige Aufgabe

des Ökumenischen Rates, den Dialog nach
allen Seiten hin offenzuhalten, auch wenn
in diesem Dialog den schwächeren und
machtloseren Partner/innen eine privilegierte

Stellung eingeräumt werden muss.
Frieden und Gerechtigkeit und Bewahrung
der Schöpfung berühren die tiefsten
Lebensfragen aller Menschen, auch der «Feinde».

Feinde sind übrigens nicht vergessbare
Grössen, sondern Menschen, deren Ängste
und Sicherheitsbedürfnisse wir verstehen
lernen müssen. Dazu braucht es «Grenz-
gängertum» (wie Antje Vollmer das an der
europäischen Frauen-Vorkonferenz zu Seoul

formuliert hat). An die Grenzen gehen,
dorthin, wo sich die «Sprachen» treffen, in
dieser Situation von Unverständnis und
Misstrauen Dolmetscherdienste anbieten,
Verstehenshilfen. Das ist eine ausserorden-
lich schwierige Aufgabe. Das Netzwerk auf
der Ebene der Politiker, Wissenschaftler,
Wirtschaftbosse funktioniert. Dass langsam
ein Netzwerk der «kleinen Leute» entsteht,
ein Netz zwischen all jenen, die an einer
bestimmten Stelle Opfer der Unrechtsstrukturen

geworden sind und sich zu wehren
beginnen, dafür hat sich der Ökumenische
Rat seit seiner Gründung in besonderer
Weise eingesetzt. Schwieriger ist es, den
Dialog zwischen diesen Ebenen zu organisieren,

weil dieser Dialog nicht unbedingt im
Interesse der verschiedenen Partner liegt.

Die existentiellen Probleme der von der



Schuldenkrise schlussendlich betroffenen
Menschen können oder wollen Bankdirektoren

nicht sofort in technische Lösungen
umsetzen, die werden im Gespräch mit
Repräsentanten ausgehandelt, die meistens
ganz andere Interessen ins Spiel bringen.
Ebenso fühlen sich Vertreter/innen von
Bewegungen oft vereinnahmt, wenn man
ihnen die Auseinandersetzung mit den
Mächtigen dann abverlangt, wenn sie selbst
dazu noch nicht bereit sind. Das Grenzgän-
gertum muss also Ungleichzeitiges ins
Verhältnis setzen, in dem es ein gemeinsames
Interesse an den grenzübergreifenden Zeit-
Problemen schafft. Wie zäh ein solcher
Dialog in Gang kommt, konnte man auch in
Seoul immer wieder feststellen. «Information,

eine informierte Begleitung politischer
Ereignisse, Lobbyarbeit», hat uns der
amerikanische Politiker Richard Celeste als der
Weisheit letzten Schluss geraten. Das zeugt
von der Schwierigkeit, eine einigermassen
verbindliche Beziehung zwischen der Politik

und den Menschen, denen sie dienen
soll, herzustellen.

3. Die Sprache der Dokumente

Ziel der Konferenz in Seoul war es, für die
Weiterentwicklung des konziliaren Prozesses

einige Schwerpunkte vorzuschlagen, die
das breite Spektrum von Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung derSchöpfung nicht
nur eingrenzen, sondern auch die Nahtstellen

aufzeigen würden, an denen die
Verknüpfung der Begriffe konkret zutage tritt.

Dazu hat der Ökumenische Rat im Vorfeld

der Konferenz ein gut fünfzig Seiten
starkes Dokument erarbeitet, das ähnlich
wie das Dokument der Basler Versammlung

den Kirchen zur Stellungnahme über-
sandt wurde. Während diese Methode im
europäischen Kontext wirklich einen Prozess

in Gang gebracht hat, kann man von
der globalen Vernehmlassung nicht das
Gleiche behaupten. Das lag sicher nicht
einfach an der Tatsache, dass es für die Umfrage

sehr wenig Zeit gegeben hat: Hier zeigte
sich auch die Schwierigkeit des partikularen
Ansatzes, der die Geschichte der konkret
Betroffenen erzählt, mit dem Anspruch, sie

zu einer globalen Analyse zu verbinden:
Die globale Analyse wurde von den
Delegierten nämlich gerade deswegen abge¬

lehnt, weil sie konkret an einzelnen
Beispielen allgemeine Prozesse und Strukturen
aufzuzeigen suchte. Warum nur diese
Beispiele, warum nicht andere? Es war schwierig,

auf den zeichenhaften Charakter der
Beispiele hinzuweisen, weil es für die
Delegierten darum ging, mit den Anliegen ihrer
Kirchen und Gemeinschaften auch in dem
Dokument vertreten zu sein.

Der Hinweis darauf, dass es ja die
Möglichkeit gegeben hat, schriftliche Vorlagen
einzubringen, nützte hier wenig. Die Ablehnung

war ja auch eine Ablehnung des
europäisch geprägten Prozesses, mit seinen
kurzfristigen Terminen, den schriftlichen
Stellungnahmen, mit dem weithin auf dem
Papier geführten Dialog, auch mit der
Frustration, sich in Seoul tagelang mit einer
Vorlage beschäftigen zu müssen, an der
ohnehin nur teilweise Änderungen möglich
waren. Das spiegelte sich auch in den Ple-
nardiskussionen, die weithin unter den
Habitués der ökumenischen Bewegung geführt
wurden und wo die «neuen» Stimmen,
auch die Stimmen der Frauen und der jungen

Leute, kaum zu hören waren. Dafür hat
man in den meisten Arbeitsgruppen sehr
offen und fundiert miteinander reden können.

In meiner Gruppe haben wir sogar mit
dem russischen Bischof Sergei um eine
inklusive, Männer und Frauen einschlies-
sende, Sprache und um weibliche Gottesbilder

«gehandelt».
Um dieser Pattsituation zu entgehen, hat

sich die Konferenz vor allem jenen zwei
Teilen des Dokumentes zugewendet, in
denen es darum ging, Frieden, Gerechtigkeit

und Bewahrung der Schöpfung als aus
dem christlichen Glauben erwachsene
Aufgaben zu bekräftigen, und auf Grund dieser

«Glaubensbekenntnisse» zu konkreten
«Bundesschlüssen» zu begrenzten Sachfragen

zu kommen. Dass «Seoul» sich damit
auf für viele Mitgliedskirchen theologisch
heikles Terrain begeben würde, war von
vornherein klar. Bei der Auffächerung dessen,

was sich unter dem Kürzel «GFS»
verbirgt, traten tief verankerte Unrechtsstrukturen

zutage. Die zehn Affirmationen stellen

deshalb so etwas wie eine Erklärung des
Status Confessionis zu diesen Fragen dar: In
nahezu liturgischer Form wird bekräftigt,
dass «alle Machtausübung vor Gott verantwortet

werden muss, dass Gott auf der Seite

147



der Armen steht, dass alle Rassen und Völker

ebenbürtig sind, dass Mann und Frau
nach dem Bilde Gottes geschaffen wurden,
dass die Wahrheit die Grundlage freier
Menschen ist, dass der Friede Jesu Christi
Gerechtigkeit für alle meint, dass Gott die
Schöpfung liebt, dass das Land Gott gehört,
dass die Menschenrechte Geschenk Gottes
sind und dass die Würde und das
Engagementjunger Menschen zu respektieren ist».
Dabei verweist jede dieser Affirmationen
darauf, dass der aus dem Glauben getragene
Einsatz für das Leben notwendigerweise
Widerstand gegen Gewalt, Zerstörung und
Lüge einschliesst und dass wir persönlich
zur Selbstverpflichtung aufgerufen sind.

Auf der Basis dieser Affirmationen sind
die konkreten Bundesschlüsse entstanden:
Der Bundesschluss, der im Namen der
Gerechtigkeit Gottes Menschen verbindet,
die sich verpflichtet haben, die Schuldenlast
der armen Welt abbauen zu helfen; der
Bundesschluss, der sich mit den klima-
tologischen Veränderungen befasst, der
Bundesschluss zum Frieden und zur
Überwindung des Rassismus.

4. Die Sprache der Zeichen

Was heisst das alles für die, die in Seoul mit
dabei waren, und für die, die zu Hause blieben,

vor Ort an der Sache arbeiten, lange
schon und auch weiterhin? Was heisst das
für mich persönlich, dass ich mich
verpflichtet habe, dem Ozonloch entgegenzuwirken?

Ich denke, es heisst, dass ich
wenigstens an einer Stelle den Dingen «unter
die Haut krieche»: GFS heisst nicht, alles
tun, sondern etwas. Sich an einer Stelle
aussetzen, verwundbar machen, spüren, dass
die Unrechtsstrukturen, die das Leben von
Menschen in der armen Welt zerstören, die
gleichen sind, die auch unser Leben
entmenschlichen. Was mir dabei helfen wird,
sind vielleicht weniger die Dokumente von
Seoul - obwohl ich denke, dass sie wichtiger

sind, als uns die Presse hat vermuten
lassen. Aber was mich begleiten wird, sind
die Zeichen. In Seoul haben sich Menschen
mit ihren Sorgen und Kämpfen unter das
Kreuz gestellt. Später haben sie das Kreuz
mit Zweigen und Blumen zu einem Lebensbaum

geschmückt. Unter diesem Kreuz
sitzend habe ich mit etwa hundert Frauen ei¬

nen Bund für das Leben geschlossen. Das
ist nicht mehr rückgängig zu machen. Was
mich umtreiben wird, ist, dass ich Zeugin
war, als jüdische Israelis mit christlichen
und muslimischen Palästinenser/innen
einen Bund schlössen, um sich für Frieden,
Versöhnung und die Rechte des palästinensischen

Volkes einzusetzen. Wie nehme ich
das in mein Engagement im jüdisch-christlichen

Dialog mit hinein? Was vor allem
bleiben wird, ist der «berührende» Augenblick

des Schlussgottesdienstes, als wir uns
miteinander und mit der Erde verbündeten:
Zwischen der Erdkugel, dem Kreuz und den
versammelten Menschen gab es ein durch
die Berührung symbolisiertes Band der
Einheit: «Reinstes Heidentum», hat meine
armenisch-orthodoxe Freundin nachher
geschimpft. Gerade dort, wo es darum geht,
für unsere tiefste Sehnsucht nach Heil,
Befreiung und Einheit Symbole zu finden, treten

die Verschiedenheiten am deutlichsten
zutage. Die Sprache der Zeichen ist ebenso
vieldeutig und ebenso von Kultur und Klasse

geprägt wie unsere Sätze und Analysen.
Was mich begleiten wird, ist der in Seoul

dennoch tapfer gewagte Versuch, uns
einander auszusetzen; und die bewegende
Präsenz der Basis, vor allem der katholischen
Basis, die durch ihre Gegenwart die in letzter

Minute erteilte Absage des Vatikans
wettzumachen schien. Da sässen Ordensfrauen

und Männer, junge und alte Leute
aus kirchlichen Aktionsgruppen auf der
Empore und machten klar, dass es für Christen

tatsächlich eine den Kern des Glaubens
betreffende Sache ist, sich für Gerechtigkeit
und Frieden und die Bewahrung der Schöpfung

einzusetzen. Neben mir sass als Berater

ein Piccolo Fratello aus Assisi. «Was wir
tun», antwortete er auf meine Frage: «nicht
aufgeben. Trotz dem Zynismus und der
Resignation auch der kirchlichen Bürokratien

nicht aufgeben. Dasein, beten,
demonstrieren, beten».

Beten, demonstrieren, beten. Damit bin
ich nach Hause gefahren. Der konziliare
Prozess geht weiter. Ich hoffe, der Ökumenische

Rat und seine Mitgliedskirchen
haben das Dokument nicht unter ihren Akten
abgelegt und gehen zum nächsten Thema
auf der ökumenischen Tagesordnung über.
Damit das nicht geschieht, müssen wir uns
weiterhin einmischen. Wir alle.

148


	Die Sprachen von "Seoul". 1., Die Sprache des Ortes ; 2., Die Sprache der Zeugen ; 3., Die Sprache der Dokumente ; 4., Die Sprache der Zeichen

