Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 5

Artikel: Die Sprachen von "Seoul". 1., Die Sprache des Ortes ; 2., Die Sprache
der Zeugen ; 3., Die Sprache der Dokumente ; 4., Die Sprache der
Zeichen

Autor: Traitler, Reinhild

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143541

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reinhild Traitler

Die Sprachen von «Seoul»

1. Die Sprache des Ortes

«Wir wollen unserem Gotte leben; jedoch
das Geld der Lotte geben.» Mit diesem
Schiittelreim hat Carl Friedrich von Weiz-
sdcker angeblich seine Ankunft im luxuri6-
sen Protzhotel «Lotte World» kommentiert.
Damit hitte er wahrscheinlich das Staunen
der meisten Delegierten wiedergegeben, die
sich zur Weltkonferenz iiber Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schopfung
plotzlich in einem Fiinfsternhotel vorfan-
den. Noch dazu in einem, das im ange-
schlossenen Einkaufszentrum die assortier-
ten «Les Musts» der westlichen Welt berei-
thélt, selbst fiir konsumgewohnte Augen
und Borsen war das eine geradezu blasphe-
mische Fiille, die Boutiquen, die Antiquité-
tenldden, die Juweliere, die erdriickende
Macht der Dinge. Gleich daneben eine Art
Disneyworld — eine «Welt der unbeschwer-
ten Phantasie», mitten im Herzen der Elf-
millionenstadt Seoul mit all ihren Proble-
men, mit der unertriglichen Kluft zwischen
Arm und Reich, mit ihrer Wohnungsnot, ih-
ren «Sweatshops» (kleine Fabriken, in de-
nen die Arbeiter/innen unter oft unmen-
schlichen Bedingungen produzieren miis-
sen), mit der politischen Last, einer der letz-
ten Aussenpostendes Kalten Krieges zu sein.

Paradoxerweise signalisierte die Unter-
bringung in diesem Symbol der reichen
Welt — in dem die elf Franken fiir ein Glas
Orangensaft nach den Abendsitzungen
selbst wohlverdienende Schweizer/innen
aus den Schuhen hoben — die ganzen
Schwierigkeiten, denen sich der GFS-Pro-
zess auf globaler Ebene konfrontiert sah.
Ausgerechnet dieses Luxushotel ndmlich
hatte das giinstigste Arrangement angebo-
ten. Verstdndlicherweise. Es ist eine alte
Erfahrung: Grosse internationale Konferen-
zen brauchen ein hohes Mass an Infrastruk-
tur. Ohne Technik, ohne Dolmetscher/in-
nen, ohne flexible Biiros, die Dokumente
bereitstellen, in fiinf Sprachen versteht sich,
ohne das klaglose Ineinandergreifen von

hundert Details, die noch gar nichts mit dem
Inhalt zu tun haben, geht es nicht. Der Wi-
derspruch zwischen dem Thema und dem
Lebensstil der Konferenz vor Ort war offen-
sichtlich, und trotzdem ist es irrefiihrend,
aus diesem Widerspruch ein Urteil iiber
«Seoul» ableiten zu wollen.

Immer wieder haben uns Journalisten
vorgehalten, in Basel sei das alles ganz an-
ders gewesen. Der permanente Verweis auf
den Basler Erfolg hat mich stutzig gemacht.
Freilich war «Basel» ganz anders. Die Ver-
anstalter hatten mit den Messezentren die
beste Infrastruktur, die man sich wiinschen
kann. Es gab geniigend saubere, gemiitliche
und erschwingliche Mittelklasse-Hotels.
Wir konnten uns also in vertretbarem Kom-
fort mit den Problemen der Welt auseinan-
dersetzen. Die Basler Konferenz selbst war
zwar ausserordentlich langweilig, iiber-
strukturiert und (mit wenigen Ausnahmen)
ein Ereignis «von oben herab». Dafiir konn-
te man mit Recht stolz sein, dass «Basel»
tatsdchlich 6kumenisch war: Die protestan-
tischen, die orthodoxen und die katholi-
schen Kirchen Europas hatten sich auf ein
gemeinsames Dokument geeinigt.

Aber was «Basel» spannend machte, war
sicher nicht die Konferenz in der Muster-
messe. Es war die erstaunliche Prasenz des
«Volkes Gottes», das sich rund um die
Konferenz gelagert hatte. Es war das Enga-
gement und die Kompetenz, mit der miindi-
ge Christinnen und Christen sich mit den
Uberlebensfragen unserer Zeit auseinander-
setzten. Es war die Spontaneitit, die Phan-
tasie und die Sachkenntnis, die da zutage
traten: Bei den Offentlichen Hearings, in
den Begegnungszentren, im Frauenboot,
bei Gottesdiensten und liturgischen Feiern.
Was uns begeistert hat in Basel, war dieser
europdische Kirchentag — und der war
moglich, weil genug Menschen neben dem
notigen Engagement auch iiber die notigen
Mittel verfiigten, nach Basel zu kommen.
Und weil es eine grossziigige Unterstiitzung
von seiten der Basler Kirchen und der Bas-

143



ler Regierung gab. Die Basler Konferenz
war ungleich grossziigiger dotiert als die
Weltversammlung, die bis zum letzten Au-
genblick mit finanziellen Schwierigkeiten
zu kdmpfen hatte, und fiir die das Engage-
ment der Mitgliedskirchen sich in jeder
Beziehung in Grenzen hielt.

Wer also das «Basler Ereignis», multipli-
ziert auf Weltebene, vermisste, signalisierte
nur eine europaische Erwartung, die im ko-
reanischen Kontext unter keiner Bedingung
zu erfiillen gewesen wire.

Was iibrigens nicht heissen soll, dass die
Okumenische Bewegung sich nicht einmal
einen vollig anderen Konferenzstil ausden-
ken konnte. Wie wire es, wenn alle Teil-
nehmer/innen privat untergebracht wiren,
wie das auf Kirchentagen auch tiblich 1st?
Wenn sie sich mit 6ffentlichen Verkehrs-
mitteln selbst zum Konferenzziel durch-
schlagen miissten? Wenn vor Ort viel stér-
ker die Gastfreundschaft der einzelnen Ge-
meindemitglieder als die organisierte Fi-
nanzkraft der einladenden Kirchen ange-
sprochen wiirde? Wenn man keine Angst
hitte, sich in der personlichen Begegnung
mit all jenen Problemen auseinanderzuset-
zen, die auch zwischen Gruppen und Vol-
kern Reibungs- und Konfliktpunkte sind:
mit dem Misstrauen vor dem, was fremd
und unverstindlich ist, mit den Schwierig-
keiten, iiber die Grenzen von Kultur und
Sprache hinaus zu kommunizieren, mit der
Anstrengung, die uns die Anpassung an
fremde, vielleicht beengende Lebensum-
stande abverlangt? Was wiirde das fiir un-
sere Arbeitsweise bedeuten, wenn wir uns
alle, so gut es geht, auf dem Boden der loka-
len Wirklichkeit ansiedelten? Wenn der
amerikanische Gouverneur in der Kiiche
seines koreanischen Gastgebers friihstiik-
ken miisste, wenn das Wasser in der Dusche
kalt bliebe, wenn der orthodoxe Bischof
sich mit Tausenden von Arbeitern und Ar-
beiterinnen in die iiberfiillte U-Bahn quet-
schen miisste, wenn wir angewiesen wiren
auf das Entgegenkommen und die Hilfe
anderer Menschen? Koénnten wir dann in
der gleichen Eile Dokumente diskutieren
und verabschieden, konnten wir uns mit der
gleichen Geschiftigkeit in das Konferenz-
geschehen stiirzen, in diese hektische, aber
auch kiinstliche Welt von Auseinanderset-
zungen, deren Resultat ohnehin nicht ein

144

rechtsgiiltiges Papier, sondern eine Art frei-
williger Verpflichtung ist, das den Kirchen
empfohlen wird, nicht befohlen? Was ge-
schihe, wenn die 6kumenische Bewegung
mehr vom Dialog und weniger vom Ver-
handlungsstil geprigt wire?

Alle diese Fragen kann man an die Kon-
ferenz von Seoul stellen. Und wird wahr-
scheinlich die Antwort bekommen, dass es
gerade im Namen der Gerechtigkeit fiir alle
notwendig war, in der «Lotte World» zu
logieren, und in eigens bereitgestellten Bus-
sen zum Konferenzzentrum zu fahren.
Denn wer garantiert, dass der deutsche
Bischof dann nicht doch im Taxi angebraust
kommt, wihrend sich die Delegierte aus
Indien seit Stunden in der U-Bahn abmiiht?
Sich auf einen Ort und die von ihm gestell-
ten Bedingungen einzulassen, wiirde die
Sprache 6kumenischer Dokumente viel-
leicht «verlangsamen», wiirde die Forde-
rungen weniger steil machen, wiirde den
Ruf nach Umkehr zuerst an unsere eigene
Adresse richten, wiirde eher eine Piddago-
gik des Prozesses fiir Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schopfung entwickeln.

2. Die Sprache der Zeugen

Aber auch so, wie «Seoul» verlaufen ist,
trat etwas von dem Widerstreit der Spra-
chen zutage, und gleichzeitig etwas von der
Unaufgebbarkeit des internationalen Fo-
rums, auf dem die Auseinandersetzung
liberhaupt moglich ist. Einige Beispiele:
Ein Abend war der Prisentation der Resul-
tate der Regionalkonferenzen sowie der
Treffen im Vorfeld von «Seoul» gewidmet.
Da haben wir uns eineinhalb Stunden die
wiirdevollen «objektiven» Berichte von
Kirchenvertretern angehort. Dann zogen die
Jugenddelegierten in den Saal ein. In ihren
gelben Sweatshirts bildeten sie quer durch
die Delegierten hindurch eine Menschen-
kette. Auf grossen Bannern hatten sie die
Zahl der Toten gemalt, die an den Orten des
Widerstandes fiir eine gerechte Welt ihr
Leben gelassen haben: auf dem Tienanmen-
Platz in Beijing, bei der Intifada des palésti-
nensischen Volkes, im Kampf gegen die
Contras, im Aufstand der Tamilen in Sri
Lanka, auf all den Schlachtfeldern des Wi-
derstandes gegen Ungerechtigkeit und ge-
gen die Arroganz der Macht. Sie haben uns



daran erinnert, dass es immer wieder die
Jugend war, die ihr Leben hergegeben hat,
die geopfert wurde — die gleiche Jugend, die
heute die Mehrzahl der Weltbevolkerung
ausmacht, aber deren Stimme in den Ent-
scheidungsgremien nur am Rande vor-
kommt (in Seoul gab es nur 7,8 Prozent
Jugenddelegierte).

Nach der Jugend versuchten die Frauen,
in einem Anspiel die Schwierigkeit des Dia-
logs iiber die Grenzen von Kultur und Klas-
se hinweg darzustellen. Wie kommt Solida-
ritit zustande zwischen Arm und Reich?
Wenn das Wirken des Heiligen Geistes
mehr ist als die leichthin gesagten Worte
einer iiber die wahren Konflikte gebreiteten
Spiritualitdit der Harmonie, dann miissen
wir uns diese Frage stellen.

In der Frauen-Vorkonferenz haben wir
versucht, diese Auseinandersetzung drama-
tisch zu gestalten. In einer Arbeitsgruppe
von Frauen aus etwa zehn Nationen, in der
wir uns erst verstindigen mussten, ob es
tiberhaupt irgendwelche Gesten und Sym-
bole gibt, die fiir alle verbindlich sind. Es
gab einen Moment in unserer Arbeit, wo
wir so frustriert waren iiber die fast
uniiberwindlichen Kommunikationsschwie-
rigkeiten, iiber die Machtkdmpfe, die es
auch unter uns zwischen Sprache und
Sprachlosigkeit gab, dass wir aufgeben
wollten. Dann beschlossen wir, das darzu-
stellen, unsere verschiedenen Sprachen,
unsere Unfidhigkeit, aufeinander zu horen,
die Versuchung, in Klischees und Vorurtei-
le zu verfallen im Umgang mit den anderen,
den Fremden. Und wir beschlossen, die
«Losung» des Problems offenzulassen. Wir
dachten uns eine Moglichkeit aus, wie Soli-
daritat vielleicht geschehen konnte. Immer
dann, wenn eine personliche Betroffenheit
da ist, wenn «das Herz zum Herzen spricht»
und wir im wahrsten Sinn des Wortes «ge-
riihrt» (das heisst umgekehrt) werden. Aber
wir forderten die Konferenz auf, sich selbst
einen Schluss zu suchen, Aufmerksamkeit
und Phantasie einzusetzen, weil Gerechtig-
keit und Frieden letzten Endes menschliche
Beziehungen, und damit die Frage der
Macht betreffen.

Auch das Forum «Gerechtigkeit», das
sich mit Vertretern von Kirchen und Ar-
beitsgruppen vor der Konferenz getroffen
hatte, bot eine alternative Form des Be-

richts: Ein etwa vier Seiten langes Gedicht,
in dem in rhythmischer Sprache analytische
und spirituelle Teile wechselten. Als gross-
tes Hindernis fiir eine gerechtere und fried-
lichere Welt nennt dieses Dokument die
ungerechte Anhdufung von Reichtiimern in
unseren Gesellschaften, aber auch in unse-
ren Kirchen. Es fordert Kirchen auf, ihre
Verflechtung in 6konomische Unrechts-
strukturen aufzugeben und im Geist einer
Theologie und Spiritualitit der Inkarnation
die Menschen, vor allem die Armen und Un-
terdriickten, in die Mitte des Engagements
fiir Gerechtigkeit und Frieden zu stellen.
Menschen ins Zentrum zu stellen und die
verhandelten Sachprobleme soweit durch-
zubuchstabieren, bis ihre Verkniipfung mit
dem konkreten Leben konkreter Menschen
klar wurde, war auch das Anliegen der von
Marga Biihrig geleiteten ORK-Planungs-
gruppe. So gab es im Gegensatz zur euro-
pdischen Versammlung in Basel kaum Vor-
trdge, sondern eine, zum Teil durchaus ge-
gliickte Mischung von Ansprachen, Predig-
ten, «Zeugenaussagen» und liturgischen
Elementen, die in der Form von Bibelarbeit,
Gebet und Meditation die verschiedenen
Sachfragen aufgriffen und sie immer an der
Frage massen, was denn das alles fiir das
Leben ganz bestimmter Menschen bedeu-
tete. «Ein moralistischer Ansatz», schimpf-
te ein deutscher Journalist abends im Bus,
«mit dem kommen wir nicht weiter». So
kann man es unter Umsténden auch sehen:
Die Analyse, die bei den Leiden der
Betroffenen ansetzt, kann als moralischer
Druck empfunden werden, sozusagen als
geistliche Erpressung zur Umkehr. Da wire
es niichterner, die Sachprobleme zu objekti-
vieren: Dass um die amerikanischen Mili-
tarstiitzpunkte in den Philippinen 40 000
Prostituierte arbeiten, ist leichter zu ver-
kraften, als die Geschichte dieser einen, die
uns die katholische Nonne Naoko Lyori er-
zdhlt hat. Dass Tausende von Ureinwoh-
nern in Australien verschleppt, umgesiedelt
oder als Kinder an weisse Familien verkauft
und als Weisse zweiter Klasse aufgezogen
wurden, ist eine Tatsache fiir die Statistik,
aber das Schicksal von Russell Moore, der
als Kind von seinen weissen Pflegeeltern
wie ein Sklave behandelt wurde und heute
wegen eines Morddelikts vor Gericht steht,
diese Geschichte eines weitgehend durch

145



fremde Schuld verfehlten Lebens konnen
wir nicht einfach abschiitteln. Dass es in der
Inner City von Washington D.C. ein Drogen-
problem gibt, das vorallem die schwarze Be-
volkerung betrifft, wissen wir spétestens seit
der Verhaftung des beim Drogenkonsum
iiberraschten schwarzen Biirgermeisters der
Stadt. Aber was es heisst, in der Mitte des
hoffnungslosen Zorns iiber dieses Unrecht,
in der Mitte von Aggressionen und Gewalt
so etwas wie eine informierte Emporung
und die Solidaritdt der Prisenz aufrechtzu-
erhalten, davon hat uns der amerikanische
Pfarrer und Publizist Jim Wallis erzéhlt.

Solche Zeugnisse sagten uns etwas von
der Kostbarkeit und Einmaligkeit jedes cin-
zelnen Menschen, sie zeigten aber auch,
wie zerstOrbar und fragil wir sind, wie sehr
angewiesen auf ein psychisches und mate-
rielles Klima von Gerechtigkeit und Fair-
ness, in dem Gewaltlosigkeit iiberhaupt
moglich wird, in dem Identitit und Bezie-
hungshaftigkeit sich entfalten konnen. Die-
ses partikulare, auf den konkreten Men-
schen bezogene Sprechen ergibt dann ge-
samthaft gesehen eine Sammlung von Ge-
schichten, keine Analyse, sondern eine Dar-
stellung des immer schon erfahrenen und
erlittenen Lebens. Die Stirke eines solchen
Ansatzes liegt in seiner Subjektivitit — darin
liegt aber auch seine Schwiche. Wie ver-
kniipft sich der narrative Diskurs mit dem
analytischen, was haben die Leiden einer
AIDS-kranken Prostituierten zu tun mit den
strategischen Uberlegungen, die die US-
Militdrbasen in den Philippinen betreffen?
Wie kritisieren wir eine Kultur der Gewalt,
die eine Milliarden-Dollar-Industrie globa-
lisiert hat? Davon leben rund 60 Prozent der
Wissenschaftler der Welt, die Militarindu-
strie, die Waffen- und die Drogenhindler
und selbst der letzte Videoladen, der seine
diversifizierten Angebote auf der Skala der
Gewalt bereithélt. Wo findet der Dialog statt
zwischen den Entscheidungstrigern und
denjenigen, die von diesen Entscheidungen
betroffen sind? Wie werden Strukturen des
Unrechts nicht nur beschrieben, sondern
wie funktionieren Verdnderungsprozesse,
unter welchen Bedingungen?

Auf wievielen Ebenen miisste der GFS-
Prozess eigentlich ablaufen, um tatsachlich
den schier uniiberwindlichen Graben zwi-
schen den Opfern und den Tétern und Mit-

146

titern zu iiberbriicken? Politiker haben wir
in Seoul kaum gesehen. Auch nicht die wis-
senschaftlichen Technokraten und Wirt-
schaftsbosse, die heute das Antlitz der Erde
gestalten. Bei dem Versuch, eine «Okume-
ne der kleinen Leute» aufzubauen, ein
Netzwerk all jener zu ermutigen, die aus der
Betroffenheit und dem Leiden heraus be-
ginnen, sich zu wehren, bei diesem Ver-
such, an der Gestaltung der Geschichte
«von unten» mitzuwirken, ist in Seoul nicht
immer ganz ins Blickfeld gekommen, dass
auch hinter den Unrechtsstrukturen Men-
schen stehen, die bestimmte Vorstellungen
haben von der Welt, vom Gliick, vom er-
strebenswerten Leben. Haben wir die Hoff-
nung aufgegeben, dass ein Dialog mit ihnen
moglich ist? Oder finden wir das Gesprich
mit ihnen nicht mehr erstrebenswert? Bei-
des finde ich gefahrlich.

Vielleicht ist es die einzigartige Aufgabe
des Okumenischen Rates, den Dialog nach
allen Seiten hin offenzuhalten auch wenn
in diesem Dialog den schwicheren und
machtloseren Partner/innen eine privile-
gierte Stellung eingerdumt werden muss.
Frieden und Gerechtigkeit und Bewahrung
der Schopfung beriihren die tiefsten Le-
bensfragen aller Menschen, auch der «Fein-
de». Feinde sind librigens nicht vergessbare
Grossen, sondern Menschen, deren Angste
und Sicherheitsbediirfnisse wir verstehen
lernen miissen. Dazu braucht es «Grenz-
gdngertum» (wie Antje Vollmer das an der
europdischen Frauen-Vorkonferenz zu Se-
oul formuliert hat). An die Grenzen gehen,
dorthin, wo sich die «Sprachen» treffen, in
dieser Situation von Unverstindnis und
Misstrauen Dolmetscherdienste anbieten,
Verstehenshilfen. Das ist eine ausserorden-
lich schwierige Aufgabe. Das Netzwerk auf
der Ebene der Politiker, Wissenschaftler,
Wirtschaftbosse funktioniert. Dass langsam
ein Netzwerk der «kleinen Leute» entsteht,
ein Netz zwischen all jenen, die an einer
bestimmten Stelle Opfer der Unrechtsstruk-
turen geworden sind und sich zu wehren
beginnen, dafiir hat sich der Okumenische
Rat seit seiner Griindung in besonderer
Weise eingesetzt. Schwieriger ist es, den
Dialog zwischen diesen Ebenen zu organi-
sieren, weil dieser Dialog nicht unbedingt im
Interesse der verschiedenen Partner liegt.

Die existentiellen Probleme der von der



Schuldenkrise schlussendlich betroffenen
Menschen kdnnen oder wollen Bankdirek-
toren nicht sofort in technische Losungen
umsetzen, die werden im Gesprich mit
Reprisentanten ausgehandelt, die meistens
ganz andere Interessen ins Spiel bringen.
Ebenso fiihlen sich Vertreter/innen von
Bewegungen oft vereinnahmt, wenn man
ihnen die Auseinandersetzung mit den
Michtigen dann abverlangt, wenn sie selbst
dazu noch nicht bereit sind. Das Grenzgén-
gertum muss also Ungleichzeitiges ins Ver-
hiltnis setzen, in dem es ein gemeinsames
Interesse an den grenziibergreifenden Zeit-
Problemen schafft. Wie zdh ein solcher
Dialog in Gang kommt, konnte man auch in
Seoul immer wieder feststellen. «Informa-
tion, eine informierte Begleitung politischer
Ereignisse, Lobbyarbeit», hat uns der ame-
rikanische Politiker Richard Celeste als der
Weisheit letzten Schluss geraten. Das zeugt
von der Schwierigkeit, eine einigermassen
verbindliche Beziehung zwischen der Poli-
tik und den Menschen, denen sie dienen
soll, herzustellen.

3. Die Sprache der Dokumente

Ziel der Konferenz in Seoul war es, fiir die
Weiterentwicklung des konziliaren Prozes-
ses einige Schwerpunkte vorzuschlagen, die
das breite Spektrum von Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schopfung nicht
nur eingrenzen, sondern auch die Nahtstel-
len aufzeigen wiirden, an denen die Ver-
kniipfung der Begriffe konkret zutage tritt.
Dazu hat der Okumenische Rat im Vor-
feld der Konferenz ein gut fiinfzig Seiten
starkes Dokument erarbeitet, das dhnlich
wie das Dokument der Basler Versamm-
lung den Kirchen zur Stellungnahme iiber-
sandt wurde. Wihrend diese Methode im
europdischen Kontext wirklich einen Pro-
zess in Gang gebracht hat, kann man von
der globalen Vernehmlassung nicht das
Gleiche behaupten. Das lag sicher nicht ein-
fach an der Tatsache, dass es fiir die Umfra-
ge sehr wenig Zeit gegeben hat: Hier zeigte
sich auch die Schwierigkeit des partikularen
Ansatzes, der die Geschichte der konkret
Betroffenen erzihlt, mit dem Anspruch, sie
zu einer globalen Analyse zu verbinden:
Die globale Analyse wurde von den Dele-
gierten nidmlich gerade deswegen abge-

lehnt, weil sie konkret an einzelnen Bei-
spielen allgemeine Prozesse und Strukturen
aufzuzeigen suchte. Warum nur diese Bei-
spiele, warum nicht andere? Es war schwie-
rig, auf den zeichenhaften Charakter der
Beispiele hinzuweisen, weil es fiir die Dele-
gierten darum ging, mit den Anliegen ihrer
Kirchen und Gemeinschaften auch in dem
Dokument vertreten zu sein.

Der Hinweis darauf, dass es ja die Mog-
lichkeit gegeben hat, schriftliche Vorlagen
einzubringen, niitzte hier wenig. Die Ableh-
nung war ja auch eine Ablehnung des euro-
pdisch geprdgten Prozesses, mit seinen
kurzfristigen Terminen, den schriftlichen
Stellungnahmen, mit dem weithin auf dem
Papier gefiihrten Dialog, auch mit der Fru-
stration, sich in Seoul tagelang mit einer
Vorlage beschiftigen zu miissen, an der
ohnehin nur teilweise Anderungen méglich
waren. Das spiegelte sich auch in den Ple-
nardiskussionen, die weithin unter den Ha-
bitués der 6kumenischen Bewegung gefiihrt
wurden und wo die «neuen» Stimmen,
auch die Stimmen der Frauen und der jun-
gen Leute, kaum zu horen waren. Dafiir hat
man in den meisten Arbeitsgruppen sehr
offen und fundiert miteinander reden kon-
nen. In meiner Gruppe haben wir sogar mit
dem russischen Bischof Sergei um eine in-
klusive, Minner und Frauen einschlies-
sende, Sprache und um weibliche Gottes-
bilder «gehandelt».

Um dieser Pattsituation zu entgehen, hat
sich die Konferenz vor allem jenen zwei
Teilen des Dokumentes zugewendet, in
denen es darum ging, Frieden, Gerechtig-
keit und Bewahrung der Schopfung als aus
dem christlichen Glauben erwachsene Auf-
gaben zu bekriftigen, und auf Grund die-
ser «Glaubensbekenntnisse» zu konkreten
«Bundesschliissen» zu begrenzten Sachfra-
gen zu kommen. Dass «Seoul» sich damit
auf fiir viele Mitgliedskirchen theologisch
heikles Terrain begeben wiirde, war von
vornherein klar. Bei der Auffiacherung des-
sen, was sich unter dem Kiirzel «GFS» ver-
birgt, traten tief verankerte Unrechtsstruk-
turen zutage. Die zehn Affirmationen stel-
len deshalb so etwas wie eine Erklarung des
Status Confessionis zu diesen Fragen dar: In
nahezu liturgischer Form wird bekriftigt,
dass «alle Machtausiibung vor Gott verant-
wortet werden muss, dass Gott auf der Seite

147



der Armen steht, dass alle Rassen und Vol-
ker ebenbiirtig sind, dass Mann und Frau
nach dem Bilde Gottes geschaffen wurden,
dass die Wahrheit die Grundlage freier
Menschen ist, dass der Friede Jesu Christi
Gerechtigkeit fiir alle meint, dass Gott die
Schopfung liebt, dass das Land Gott gehort,
dass die Menschenrechte Geschenk Gottes
sind und dass die Wiirde und das Engage-
ment junger Menschen zu respektieren ist».
Dabei verweist jede dieser Affirmationen
darauf, dass der aus dem Glauben getragene
Einsatz fiir das Leben notwendigerweise
Widerstand gegen Gewalt, Zerstdrung und
Liige einschliesst und dass wir personlich
zur Selbstverpflichtung aufgerufen sind.

Auf der Basis dieser Affirmationen sind
die konkreten Bundesschliisse entstanden:
Der Bundesschluss, der im Namen der Ge-
rechtigkeit Gottes Menschen verbindet,
die sich verpflichtet haben, die Schuldenlast
der armen Welt abbauen zu helfen; der
Bundesschluss, der sich mit den klima-
tologischen Veridnderungen befasst, der
Bundesschluss zum Frieden und zur Uber-
windung des Rassismus.

4. Die Sprache der Zeichen

Was heisst das alles fiir die, die in Seoul mit
dabei waren, und fiir die, die zu Hause blie-
ben, vor Ort an der Sache arbeiten, lange
schon und auch weiterhin? Was heisst das
fiir mich personlich, dass ich mich ver-
pflichtet habe, dem Ozonloch entgegenzu-
wirken? Ich denke, es heisst, dass ich we-
nigstens an einer Stelle den Dingen «unter
die Haut krieche»: GFS heisst nicht, alles
tun, sondern etwas. Sich an einer Stelle aus-
setzen, verwundbar machen, spiiren, dass
die Unrechtsstrukturen, die das Leben von
Menschen in der armen Welt zerstoren, die
gleichen sind, die auch unser Leben ent-
menschlichen. Was mir dabei helfen wird,
sind vielleicht weniger die Dokumente von
Seoul — obwohl ich denke, dass sie wichti-
ger sind, als uns die Presse hat vermuten
lassen. Aber was mich begleiten wird, sind
die Zeichen. In Seoul haben sich Menschen
mit ihren Sorgen und Kémpfen unter das
Kreuz gestellt. Spéter haben sie das Kreuz
mit Zweigen und Blumen zu einem Lebens-
baum geschmiickt. Unter diesem Kreuz sit-
zend habe ich mit etwa hundert Frauen ei-

148

nen Bund fiir das Leben geschlossen. Das
ist nicht mehr riickgéngig zu machen. Was
mich umtreiben wird, ist, dass ich Zeugin
war, als jiidische Israelis mit christlichen
und muslimischen Paldstinenser/innen ei-
nen Bund schlossen, um sich fiir Frieden,
Versohnung und die Rechte des palistinen-
sischen Volkes einzusetzen. Wie nehme ich
das in mein Engagement im jiidisch-christ-
lichen Dialog mit hinein? Was vor allem
bleiben wird, ist der «beriihrende» Augen-
blick des Schlussgottesdienstes, als wir uns
miteinander und mit der Erde verbiindeten:
Zwischen der Erdkugel, dem Kreuz und den
versammelten Menschen gab es ein durch
die Beriihrung symbolisiertes Band der
Einheit: «Reinstes Heidentum», hat meine
armenisch-orthodoxe Freundin nachher ge-
schimpft. Gerade dort, wo es darum geht,
fiir unsere tiefste Sehnsucht nach Heil, Be-
freiung und Einheit Symbole zu finden, tre-
ten die Verschiedenheiten am deutlichsten
zutage. Die Sprache der Zeichen ist ebenso
vieldeutig und ebenso von Kultur und Klas-
se gepragt wie unsere Sdtze und Analysen.

Was mich begleiten wird, ist der in Seoul
dennoch tapfer gewagte Versuch, uns ein-
ander auszusetzen; und die bewegende Pri-
senz der Basis, vor allem der katholischen
Basis, die durch ihre Gegenwart die in letz-
ter Minute erteilte Absage des Vatikans
wettzumachen schien. Da sassen Ordens-
frauen und Mainner, junge und alte Leute
aus kirchlichen Aktionsgruppen auf der
Empore und machten klar, dass es fiir Chri-
sten tatsachlich eine den Kern des Glaubens
betreffende Sache ist, sich fiir Gerechtigkeit
und Frieden und die Bewahrung der Schop-
fung einzusetzen. Neben mir sass als Bera-
ter ein Piccolo Fratello aus Assisi. «Was wir
tun», antwortete er auf meine Frage: «nicht
aufgeben. Trotz dem Zynismus und der
Resignation auch der kirchlichen Biirokra-
tien nicht aufgeben. Dasein, beten, demon-
strieren, beten».

Beten, demonstrieren, beten. Damit bin
ich nach Hause gefahren. Der konziliare
Prozess geht weiter. Ich hoffe, der Okume-
nische Rat und seine Mitgliedskirchen ha-
ben das Dokument nicht unter ihren Akten
abgelegt und gehen zum néchsten Thema
auf der okumenischen Tagesordnung {iber.
Damit das nicht geschieht, miissen wir uns
weiterhin einmischen. Wir alle.



	Die Sprachen von "Seoul". 1., Die Sprache des Ortes ; 2., Die Sprache der Zeugen ; 3., Die Sprache der Dokumente ; 4., Die Sprache der Zeichen

