
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 5

Artikel: Das Recht der Gnade

Autor: Vischer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Vischer

Das Recht der Gnade

Da trat Petrus zu ihm und fragte: Herr, wie oft muss ich denn meinem Bruder, der an mir
sündigt, vergeben? Genügt es siebenmal? Jesus sprach zu ihm: Ich sage dir: nicht siebenmal,

sondern siebzigmal siebenmal. Darum gleicht das Himmelreich einem König, der mit
seinen Knechten abrechnen wollte. Und als er anfing abzurechnen, wurde einer vor ihn
gebracht, der war ihm zehntausend Zentner Silber schuldig. Da er' s nun nicht bezahlen
konnte, befahl der Herr, ihn und seine Frau und seine Kinder und alles, was er hatte, zu
verkaufen und damit zu bezahlen. Da fiel ihm der Knecht zu Füssen und flehte ihn an und
sprach: Hab Geduld mit mir; ich will dir alles bezahlen. Da hatte der Herr Erbarmen mit
diesem Knecht und liess ihnfrei, und die Schuld erliess er ihm auch. Da ging dieser Knecht
hinaus und trafeinen seiner Mitknechte, der war ihm hundert Silbergmsehen schuldig; und
er packte und würgte ihn und sprach: Bezahle, was du mir schuldig bist! Da fiel sein
Mitknecht nieder und bat ihn und sprach: Hab Geduld mit mir; ich will dir s bezahlen. Er
wollte aber nicht, sondern ging hin und warf ihn ins Gefängnis, bis er bezahlt hätte, was er
schuldig war. Als aber seine Mitknechte das sahen, wurden sie sehr betrübt und kamen und
brachten bei ihrem Herrn alles vor, was sich begeben hatte. Da forderte ihn sein Herr vor
sich und sprach zu ihm: Du böser Knecht! Deine ganze Schuld habe ich dir erlassen, weil
du mich gebeten hast; hättest du dich da nicht auch erbarmen sollen über deinen Mitknecht,
wie ich mich über dich erbarmt habe? Und sein Herr wurde zornig und überantwortete ihn
den Peinigern, bis er alles bezahlt hätte, was er ihm schuldig war. So wird auch mein
himmlischer Vater an euch tun, wenn ihr einander nicht von Herzen vergebt, ein jeder seinem
Bruder. Mt 18,21-35

Das ist eine vertrackte Geschichte. Da soll
es doch um Vergebung und um Barmherzigkeit

gehen. Und dann erzählt Jesus eine
Männergeschichte von einem König und
seinen Knechten, die damit endet, dass
einer den Folterknechten übergeben wird,
verdammt zu lebenslänglicher Strafe. Frau
und Kinder aber werden in die Sklaverei
verkauft. Und am Schluss steht noch die
autoritäre Drohung mit dem himmlischen
Vater: «...wenn ihr einander nicht vergebt,
ein jeder seinem Bruder.»

Ist das nicht eine zutiefst gespaltene
Botschaft: Dir ist vergeben, - aber wehe dir,
wenn du nicht vergibst? Wird nicht mit
diesem «Wehe dir!» am Schluss die Vergebung
aufgehoben? Raubt uns diese Geschichte
nicht das Vertrauen auf die Vergebung?

Kann Jesus eine solche Geschichte
erzählt haben? Er, der sich doch selbst den
Folterknechten auslieferte an unserer Statt;
der, ohne Hass und ohne Rache, nicht nach
Strafe rief: «Vater, vergib ihnen, meinen
Peinigern, die mir nicht vergeben können,
sondern Hass über mich ausschütten, vergib

ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.»
Jesus der selbst Opfer wurde, damit wir alle
Vergebung erfahren, frei werden von
Schuld, entlastet und beweglich werden.
Kann er eine solche Geschichte erzählt
haben?

Ist die Geschichte vom Schalksknecht
nicht eher ein Beleg für das Urteil, das viele
Menschen über das Christentum fällen: Es
sei eine autoritäre und patriarchalische
Religion, die den Menschen ein Sünden-
bewusstsein aufzwinge und im Grunde die
Liebe, die sie überall predige, in ein hartes
moralisches Gesetz verwandle, um unter
der Hand ein unbarmherziges System zu
errichten, das bloss mit dem schönen Etikett
«Barmherzigkeit» geschmückt sei?

Nun müssen wir aber gut hinhören. Jesus
erzählt ein Gleichnis. Er sagt nicht, das
Himmelreich sei ein König, ein hoher,
mächtiger Mann mit Knechten und
Folterknechten und was da alles in dieser
Geschichte vorkommt. Jesus sagt: So etwa
geht es im Himmelreich zu wie in dieser
Geschichte. Den Stoff für seine Geschichte

133



nimmt Jesus aus unserer Welt, aus unserer
harten, kapitalistischen Männerwelt, wo es
reiche Herren gibt und Knechte, arme
Schlucker, wo es Gläubiger gibt und
Schuldner und wo das Gesetz gilt: «Wenn
du etwas schuldig bist, dann musst du es
bezahlen!» Jede Schuld muss auf den letzten

Heller und Rappen eingetrieben werden.
Auch wenn es dem Schuldner den Schnauf
abdrückt. Auch wenn seine Familie dabei
vor die Hunde geht. Auch wenn die
Verelendung breiter Volkskreise die Folge ist.
Auch wenn das Sozialgefüge ganzer Völker
zerbricht. Schulden müssen eingetrieben
werden! «Wenn du etwas schuldig bist,
musst du es bezahlen!»

Das ist das Gesetz unserer Welt. Wichtiger

als Schnauf für die armen Schlucker ist
die Unantastbarkeit des Besitzes, ist die
Erhaltung des Tauschwertes, ist die Sicherheit

des Geldverkehrs. Wo kämen wir denn
hin mit unserer Wirtschaft, mit unserer
Ökonomie und auch mit unserem Rechtssystem,

wenn das nicht mehr gälte: Schulden

müssen zurückbezahlt werden? Und
darum gilt in unserer Welt in der Tat das
Gesetz: «Wenn du etwas schuldig bist,
musst du es bezahlen.» Es gilt im ökonomischen

Bereich weltweit. Die Zeitungen
schreiben heute viel davon, dass ganze Länder

und Erdteile verarmen und verelenden,
Volksschichten vor die Hunde gehen, weil
der Schuldenberg der Länder in der Dritten
Welt angewachsen ist, und weil die Weltbank

und der Internationale Währungsfonds
diesen Ländern nun Gesetze auferlegen,
wie sie ihre Schulden zurückzahlen können,
damit sie wieder neues Geld bekommen,
um weiter zu leben, und dass diese Gesetze
wiederum in diesen Ländern zur Folge
haben, dass Arbeitslosigkeit sich vermehrt,
dass die Verelendung sich ausbreitet.

Nun erzählt Jesus diese Geschichte aus
der harten, kapitalistischen Männerwelt, um
deutlich zu machen, was geschieht, wenn
das Reich Gottes einbricht in diese harte
Welt der Herren und Knechte, der Reichen
und Armen. Da kommt ein königlicher
Mensch und setzt souverän Gnade für
Recht. Er erlaubt dem Gestrandeten, dem in
seinen Schulden Erstickten, wieder aufzuatmen,

und sagt ihm: Du darfst neu beginnen,
du darfst vergessen, was zurückliegt. Das

ganze Gesetz vom Zurückzahlen ist ausser

134

Kraft gesetzt. Du darfst wieder atmen, du
darfst neu beginnen.

Das ist die freie Luft des Himmelreiches,
wo Gebeugte aufgerichtet werden und sich
erheben, wo Beladene ihre Last abwerfen
dürfen und neu beginnen. Das geschieht,
wo Jesus Menschen begegnet, er, der königliche

Mensch, der souverän Gnade für
Recht setzt, indem er die Schulden, die
Lasten, die Not, die Gottlosigkeit auf sich
nimmt, erträgt und wegträgt, damit wir
leben und atmen dürfen, Zukunft haben und
neu beginnen können, Tag für Tag, unter
der Gnade Gottes.

Doch damit ist die Erzählung noch nicht
zu Ende. Die Geschichte geht weiter. Die
Freiheitsluft des Gottesreiches muss nun
wehen und Platz greifen unter den
Menschen, so dass viele aufatmen können und
sich erheben. Darum muss der Schuldner,
über dem der Himmel aufgegangen ist, der
die Gnade geschmeckt hat, dem Luft
geschenkt worden ist, jetzt leben in dieser freien

Luft und darf nicht zulassen, dass um ihn
herum eine andere Luft weht, dass um ihn
herum andern Menschen die Luft
abgedrückt wird und sie nicht leben können unter

ihrer Schuld. Gnade, die wir Menschen
erfahren, muss uns zur Umkehr führen, dass
wir neue Verhältnisse schaffen um uns herum,

in denen eben die Vergebung gilt, in
denen Menschen freigesetzt werden von
dem, was sie plagt und drückt. Gnade führt
dazu, dass wir die Verhältnisse umgestalten
können, in denen wir leben, dass wir nicht
mehr nach dem Gesetz der Kompensation
leben - «Wenn du etwas schuldest, dann
musst du es bezahlen!» -, sondern dass wir
nach dem neuen Recht der Gnade leben:
Wenn einer gefallen ist, dann muss er
aufgerichtet werden. Wenn einer entbehrt,
dann müssen ihm die Hände gefüllt werden.
Wenn einer schwach ist, dann muss er
gestärkt werden. Das ist das Recht der Gnade.

Nun kommen wir zu dem harten Schluss
der Geschichte: Entweder wir lassen die
Gnade gelten in unserer Welt, in unserem
Zusammenleben, leben aus der Gnade und
lassen auch andere leben in Gnade, die von
uns ausgeht. Oder wir richten uns nach dem
Gesetz der Kompensation: Wenn einer
etwas verschuldet hat, verfehlt hat, schuldig
bleibt, dann muss er es bezahlen. Aber
wenn wir so mit andern umgehen, dann gilt



für uns kein anderes Gesetz. Dann trifft
auch uns das Kompensationsgesetz in seiner

vollen Härte.
Das ist der Sinn des harten Schlusses der

Geschichte. Jesus will nicht sagen: Gott ist
ein patriarchalischer Vater, der aus dem
Himmel herunter donnert auf die Sünder,
der seine Folterknechte schickt, um uns zu
plagen. Nein, dieses Bild, dieser Zug im
Gleichnis ist unserer Welt entnommen. Was
Jesus aber damit deutlich machen will, ist
dies: Wenn über einem Menschen die Gnade

aufgegangen ist, und er gibt sie nicht
weiter und lässt sie nicht gelten in allen
Bezügen, in denen er lebt, dann geht über
ihm der Himmel wieder zu, dann steckt er
selbst dort, wo er andere hinsteckt. Dazu
braucht's keinen Donnerschlag vom Himmel

her, das ist eine reale Konsequenz unseres

irdischen Handelns, auf die Jesus uns
aufmerksam macht. Wenn du gnadenlos
bist, wirst du Gnadenlosigkeit erfahren,
wenn du die Gnade verleugnest, dann
schliesst sich über dir der Himmel zu, der
sich eben noch aufgetan hat, als du etwas
von Vergebung erfahren hast.

Ich denke, ich darf hier eine Geschichte
erzählen aus unserem Predigtkreis. Sie
macht sehr schön deutlich, um was es hier
geht. Eine Frau erzählte, wie sie sich am
Bein verletzte und deswegen nun seit einiger

Zeit behindert ist. Ihre Erfahrung ist,
dass sie durch diese Behinderung ganz neu
Augen bekommen hat für andere, die auch
behindert sind und mühsam mit Krücken
durch die Stadt humpeln. Jetzt sagt sie:
«Wenn ich wieder gesund und beweglich
werden darf und dann diese Erfahrung
vergesse, die ich als Leidensgenossin der
Behinderten gemacht habe, und wieder
rücksichtslos werde und nicht mehr an die Hilfe
denke, die meine behinderten Mitmenschen
brauchen, dann verdiene ich das Gericht.»

Das Gericht aber, das sie dann erfahren
würde, wäre nicht irgendein jenseitiges
Gericht, vollzogen von irgendwelchen
jenseitigen Folterknechten, sondern es würde
einfach dies geschehen, dass die Öffnung,
die in ihrem Leben geschehen ist durch den
neuen Blick auf die Not anderer, durch die
Solidarität, die sie jetzt verspürt und kennt,
dass diese Öffnung, durch die ein Stück
Himmelreich in ihr Leben hineingeleuchtet
hat, wieder zugeht. Und dass sie wieder ein¬

geschlossen wäre in der Lieblosigkeit und
Gnadenlosigkeit einer gottlosen Welt.

Das ist das Gericht Gottes. Es vollzieht
sich manchmal ganz unmerklich, aber ganz
logisch und konsequent. Was nun hier im
persönlichen Bereich manchem von uns
deutlich werden kann an dieser Geschichte,
das gilt auch im weltweiten Bereich. Wir
leben hier im christlichen Abendland, und
seit Jahrhunderten wird bei uns Vergebung
gepredigt, Versöhnung und Friede mit Gott
in Jesus Christus. Aber wir sind die grossen,
reichen Gläubiger vieler anderer Länder
dieser Erde, die unter ihren Schulden seufzen,

erdrückt werden, und ersticken. Aber
das ganze Himmelreich, das uns gepredigt
wird in der Botschaft von der Vergebung
und vom gestifteten Frieden, wird
verschlossen, und die Botschaft von der
Versöhnung wird zum leeren Gerede, wenn die
Versöhnung nicht geschieht als Recht und
Freiheit für unsere Schwestern und Brüder
weltweit. Wenn wir nicht vergeben, wenn
wir nicht dafür sorgen, dass Schuldner
aufatmen und leben können und nicht erdrückt
werden. Manches von der Wirkungslosigkeit

des Evangeliums in unserer Gesellschaft

mag darauf zurückzuführen sein,
dass die Gnade, die bei uns gepredigt wird,
zutiefst unglaubwürdig gemacht wird durch
unser gnadenloses ökonomisches Verhalten.

Wer sind wir denn, liebe Brüder und
Schwestern? Sind wir Menschen, die den
Wohlstand und den Frieden, worin wir
leben, verdient haben? Führen wir unser
Wohlleben nicht auf Pump? Sind wir nicht
verflochten, vielfach verflochten in
Unrecht, in der Nähe und in der Ferne, gegenüber

Schöpfer, Schöpfung und Mitgeschöpfen,
so sehr, dass wir, wie einer im Predigtkreis

sagte, gar nicht leben könnten, wenn
wir immer an alles dächten, was uns belastet?

Sind wir nicht an allen Ecken in
Schuld verstrickt? - Und doch leben wir!
Leben aus Gottes Barmherzigkeit, die jeden
Tag neu über uns aufgeht. Leben und hören
auch heute das Evangelium, dass unsere
Schuld getilgt und Friede für uns geschaffen

ist. Leben und sind frei und beweglich -
wie sollten wir uns nicht bewegen und den
Frieden leben und das Recht der Gnade
weitertragen?

(Predigt am 22. Oktober 1989 in der
Theodorskirche Basel.)

135


	Das Recht der Gnade

