Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 5

Artikel: Das Recht der Gnade

Autor: Vischer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Georg Vischer

Das Recht der Gnade

Da trat Petrus zu ihm und fragte: Herr, wie oft muss ich denn meinem Bruder, der an mir
siindigt, vergeben? Geniigt es siebenmal? Jesus sprach zu ihm: Ich sage dir: nicht sieben-
mal, sondern siebzigmal siebenmal. Darum gleicht das Himmelreich einem Konig, der mit
seinen Knechten abrechnen wollte. Und als er anfing abzurechnen, wurde einer vor ihn
gebracht, der war ihm zehntausend Zentner Silber schuldig. Da er’s nun nicht bezahlen
konnte, befahl der Herr, ihn und seine Frau und seine Kinder und alles, was er hatte, zu ver-
kaufen und damit zu bezahlen. Da fiel ihm der Knecht zu Fiissen und flehte ihn an und
sprach: Hab Geduld mit mir; ich will dir alles bezahlen. Da hatte der Herr Erbarmen mit
diesem Knecht und liess ihn frei, und die Schuld erliess er ihm auch. Da ging dieser Knecht
hinaus und traf einen seiner Mitknechte, der war ihm hundert Silbergroschen schuldig, und
er packte und wiirgte ihn und sprach: Bezahle, was du mir schuldig bist! Da fiel sein
Mitknecht nieder und bat ihn und sprach: Hab Geduld mit mir, ich will dir’s bezahlen. Er
wollte aber nicht, sondern ging hin und warf ihn ins Gefédngnis, bis er bezahlt hétte, was er
schuldig war. Als aber seine Mitknechte das sahen, wurden sie sehr betriibt und kamen und
brachten bei ihrem Herrn alles vor, was sich begeben hatte. Da forderte ihn sein Herr vor
sich und sprach zu ihm: Du boser Knecht! Deine ganze Schuld habe ich dir erlassen, weil
du mich gebeten hast; hdittest du dich da nicht auch erbarmen sollen tiber deinen Mitknecht,
wie ich mich iiber dich erbarmt habe? Und sein Herr wurde zornig und tiberantwortete ihn
den Peinigern, bis er alles bezahlt héitte, was er ihm schuldig war. So wird auch mein himm-
lischer Vater an euch tun,wenn ihr einander nicht von Herzen vergebt, ein jeder seinem

Bruder.

Das ist eine vertrackte Geschichte. Da soll
es doch um Vergebung und um Barmher-
zigkeit gehen. Und dann erzihlt Jesus eine
Minnergeschichte von einem Konig und
seinen Knechten, die damit endet, dass ei-
ner den Folterknechten iibergeben wird,
verdammt zu lebenslidnglicher Strafe. Frau
und Kinder aber werden in die Sklaverei
verkauft. Und am Schluss steht noch die
autoritdre Drohung mit dem himmlischen
Vater: «...wenn ihr einander nicht vergebt,
ein jeder seinem Bruder.»

Ist das nicht eine zutiefst gespaltene Bot-
schaft: Dir ist vergeben, — aber wehe dir,
wenn du nicht vergibst? Wird nicht mit die-
sem «Wehe dir!» am Schluss die Vergebung
aufgehoben? Raubt uns diese Geschichte
nicht das Vertrauen auf die Vergebung?

Kann Jesus eine solche Geschichte er-
zahlt haben? Er, der sich doch selbst den
Folterknechten auslieferte an unserer Statt;
der, ohne Hass und ohne Rache, nicht nach
Strafe rief: «Vater, vergib ihnen, meinen
Peinigern, die mir nicht vergeben kénnen,
sondern Hass iiber mich ausschiitten, vergib

Mt18,21-35

ithnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.»
Jesus der selbst Opfer wurde, damit wir alle
Vergebung erfahren, frei werden von
Schuld, entlastet und beweglich werden.
Kann er eine solche Geschichte erzihlt ha-
ben?

Ist die Geschichte vom Schalksknecht
nicht eher ein Beleg fiir das Urteil, das viele
Menschen iiber das Christentum féllen: Es
sei eine autoritdre und patriarchalische Re-
ligion, die den Menschen ein Siinden-
bewusstsein aufzwinge und im Grunde die
Liebe, die sie iiberall predige, in ein hartes
moralisches Gesetz verwandle, um unter
der Hand ein unbarmherziges System zu
errichten, das bloss mit dem schonen Etikett
«Barmherzigkeit» geschmiickt sei?

Nun miissen wir aber gut hinhoren. Jesus
erzdhlt ein Gleichnis. Er sagt nicht, das
Himmelreich sei ein Konig, ein hoher,
méchtiger Mann mit Knechten und Folter-
knechten und was da alles in dieser Ge-
schichte vorkommt. Jesus sagt: So etwa
geht es im Himmelreich zu wie in dieser
Geschichte. Den Stoff fiir seine Geschichte

133



nimmt Jesus aus unserer Welt, aus unserer
harten, kapitalistischen Ménnerwelt, wo es
reiche Herren gibt und Knechte, arme
Schlucker, wo es Gldaubiger gibt und
Schuldner und wo das Gesetz gilt: «Wenn
du etwas schuldig bist, dann musst du es
bezahlen!» Jede Schuld muss auf den letz-
ten Heller und Rappen eingetrieben werden.
Auch wenn es dem Schuldner den Schnauf
abdriickt. Auch wenn seine Familie dabei
vor die Hunde geht. Auch wenn die Ver-
elendung breiter Volkskreise die Folge ist.
Auch wenn das Sozialgefiige ganzer Volker
zerbricht. Schulden miissen eingetrieben
werden! «Wenn du etwas schuldig bist,
musst du es bezahlen!»

Das ist das Gesetz unserer Welt. Wichti-
ger als Schnauf fiir die armen Schlucker ist
die Unantastbarkeit des Besitzes, ist die
Erhaltung des Tauschwertes, ist die Sicher-
heit des Geldverkehrs. Wo kimen wir denn
hin mit unserer Wirtschaft, mit unserer
Okonomie und auch mit unserem Rechts-
system, wenn das nicht mehr gilte: Schul-
den miissen zuriickbezahlt werden? Und
darum gilt in unserer Welt in der Tat das
Gesetz: «Wenn du etwas schuldig bist,
musst du es bezahlen.» Es gilt im 6konomi-
schen Bereich weltweit. Die Zeitungen
schreiben heute viel davon, dass ganze Lin-
der und Erdteile verarmen und verelenden,
Volksschichten vor die Hunde gehen, weil
der Schuldenberg der Liander in der Dritten
Welt angewachsen ist, und weil die Welt-
bank und der Internationale Wihrungsfonds
diesen Lindern nun Gesetze auferlegen,
wie sie ihre Schulden zuriickzahlen konnen,
damit sie wieder neues Geld bekommen,
um weiter zu leben, und dass diese Gesetze
wiederum in diesen Léndern zur Folge ha-
ben, dass Arbeitslosigkeit sich vermehrt,
dass die Verelendung sich ausbreitet.

Nun erzihlt Jesus diese Geschichte aus
der harten, kapitalistischen Méannerwelt, um
deutlich zu machen, was geschicht, wenn
das Reich Gottes einbricht in diese harte
Welt der Herren und Knechte, der Reichen
und Armen. Da kommt ein koéniglicher
Mensch und setzt souveridn Gnade fiir
Recht. Er erlaubt dem Gestrandeten, dem in
seinen Schulden Erstickten, wieder aufzuat-
men, und sagt ihm: Du darfst neu beginnen,
du darfst vergessen, was zuriickliegt. Das
ganze Gesetz vom Zuriickzahlen ist ausser

134

Kraft gesetzt. Du darfst wieder atmen, du
darfst neu beginnen.

Das ist die freie Luft des Himmelreiches,
wo Gebeugte aufgerichtet werden und sich
erheben, wo Beladene ihre Last abwerfen
diirfen und neu beginnen. Das geschieht,
wo Jesus Menschen begegnet, er, der konig-
liche Mensch, der souverin Gnade fiir
Recht setzt, indem er die Schulden, die La-
sten, die Not, die Gottlosigkeit auf sich
nimmt, ertrdgt und wegtrigt, damit wir le-
ben und atmen diirfen, Zukunft haben und
neu beginnen konnen, Tag fiir Tag, unter
der Gnade Gottes.

Doch damit ist die Erzéhlung noch nicht
zu Ende. Die Geschichte geht weiter. Die
Freiheitsluft des Gottesreiches muss nun
wehen und Platz greifen unter den Men-
schen, so dass viele aufatmen konnen und
sich erheben. Darum muss der Schuldner,
iiber dem der Himmel aufgegangen ist, der
die Gnade geschmeckt hat, dem Luft ge-
schenkt worden ist, jetzt leben in dieser frei-
en Luft und darf nicht zulassen, dass um ihn
herum eine andere Luft weht, dass um ihn
herum andern Menschen die Luft abge-
driickt wird und sie nicht leben kénnen un-
ter ihrer Schuld. Gnade, die wir Menschen
erfahren, muss uns zur Umkehr fiihren, dass
wir neue Verhiltnisse schaffen um uns her-
um, in denen eben die Vergebung gilt, in
denen Menschen freigesetzt werden von
dem, was sie plagt und driickt. Gnade fiihrt
dazu, dass wir die Verhiltnisse umgestalten
konnen, in denen wir leben, dass wir nicht
mehr nach dem Gesetz der Kompensation
leben — «Wenn du etwas schuldest, dann
musst du es bezahlen!» —, sondern dass wir
nach dem neuen Recht der Gnade leben:
Wenn einer gefallen ist, dann muss er auf-
gerichtet werden. Wenn einer entbehrt,
dann miissen ihm die Hinde gefiillt werden.
Wenn einer schwach ist, dann muss er ge-
starkt werden. Das ist das Recht der Gnade.

Nun kommen wir zu dem harten Schluss
der Geschichte: Entweder wir lassen die
Gnade gelten in unserer Welt, in unserem
Zusammenleben, leben aus der Gnade und
lassen auch andere leben in Gnade, die von
uns ausgeht. Oder wir richten uns nach dem
Gesetz der Kompensation: Wenn einer et-
was verschuldet hat, verfehlt hat, schuldig
bleibt, dann muss er es bezahlen. Aber
wenn wir so mit andern umgehen, dann gilt



fiir uns kein anderes Gesetz. Dann trifft
auch uns das Kompensationsgesetz in sei-
ner vollen Hirte.

Das ist der Sinn des harten Schlusses der
Geschichte. Jesus will nicht sagen: Gott ist
ein patriarchalischer Vater, der aus dem
Himmel herunter donnert auf die Siinder,
der seine Folterknechte schickt, um uns zu
plagen. Nein, dieses Bild, dieser Zug im
Gleichnis ist unserer Welt entnommen. Was
Jesus aber damit deutlich machen will, ist
dies: Wenn iiber einem Menschen die Gna-
de aufgegangen ist, und er gibt sie nicht
weiter und ldsst sie nicht gelten in allen
Beziigen, in denen er lebt, dann geht iiber
thm der Himmel wieder zu, dann steckt er
selbst dort, wo er andere hinsteckt. Dazu
braucht’s keinen Donnerschlag vom Him-
mel her, das ist eine reale Konsequenz unse-
res irdischen Handelns, auf die Jesus uns
aufmerksam macht. Wenn du gnadenlos
bist, wirst du Gnadenlosigkeit erfahren,
wenn du die Gnade verleugnest, dann
schliesst sich iiber dir der Himmel zu, der
sich eben noch aufgetan hat, als du etwas
von Vergebung erfahren hast.

Ich denke, ich darf hier eine Geschichte
erzdhlen aus unserem Predigtkreis. Sie
macht sehr schon deutlich, um was es hier
geht. Eine Frau erzdhlte, wie sie sich am
Bein verletzte und deswegen nun seit eini-
ger Zeit behindert ist. Ihre Erfahrung ist,
dass sie durch diese Behinderung ganz neu
Augen bekommen hat fiir andere, die auch
behindert sind und miihsam mit Kriicken
durch die Stadt humpeln. Jetzt sagt sie:
«Wenn ich wieder gesund und beweglich
werden darf und dann diese Erfahrung ver-
gesse, die ich als Leidensgenossin der Be-
hinderten gemacht habe, und wieder riick-
sichtslos werde und nicht mehr an die Hilfe
denke, die meine behinderten Mitmenschen
brauchen, dann verdiene ich das Gericht.»

Das Gericht aber, das sie dann erfahren
wiirde, wére nicht irgendein jenseitiges
Gericht, vollzogen von irgendwelchen jen-
seitigen Folterknechten, sondern es wiirde
einfach dies geschehen, dass die Offnung,
die in ihrem Leben geschehen ist durch den
neuen Blick auf die Not anderer, durch die
Solidaritit, die sie jetzt verspiirt und kennt,
dass diese Offnung, durch die ein Stiick
Himmelreich in ihr Leben hineingeleuchtet
hat, wieder zugeht. Und dass sie wieder ein-

geschlossen wire in der Lieblosigkeit und
Gnadenlosigkeit einer gottlosen Welt.

Das ist das Gericht Gottes. Es vollzieht
sich manchmal ganz unmerklich, aber ganz
logisch und konsequent. Was nun hier im
personlichen Bereich manchem von uns
deutlich werden kann an dieser Geschichte,
das gilt auch im weltweiten Bereich. Wir
leben hier im christlichen Abendland, und
seit Jahrhunderten wird bei uns Vergebung
gepredigt, Versohnung und Friede mit Gott
in Jesus Christus. Aber wir sind die grossen,
reichen Gldubiger vieler anderer Lénder
dieser Erde, die unter ihren Schulden seuf-
zen, erdriickt werden, und ersticken. Aber
das ganze Himmelreich, das uns gepredigt
wird in der Botschaft von der Vergebung
und vom gestifteten Frieden, wird ver-
schlossen, und die Botschaft von der Ver-
sohnung wird zum leeren Gerede, wenn die
Versohnung nicht geschieht als Recht und
Freiheit fiir unsere Schwestern und Briider
weltweit. Wenn wir nicht vergeben, wenn
wir nicht dafiir sorgen, dass Schuldner auf-
atmen und leben kénnen und nicht erdriickt
werden. Manches von der Wirkungslosig-
keit des Evangeliums in unserer Gesell-
schaft mag darauf zuriickzufiihren sein,
dass die Gnade, die bei uns gepredigt wird,
zutiefst unglaubwiirdig gemacht wird durch
unser gnadenloses 6konomisches Verhalten,

Wer sind wir denn, liebe Briider und
Schwestern? Sind wir Menschen, die den
Wohlstand und den Frieden, worin wir le-
ben, verdient haben? Fiihren wir unser
Wohlleben nicht auf Pump? Sind wir nicht
verflochten, vielfach verflochten in Un-
recht, in der Nihe und in der Ferne, gegen-
iiber Schopfer, Schopfung und Mitgeschop-
fen, so sehr, dass wir, wie einer im Predigt-
kreis sagte, gar nicht leben konnten, wenn
wir immer an alles diachten, was uns bela-
stet? Sind wir nicht an allen Ecken in
Schuld verstrickt? — Und doch leben wir!
Leben aus Gottes Barmherzigkeit, die jeden
Tag neu tiber uns aufgeht. Leben und horen
auch heute das Evangelium, dass unsere
Schuld getilgt und Friede fiir uns geschaf-
fen ist. Leben und sind frei und beweglich —
wie sollten wir uns nicht bewegen und den
Frieden leben und das Recht der Gnade
weitertragen?

(Predigt am 22. Oktober 1989 in der
Theodorskirche Basel.)

135



	Das Recht der Gnade

