
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 4

Artikel: Biotechnologie und Ethik

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ina Praetorius

Biotechnologie und Ethik

Das Wort «Ethik» hat Konjunktur. Darüber
kann wohl kein Zweifel bestehen. Ob auch
die Sache Ethik, wie sie von Theologie- und
Philosophieprofessoren übereinstimmend
definiert wird, Konjunktur hat, darüber
möchte ich nachdenken. Ich werde ganz
trocken anfangen mit einer Basisdefinition
von Ethik. Das erscheint mir nötig, weil
«Ethik» ein Begriff ist, unter dem sich zwar
alle «so ungefähr» etwas vorstellen können,

der aber aufgrund dieser Eigenschaft,
«irgendwie» verständlich zu sein, meist
verschwommen bleibt. Im Anschluss daran
werde ich darstellen, welche Rolle die
etablierte akademische Ethik meiner
Einschätzung nach im aktuellen Machtkampf
um die Biotechnologie spielt. Schliesslich
möchte ich dieser etablierten Form von
Ethik ein Konzept kritischer Ethik
entgegensetzen.

1. Ethik

1.1. Die Grundfrage

Unter Ethik versteht man und frau ganz
allgemein eine Verbindung aus folgenden beiden

Fragen:
1. Was ist gutes Leben?
2. Durch welche Handlungen nähern wir
uns dem guten Leben an?

Wer ethisch fragt, prüft also konkretes
menschliches Handeln daraufhin, ob es in
der Perspektive dessen steht, was als «gutes
Leben» definiert ist. Diese Definition von
Ethik ist alt. Sie stammt von Aristoteles, der
im allgemeinen als Begründer der
philosophischen Disziplin Ethik gilt. Aufgrund
ihrer Einfachheit ist die aristotelische Definition

bis heute gängig und als gemeinsamer
Ausgangspunkt für Kontroversen über
Wertfragen sehr nützlich. Wer sich im
Gewirr isolierter Sachfragen und kasuistischer

Argumentationen verirrt hat, kann immer
wieder auf die aristotelische Grundfrage
zurückkommen und an ihr überprüfen, ob
die Perspektive seiner oder ihrer Fragestellung

noch stimmt.

1.2. Wissenschaft und Alltagsaktivität
Wenn ich Ethik als die Frage nach dem
guten Leben und nach dem Weg dorthin
definiere, so ist deutlich, dass Ethik nicht
eine Sache von Experten sein kann. Zwar ist
Ethik unter anderem eine Teildisziplin von
Philosophie und Theologie und folglich gibt
es professionelle Ethiker (sehr wenige Ethi-
kerinnen) und Ethik-Institute. Aber die ethische

Grundfrage ist ebensosehr Bestandteil
des Alltags, wenn auch häufig nicht
bewusst. Zwar verhalten wir uns auf weite
Strecken konventionell, d.h. wir denken
nicht ständig über die ethische Qualität
unseres Tuns nach. Aber es gibt in jedem Alltag

Situationen, in denen sich die Frage
nach der Ausrichtung des Handelns auf ein
allgemeines Gutes stellt, z.B. bei politischen

Abstimmungen oder in Konfliktsituationen,

welche die alltägliche Routine
sprengen. In einem demokratischen Staat ist
Ethik nur begrenzt an Experten delegierbar,
da jeder und jede einzelne - im Prinzip
jedenfalls - für das gute Leben der Gesamtheit

mitverantwortlich sind. Ethik existiert
also als Wissenschaft und als Alltagsaktivität.

Gemeinsam ist beiden Ethik-Formen die
Struktur der Grundfrage. Verschieden sind
sie hinsichtlich ihrer gesellschaftlichen
Stellung und mitunter ihrer methodologischen

Reflektiertheit.

1.3. Definition des guten Lebens

Die Definition der Zielgrösse «gutes
Leben» ist so umstritten nicht, wie es manchmal

den Anschein hat. Man ist sich unter

103



professionellen und Alltagsethikern weitgehend

darüber einig, dass die Erfüllung der
Grundbedürfnisse und die Verwirklichung
der Menschenrechte für alle die entscheidenden

Bedingungen des guten Lebens
sind. Diese Definition der Grundbedingungen

von gutem Leben, die ihre historischen
Wurzeln in der europäischen Aufklärung
hat, scheint mir - zumindest in unserer
westlichen Tradition - so allgemein akzeptiert

zu sein, dass ich sie in die Basisdefinition

von Ethik aufnehmen will: Ethik ist
folglich das im Alltag und als Wissenschaft
praktizierte Nachdenken darüber, wie wir
uns durch unser Handeln dem Zustand
erfüllter Grundbedürfnisse und verwirklichter
Menschenrechte für alle annähern können.
Weitgehend einig ist man sich unter Ethikern

sogar darüber, dass in diese Definition
des guten Lebens auch zukünftige Generationen

einzubeziehen sind. Zumindest gibt
es keinen guten Grund, um ihnen das Recht
auf ein gutes Leben abzusprechen.

Genug der Definitionen. Ich komme zum
zweiten Teil: der Frage, welche Rolle die
etablierte akademische Ethik im aktuellen
Machtkampf um die Biotechnologien spielt.

2. Hofethik

Je mehr sich die Nachrichten über
Kulturkatastrophen häufen (Tschernobyl,
Schweizerhalle, Waldsterben, Ozonloch,
Treibhauseffekt, Urwaldsterben etc.), desto grösser

wird der Legitimationsnotstand moderner

Wissenschaft und Technologie. Das
zeigt sich heute an den Biotechnologien, die
mit einer starken Widerstandsbewegung
vor allem von Seiten der Frauen konfrontiert
sind. Wissenschaftler und Vermarkter von
Wissenschaft müssen sich mit der Tatsache
auseinandersetzen, dass nicht mehr nur
einzelne sogenannte «Missbräuche» moderner
Technologie angegriffen werden, sondern
dass aufgrund gehäufter negativer
Erfahrungen mit Grosstechnologien ein
Misstrauen gegenüber der westlichen
Wissenschaftskultur als ganzer entsteht.

Immer mehr Leute scheinen zu begreifen,

dass Atomphysik, Computertechnologie,
moderne Chemie, Biotechnologien etc.

auf demselben im Kern zerstörerischen
wissenschaftlichen Paradigma beruhen und
von derselben männlichen weissen Elite

vorangetrieben werden, die sich als Träger
dieses Paradigmas fest in Machtpositionen
installiert hat. Aufgrund solcher Skepsis ist
jede Machenschaft dieser Elite von
vornherein kritisierbar. Und deshalb schenken
immer weniger Leute den stereotypen
Beteuerungen der Elite Glauben, es gehe ihr,
wenn sie immer neue Grosstechnologien in
die Welt setzt, um das Wohl der Menschheit.

Der Graben zwischen solchen Beteuerungen

und realer Erfahrung mit modemer
Grosstechnologie wird immer breiter, und
mit ihm wächst der Unwillen, neue
«Errungenschaften» der fortschrittsorientierten
Wissenschaft als Segen zu begrüssen.

Weil in der Zeit grüner und feministischer

Bewegungen öffentliche Kritik bis an
die erkenntnistheoretischen Wurzeln des
etablierten Wissenschaftsbetriebs und der
mit ihm verbündeten Industriekultur
vordringt, braucht es verfeinerte Methoden der
Abwehr. Eine dieser Methoden ist Ethik,
genauer gesagt: eine bestimmte soziologische

Gestalt von Ethik, die ich Hofethik
nenne.

Es liegt nahe, dass die besagte Abwehr
nur von Leuten geleistet werden kann, die
im Prinzip mit dem Ziel der Machterhaltung

der Elite einverstanden sind. Wirft
frau nun einen Blick auf die etablierten
Ethikinstitute und Ethikkommisionen, die
von Universitäten, Kirchen und
Privatgesellschaften unterhalten werden, so stellt sie
fest, dass dort fast ausnahmslos weisse,
akademisch ausgebildete Männer im besten
Alter Ethik betreiben; Männer also, die -
vielleicht aus purem Zufall - nicht eine
klassische «atarwissenschaftliche, sondern
eine klassische geisteswissenschaftliche
Konditionierung mit Erfolg hinter sich
gebracht haben. Sie arbeiten an denselben
Universitäten wie die Naturwissenschaftler,
treffen sich mit ihnen in denselben Clubs
und Verbindungen, dienen in derselben
Armee, teilen dieselbe Wissenschaftskultur:

Sie sind Verfechter derselben einen
Rationalität, die Natur, Frauen, subjektive
Verschiedenheiten, Alter, Tod, Behinderte,
nichtweisse Menschen u.a. in den Objektbereich

abdrängt und nur die gefühlsfreie,
sogenannt objektive Erkenntnis als wahr
gelten lässt. Ihre ethischen Argumentationen

müssen dieser Rationalität, um deren
Infragestellung es einer Kritik modemer

104



Wissenschaft gerade gehen müsste, gehorchen.

Die Ethiker würden sich sonst ihrer
eigenen erkenntnistheoretischen Grundlage
berauben.

Fazit: Es liegt auf der Hand, dass sich die
akademische Ethik dazu eignet, die Funktion

zu erfüllen, für die moderne Naturwissenschaft

samt ihrem Vermarktungsapparat
einen Träger sucht: für die Verteidigung der
Interessen an ungebrochenem Fortschritt
auf der bisherigen Linie. Aufgrund ihrer
soziologischen Gestalt bietet akademische
Ethik die Gewähr für eine Form von
Auseinandersetzung mit moderner Technologie,

die einerseits kritische Anfragen aus
Widerstandsbewegungen rhetorisch
aufnimmt, die es andererseits vermeidet, die
entscheidenden Fragen nach dem zerstörerischen

Kern des etablierten Paradigmas
und nach realen Machtverhältnissen auf den
Tisch zu legen. Genau diese Art von «Kritik»

braucht es, um Widerstände und Angst
in der Bevölkerung zu besänftigen, ohne
gleichzeitig dem «Fortschritt» Steine in den
Weg zu legen.

Die akademische Ethik bringt für die
Erfüllung ihrer so definierten Aufgabe noch
mehr positive Eigenschaften mit: Sie ist
eine Disziplin, die sich lange im Schatten
des öffentlichen Interesses befunden hat,
die also damit rechnen kann, unvoreingenommene

Neugier und Hoffnung auf sich
zu ziehen. Wer nicht genau hinsieht, kann
ohne weiteres auf den Gedanken kommen,
die schönen Worte der Hofethiker trügen
etwas dazu bei, den angstmachenden
technologischen Fortschritt wirksam zu bremsen.

Und schliesslich profitiert die
akademische Ethik von ihrer religiösen Abkunft:
Sie ist die säkularisierte Nachfolgerin
religiöser Autoritäten, die in voraufklärerischen

Zeiten über Gut und Böse zu
entscheiden hatten, und zwar im direkten
Auftragsverhältnis zu Gottvater. Im allgemeinen

lassen moderne Ethiker, selbst wenn sie
Theologen sind, Gott mehr oder weniger
aus dem Spiel. Nichtsdestotrotz profitieren
sie bei öffentlichen Auftritten von der Aura
des Religiösen, die sie als besonders
vertrauenswürdig und väterlich erscheinen
lässt.

Damit das, was ich mit Hofethik meine,
nicht abstrakt bleibt, möchte ich typische
hofethische Argumentationsmuster im Zu¬

sammenhang mit Biotechnologien aufzeigen.1

2.1. Hofethische Problembeschreibung

Wenn ein Ethiker eine konkrete Handlung
oder einen Komplex von Handlungen
beurteilen will, muss er diese Handlung
zunächst beschreiben, also eine klare Vorstellung

haben von dem, was er anschliessend
zu seinen Wertvorstellungen in Bezug setzen

will. Die Hofethik geht von der Prämisse

aus, dass die Beschreibung und die
Bewertung von Sachverhalten zwei grundsätzlich

unterschiedene Vorgänge sind: Die
Beschreibung sei objektiv, es gehe ihr um
eine blosse Spiegelung zweifelsfrei
feststellbarer Realitäten in der Sprache. Erst die
Bewertung enthalte dann das Moment des
subjektiven Urteilens. Diese Unterscheidung,

die mit gängiger naturwissenschaftlicher
Erkenntnistheorie konform geht, ist

trickreich. Denn durch sie lassen sich via
quasi-objektiver Sachverhaltsbeschreibung
ethische Wertungen unbesehen in die
Argumentation einschmuggeln.

Hofethiker beschreiben die Biotechnologie
als einen Handlungskomplex, der aus

wertfreier Grundlagenforschung, aus einer
Menge positiver Nutzanwendungen und
einigen wenigen Missbräuchen besteht.2 Die
Grundlagenforschung wird als eine Art
naturwüchsiger Prozess verstanden, der der
Befriedigung des Triebes «wissenschaftliche

Neugier» dient.3 Grundlagenforschung
wird so als in der menschlichen Triebnatur
verankert dargestellt, mithin einer
grundsätzlichen ethischen Bewertung, die auch
das Postulat der Abschaffung von
Grundlagenforschung als Möglichkeit einschliessen
würde, von vornherein entzogen. Der zweite
Grund dafür, die sogenannte Grundlagenforschung

aus ethischer Bewertung
herauszuhalten, ist die Annahme, Grundlagenforschung

sei wertneutral, eben weil sie
nicht bestimmten Zielen, sondern vor allem
der Befriedigung von Neugier diene.4 Dass
diese «Beschreibung» fragwürdig ist, liegt
auf der Hand: Die Tatsache etwa, dass
Grundlagenforschung heute teuer bezahlt
wird und folglich wie jede Forschung in
Kosten-Nutzen-Rechnungen eingebunden
ist, mithin nicht wertneutral sein kann, blendet

der Hofethiker aus.

105



Dass das primäre Anwendungsziel der
Biotechnologie ein menschenfreundliches
sei, setzt der Ethiker als selbstverständlich
voraus: Biotechnologie in seiner Version
wird entwickelt, um Krankheiten zu heilen,
um Impfstoffe zu entwickeln, um Medikamente

zu verbessern und zu verbilligen, um
den Hunger in der Dritten Welt zu beseitigen

etc.5 Ich kann mich nicht entsinnen, von
einem anerkannten Ethiker jemals etwas
über die militärischen Anwendungsgebiete
der Biotechnologie gehört zu haben, etwa
über Kampfstoffe, die Hand in Hand mit
Impfstoffen entwickelt werden. Die Erwähnung

solcher und ähnlicher Fakten bezeichnet

der Hofethiker als «Sensationsmeldungen».6

Mittels sogenannt objektiver
Beschreibung wird also auch im Anwendungsbereich

der Technologie die Bewertung
vorweggenommen; denn was zu
menschenfreundlichen Zwecken entwickelt wird,
kann ethisch nicht als negativ bewertet
werden.

Die Problematik der Biotechnologie liegt
für den Hofethiker ausschliesslich im
Bereich der sogenannten Missbräuche, die er
als sein eigentliches Arbeitsgebiet aus dem
gesamten Handlungskomplex ausgrenzt.7
Typischerweise gelten als «Missbräuche»
der Biotechnologie: die eugenische
Abtreibungsindikation in der Folge pränataler
Diagnostik, Leihmutterschaft und heterolo-
ge Insemination, das Experimentieren mit
menschlichen Embryonen, die Manipulation

an der menschlichen Keimbahn zum
Zwecke der Züchtung. Im Bereich der
Gentechnik an nichtmenschlichen Organismen
werden allenfalls Störungen des ökologischen

Gleichgewichts durch manipulierte
Organismen erwähnt, die jedoch als
äusserst unwahrscheinlich gelten. Viele Ethiker

sehen überhaupt nur dort Probleme, wo
es um Manipulation am menschlichen Erbgut

geht.8
Dem Ethiker kommt nun, nachdem er die

Biotechnologie dergestalt «beschrieben»
hat, die Aufgabe zu, Massnahmen für die
Vermeidung von «Missbräuchen»
vorzuschlagen, die sorgsam aus dem
Gesamtzusammenhang der Forschung isoliert worden
sind. Er hat also via Problembeschreibung
etwa die folgenden höchst brisanten Fragen
ins ethische Abseits geschoben: Wie ist der
Handlungskomplex Biotechnologie insge¬

samt in seiner realen gesellschaftlichen
Gestalt ethisch zu bewerten? Ist die
Grundlagenforschung so neutral, wie sie sich
gibt? Sind die geplanten Nutzanwendungen
so eindimensional menschenfreundlich, wie
sie sich präsentieren? Wie sind die Interessen

der Wissenschaftsvermarktung, die
jenseits von Menschenfreundlichkeit liegen,
etwa Profit- und Profilierungsinteressen,
das Interesse an der Ausschaltung von
Konkurrenz u.a. ethisch zu beurteilen?

Um diesen Punkt zusammenzufassen:
Der Hofethiker übernimmt die parteiischen
Aussagen der Naturwissenschaftler über ihr
eigenes Tun unbesehen als
Problembeschreibungen.9 Dass er damit bereits massive

ethische Wertungen vorwegnimmt,
bevor die als solche gekennzeichnete ethische
Arbeit überhaupt beginnt, entgeht seiner
Aufmerksamkeit.

Ein weiteres Charakteristikum hofethischer

Problembeschreibung ist die Vagheit
des handelnden Subjekts. Statt genau zu
analysieren, wer was tut, statt die Akteure,
die Profiteure und die Opfer beim Namen
zu nennen, spricht der Hofethiker davon,
«der Mensch» manipuliere «die Natur»,
«wir» strebten bestimmte Ziele an, und
«man» überschreite Grenzen.10 So werden
gesellschaftliche Machtverhältnisse
ausgeblendet. Aufgrund seiner Problembeschreibung

hat der Ethiker nicht Tatsachen wie
diese im Blick: dass etwa bestimmte
Grosskonzerne höchst riskante Freilandversuche
starten oder Kleinbauern in der Dritten Welt
durch Saatgut-Düngemittel-Pakete in die
Abhängigkeit treiben. Er hat vielmehr zu
beurteilen, ob es angehe, dass der Mensch
schlechthin die DNS schlechthin manipuliere.11

Selbstverständlich gibt es keinen
vernünftigen Grund diese Frage mit Nein zu
beantworten. Der Ethiker sagt also ja und
verschweigt, dass nicht «der Mensch»
abstrakte Akte vollbringt, sondern bestimmte
benennbare mächtige Individuen und Gruppen

höchst konkrete Dinge mit ebenso
konkreten weitreichenden Folgen tun. Vage
bleiben im übrigen auch die Adressaten der
Imperative, die vom Ethiker formuliert werden:

Angesprochen sind entweder wieder
das unspezifische «Wir», das «Man», der
abstrakte «Mensch»12 oder aber die Mächtigen:

Forscher, Manager, Minister,
Parlamentarier. Wie sich die von der Technolo-

106



gie Betroffenen, z.B. Kleinbauern, Frauen,
Behinderte verhalten sollen, darüber gibt
Hofethik keine Auskunft.

2.2. Problembewertung

Frage ich einen Ethiker nach seinem
theoretischen Konzept vom guten Leben, so wird
er selbstverständlich erklären, er meine
erfüllte Grundbedürfnisse und verwirklichte
Menschenrechte für alle Menschen. Sehe
ich mir aber seine ethischen Argumentationen

im einzelnen an, so stelle ich fest, dass
sich oft nur das gute Leben privilegierter
Menschen im Blickfeld befindet. Die Art,
wie der Ethiker die für ihn relevanten
Probleme auswählt und welche Probleme er
systematisch ausgrenzt, ist ein Indiz für diese

folgenreiche Verengung des Blickwinkels.

Indem der Ethiker sich beispielsweise
auf die Frage einlässt, ob die In-vitro-Ferti-
lisation ethisch zu vertreten sei, und dieser
Frage seine ungeteilte Aufmerksamkeit
widmet, befasst er sich mit einem Problem,
das sich derzeit nur ganz wenigen
Menschen überhaupt stellen kann, denjenigen
nämlich, die genug Geld haben, um sich
Luxusmedizin zu leisten.13 Eine Ausdehnung

des Standards medizinischer Versorgung,

wie er heute in den hochindustrialisierten

Ländern besteht, auf alle ist aber
nicht möglich. Der Ethiker kann sich also
nicht damit rechtfertigen, er löse prophylaktische

Probleme, die demnächst alle
Menschen beträfen.

Ähnlich wie mit der In-vitro-Fertilisation
verhält es sich mit vielen medizinisch-ethischen

Fragen, die von der Ethik in grosser
Ausführlichkeit behandelt werden. Ich habe
jedoch noch nicht erlebt, dass ein anerkannter

Ethiker von sich aus die Frage nach der
Legitimität von Zwangssterilisierungen an
Frauen in armen Ländern aufgeworfen hätte.

Die Auswirkungen der Biotechnologien
auf die Mehrheit der Weltbevölkerung werden

von der Hofethik allenfalls als Randthema

in Form von knappen Exkursen behandelt,

etwa versehen mit der einleitenden
Bemerkung, dies sei selbstverständlich
auch noch eine wesentliche Frage, für die
aber jetzt leider keine Zeit mehr übrig sei.
Nähme der Ethiker jedoch seine Prämisse
emst, dass es hinsichtlich des Anspruchs
auf gutes Leben keinen Unterschied zwi¬

schen Menschen gibt, würde sich dieses
Vorgehen verbieten. Ginge es wirklich um
Gerechtigkeit und Erfüllung von
Grundbedürfnissen, so wären nämlich gerade
diejenigen, denen es am Nötigsten fehlt, ins
Zentrum ethischer Reflexion zu rücken.

Ein anderes Charakteristikum ist das
Operieren mit anachronistischen Werten,
die in keinem vernünftigen Verhältnis zu
einem weltweit verstandenen Begriff vom
guten Leben stehen; etwa mit Wertvorstellungen,

die um das Ziel der unbedingten
Aufrechterhaltung geordneter Ehe- und
Familienverhältnisse kreisen.14 So können
Ethiker buchstäblich jahrelang die Frage
der Samenspender-Anonymität zerreden,
eine Frage, die angesichts der realen
Bedrohungen durch die Biotechnologien peripher

ist.

2.3. Die Frage nach der Durchsetzung

Was schliesslich die Frage nach der
Durchsetzung ethischer Urteile angeht, so vertrauen

Hofethiker auf die Selbstverpflichtung
der Mächtigen, auf Dialog, auf Ethik-Beratung

und Gesetzgebung15, ohne sich jedoch
die Frage zu stellen, ob solche Mittel sich
bei der Überführung ethischer Imperative in
die Wirklichkeit jemals bewährt haben.
Ethiker, die die Frage nach der Wirksamkeit

der von ihnen vorgeschlagenen
Durchsetzungsmethoden verdrängen, setzen sich
dem Verdacht aus, dass es ihnen nicht wirklich

um die Realisierung ihrer ethischen
Postulate geht.

Ich beende hier die Analyse hofethischer
Argumentationsweisen und komme zu meinem

dritten Punkt: der Frage, wie sich von
der ethischen Grundfrage aus eine kritische
Ethik entwickeln lässt, die im Streit um
politische Handlungsperspektiven hofethischen

Positionen entgegengehalten werden
kann.

3. Kritische Ethik

Zunächst muss ich mir die Vor-Frage stellen,

ob es überhaupt sinnvoll ist, dem von
unkritischen Denkern besetzten Begriff
«Ethik» positive Bedeutung geben zu wollen.

Mit derartigen Fragestellungen bin ich
als Feministin und Theologin vertraut. Sie
ergeben sich für eine Menge anderer Wörter

107



in gleicher Weise: Soll ich noch von
«Gott», von «Gnade» oder «Heil» reden,
wenn ich weiss, dass solche Wörter von
Patriarchen besetzt sind? Und soll ich Wörter

wie «Vernunft», «Autonomie» oder
eben «Ethik» weiterhin gebrauchen,
obwohl ich sie als Repräsentanten einer
zweifelhaften Philosophie entlarvt habe? Die
Entscheidung ist unter anderem eine taktische,

und sie muss nicht für alle Wörter
gleich ausfallen. Es geht darum, ob ich den
Wortbesetzern ihr Terrain überlassen und
mich anderen, weniger belasteten Wörtern
(gibt es solche?) zuwenden soll oder ob
ich offensiv gegen-besetzen will.

Was nun das Wort «Ethik» angeht, so
bin ich auf der Suche nach einem offensiven
Gegenkonzept zur Hofethik. Zum einen
deshalb, weil mich die aristotelische
Grunddefinition zum Gegendenken inspiriert.

Zum anderen, weil es bereits
Konzepte einer anderen Ethik gibt, die meiner

Meinung nach vielversprechend sind,
etwa die befreiungstheologische Konzeption

von Enrique Dussel16 oder Ansätze
eines feministischen Zugangs zur Ethik.17
Schliesslich auch deshalb, weil Ethik
heute derart inflationär als Problemlösung
angepriesen wird, dass eine Gegenstrategie,
die am Wort selbst ansetzt, fast
unvermeidbar scheint. Ich meine also, dass es
sich lohnt und dass es nötig ist, von
widerständigen Denkvoraussetzungen her
an einem Projekt «kritische Ethik» zu
arbeiten.

3.1. Klärung des Standpunktes

Für kritische Ethik lassen sich Beschreibungen

und Bewertungen von Handlungskomplexen

allenfalls zum Zwecke analytischer
Klarheit, nicht aber im Sinne einer strikten
Unterscheidung von Subjektivität und
Objektivität voneinander trennen. Jede
Beschreibung enthält von vornherein den
Aspekt subjektiver Bewertung, denn kein
menschliches Subjekt kann den Anspruch
erheben, absolute Interesselosigkeit zu
verkörpern. Es geht nicht darum, diesen
Bewertungsaspekt zu negieren, vielmehr ihn
offenzulegen und bewusst in die Reflexion
einzubeziehen. Als kritische Ethikerin
behaupte ich also nicht, ich könne aufgrund
ideologiekritischer Einsichten nun endlich

die Tatsachen in ihrer wahren Gestalt
vorzeigen. Vielmehr beginne ich meine
Argumentation mit der Klarstellung des
Standpunktes, von dem aus ich den Handlungskomplex

Biotechnologie ins Auge fassen
werde. Und ich erwarte auch von meinem
Gegenüber, dass er über seinen Standpunkt
Rechenschaft ablegt.

Mein Standpunkt unterscheidet sich von
dem traditioneller Ethik vor allem dadurch,
dass er Herrschaftsverhältnisse in der Welt
kennt und emst nimmt. Als europäische
Mittelschichtsfrau gehöre ich zu den
Herrschenden und zu den Unterdrückten:
Unterdrückung erfahre ich als Frau. Herrschaft
übe ich aus als besitzende Bewohnerin
eines reichen Landes, der es z.B. freistehen
würde, von den modernsten reproduktions-
und gentechnischen Errungenschaften zum
persönlichen Nutzen Gebrauch zu machen.
Vielleicht weil ich - im Gegensatz zu den
Repräsentanten der Hofethik - mindestens
in einem Punkt Unterdrückung am eigenen
Leib erfahre, erscheint mir die Gesellschaft
nicht als eine Gemeinschaft freier und
gleicher Subjekte, welche die Bedingungen
ihres guten Lebens in einem herrschaftsfreien

Diskurs aushandeln könnten.
Vielmehr sehe ich sie als eine Herrschaftspyramide,

deren Spitze die weisse, besitzende
Männerelite bildet. Dieser herrschenden
Gruppe geht es allen Beteuerungen zum
Trotz ganz offensichtlich nicht um das

gute Leben aller Menschen. Denn der
Graben zwischen Armen und Reichen wird
ständig grösser, die Lebensbedingungen
von Frauen und Kindern verschlechtem
sich zusehends, die Zerstörung der Umwelt
schreitet fort, und die Selbstliquidierung
der gesamten Menschheit ist zum ersten
Mal in der Geschichte eine reale
Möglichkeit.

Gutes Leben liegt nicht in der Perspektive
einer Verlängerung des Status quo in die

Zukunft. Vielmehr ereignet es sich dort, wo
die starren Herrschaftsverhältnisse abgebaut,

wo dem zerstörerischen westlichen
Wissenschaftsparadigma und seiner
Anwendung in Form von Grosstechnologien
Alternativen entgegengesetzt werden. Es

geht also nicht um Korrekturen am Rande
eines Fortschritts zum Guten, sondern um
radikale Revisionen einer Entwicklung, die
in die Selbstzerstörung führt.

108



3.2. Kritische Beschreibung
der Biotechnologien

Von diesem Standpunkt aus gesehen ist
es entscheidend, wer eine Technologie
erfindet und vorantreibt. Während in
hofethischen Sachverhaltsbeschreibungen das
reale Subjekt der Technologieentwicklung
ungenannt bleibt («der Mensch», «man»,
«wir»), ist für kritische Ethik die Benennung

dieses Subjekts und seine
Lokalisierung auf der Herrschaftspyramide von
entscheidender Bedeutung: Nicht «der
Mensch» entwickelt die Biotechnologien,
sondern die Elite an der Spitze der
Pyramide, von der auch die nicht nur
nutzbringenden Vorläufer der Biotechnologien
stammen: die Atom- und Computertechnologie,

die sogenannte Grüne Revolution,
die moderne Chemie. Es ist historisch
äusserst unwahrscheinlich, dass die alte
Männerelite, die ihr wissenschaftliches
Paradigma inzwischen nicht revidiert hat, plötzlich

eine Technologie hervorbringt, die
nichts ist als menschenfreundlich und die
nun endlich alle Menschheitsprobleme
lösen wird.

Die Biotechnologien, Gen- und
Reproduktionstechnik, sind eine auf der Entdek-
kung der DNS-Struktur basierende
Grosstechnologie in der Hand der Mächtigen: der
westlichen Wissenschaft, der multinationalen

Konzerne und der reichen Staaten. Sie
werden als technologische Revolution
gefeiert, mittels derer man neue nutzbringende

Organismen - vom Kleinstlebewesen bis
zum Nutzmenschen - wird konstruieren und
eine qualitativ neue Art der Beherrschung
biologischer Reproduktionsprozesse wird
erreichen können. Ziel, so heisst es, sei die
qualitative Verbesserung der Medizin, der
Landwirtschaft, der Pharmazie und zahlreicher

anderer Anwendungsbereiche. Vorrangige

Antriebskräfte der Biotechnologien -
wie auch schon früherer Hochtechnologieschübe

- sind jedoch Profit- und Profilie-
rungsinteressen, ein von jeglicher inhaltlicher

Zielsetzung losgelöster Wunsch, die
Konkurrenz zu schlagen und der Wunsch,
Natur in einer neuartigen, weitgehenden
Weise zu kontrollieren und zu beherrschen.
Hauptmotiv der Humangentechnologie ist
darüber hinaus das Interesse an einer
behindertenfreien Gesellschaft perfekter und im

Sinne der Herrschenden nützlicher
Menschen. Dass die Humangentechnologie in
Kontinuität zu eugenischem Gedankengut
steht, ist hinlänglich bewiesen. Eine von der
Wissenschaft einhellig eingestandene
Begleiterscheinung der Biotechnologien ist
ein neuartiges Risiko für das ökologische
Gleichgewicht durch künstlich manipulierte
Organismen, deren Verhalten in der natürlichen

Umwelt nicht abschätzbar ist. Von
meinem Standpunkt aus gesehen erübrigt
sich die Unterteilung in Grundlagenforschung,

Nutzanwendungen und Missbräuche.

Die Biotechnologien stellen einen
einzigen Handlungskomplex dar.

3.3. Ethische Bewertung

Was die Definition des guten Lebens
angeht, so schliesse ich mich vorerst der
gängigen Konzeption an: Damit gutes
Leben möglich ist, müssen weltweit die
Grundbedürfnisse der Menschen erfüllt
und die Menschenrechte verwirklicht sein.
Und: Den Anspruch auf gutes Leben in
diesem Sinne haben auch die zukünftigen
Generationen. Wenn dieses Konzept des
guten Lebens konsequent zum Massstab
genommen und nicht stillschweigend auf
die Lebensbedingungen der Privilegierten
zurechtgestutzt wird, erweist es sich als
radikal genug. Ich beziehe also in die gängige

Definition des guten Lebens
ausdrücklich alle Menschen: Frauen, Männer,
Kinder und Alte, Arme und Reiche,
Bewohnerinnen aller Erdteile, Behinderte,
gegenwärtige und zukünftige Generationen,
ein und frage, ob die Biotechnologien
auf das gute Leben aller dieser Menschen
zielen:
1) Die Tatsache, dass die Biotechnologien
aus demselben soziohistorischen
Zusammenhang hervorgehen, dem auch frühere
Grosstechnologien entstammen, lässt an der
ethischen Qualität dieser Technologien von
vornherein zweifeln. Denn alle
Vorgängertechnologien haben zwar in beschränktem
Ausmass Lebenserleichterungen gebracht,
sie haben aber insgesamt dazu beigetragen,
den aktuellen Zustand des Unfriedens, der
Ungerechtigkeit und des gestörten ökologischen

Gleichgewichts herbeizuführen. Weitere

Technologieschübe, die auf demselben
westlichen Wissenschaftsparadigma basie-

109



ren und von der entsprechenden Elite
propagiert werden, zielen mit an Sicherheit
grenzender Wahrscheinlichkeit in dieselbe
Richtung.
2) Die Entwicklung der Biotechnologien
verschlingt massiv Ressourcen, die an
anderer Stelle - z.B. um in armen Ländern
medizinische Grundversorgung für alle zu
gewährleisten - dringend benötigt würden.
Die grössten Hindemisse, die einem
weltweiten guten Leben im Wege stehen, sind
nachweislich nicht mit neuen technologischen,

sondern mit politischen Mitteln
abzubauen. In einer Welt der begrenzten
Ressourcen und angesichts der aktuellen Weltlage

ist Ressourcenverschleiss für die
Entwicklung neuer Grosstechnologien daher
ethisch nicht zu rechtfertigen.
3) Die Biotechnologien befinden sich in der
Hand einiger weniger Konzerne in den
hochindustrialisierten Ländern. Da keine
Anzeichen sichtbar sind, dass diese Länder
und diese Konzerne ihre Politik gegenüber
der armen Mehrheit der Weltbevölkerung
grundsätzlich zu ändern beabsichtigen, ver-
grössert jedes neue Machtmittel in ihren
Händen das Gefälle zwischen Arm und
Reich. Die Politik des Agrobusiness gegenüber

den Kleinbauern in der Dritten Welt ist
dafür das eindringlichste Beispiel. Die
gentechnologisch hergestellte, herbizidresi-
stente Hochertragsnutzpflanze wird den
Hunger in der Welt ebensowenig beseitigen
wie die Grüne Revolution, vielmehr durch
weitere Störung des ökologischen
Gleichgewichts und Zerstörung traditioneller
Anbaumethoden das Elend vergrössern. Um
das Hungerproblem zu lösen und damit eine
wichtige Voraussetzung für das gute Leben
zu schaffen, braucht es nicht neue Technologien,

sondern politische Massnahmen,
insbesondere Landreformen.
4) Die Humangentechnologie im speziellen
verfolgt eugenische Zielsetzungen, indem
sie erbliche Behinderungen ausmerzen und
längerfristig am menschlichen Genom
direkt manipulieren will. Dieser Politik liegt
eine Unterscheidung zwischen wertem und
unwertem Leben zugrunde, die mit der
Würde behinderter Menschen und ihrem
Anspruch auf gutes Leben nicht zu vereinbaren

ist. Da mit der Technologie auch die
Freiheit, zwischen wert und unwert zu
unterscheiden, in den Händen der Mächtigen

liegt, ist abzusehen, dass der im Sinne der
Status-quo-Erhaltung «nützliche» Mensch
den Massstab dieser Unterscheidung
darstellen wird. Das Interesse an einer Gesellschaft

funktionierender, leistungs- und
anpassungsfähiger Menschen ist jedoch nicht
zu vereinbaren mit dem Anspruch aller
Menschen, auch der Alten, der Kranken und
der Nichtkonformen, auf gutes Leben.
5) Auch wenn die Biotechnologien nicht in
jedem Falle als Herrschaftsinstrument zu
deuten wären, müsste kritische Ethik ein
Forschungsmoratorium fordern. Denn
seriöse ethische Reflexion, an der die
Öffentlichkeit und nicht nur eine Elite beteiligt ist,
erweist sich angesichts einer ungebremsten
Forschung als unmöglich. Jede Rede von
öffentlicher Debatte über ethische
Zielvorstellungen erweist sich als hohl, wenn
immer schon Sachzwänge geschaffen sind,
bevor eine Entwicklung überhaupt bekannt,
geschweige denn anerkannt ist.

Der Handlungskomplex Biotechnologie,
so wie er sich derzeit gesellschaftlich realisiert

- und eine andere Biotechnologie als
diese gibt es nicht -, ist also insgesamt als
ethisch nicht legitimierbar zurückzuweisen.
Wenn kritische Ethik überhaupt von ethisch
positiven Aspekten der Biotechnologie
reden kann, so in umgekehrter Weise wie die
Hofethik: Missbrauch ist die Regel,
nützlicher Gebrauch die Ausnahme. Damit wäre
die Beweislast umgekehrt: Nicht die Ethi-
kerin muss beweisen, dass ein Akt im
Handlungsfeld Biotechnologie schädlich
ist, sondern die Gegenseite muss beweisen,
dass er nützlich ist. Bevor kritische Ethik
sich jedoch auf solche Kasuistik einlässt,
muss sie sich für einen Stop der Forschung
einsetzen, denn es ist nicht sinnvoll, einen
grossen Missbrauch weiterzutreiben, nur
weil sich allenfalls einige wenige nützliche
Gebräuche einstellen werden. Die Aufgabe
kritischer Ethik, allenfalls vorhandene
ethisch legitimierbare Anwendungen zu
bezeichnen, kann sich also sinnvollerweise
nur auf heute schon Existierendes beziehen.
Was die Zukunft angeht, ist das
Forschungsmoratorium das einzig sinnvolle
Postulat. Im übrigen halte ich es durchaus
für möglich, dass bei einer ernsthaften
ethischen Prüfung aller derzeit möglichen
Anwendungen keine einzige sich als ethisch
legitimierbar herausstellen würde.

110



3.4. Kritische Ethik
als Teil der Widerstandsbewegung

Hofethik, so habe ich gesagt, vertraut auf
Selbstverpflichtungen von Wissenschaftlern,

auf Dialog, Ethikkommissionen und
Gesetzgebung. Meist wird die Frage nach
der Durchsetzbarkeit gar nicht eigens
gestellt, weil als selbstverständlich angenommen

wird, dass solche Mittel wirksam sind
und dass in einer Demokratie andere Mittel
nicht zur Verfügung stehen. Dieses
Vertrauen erstaunt einerseits, denn es ist durchaus

nicht erwiesen, dass Selbstverpflichtungen
oder Ethikkommissionen jemals eine

schädliche Entwicklung verhindert haben.
Es erstaunt andererseits nicht, wenn ich
davon ausgehe, dass das Ziel der Hofethik
gar nicht die Schadensbegrenzung ist. Für
kritische Ethik muss die Frage nach der
Durchsetzbarkeit ihrer Postulate jedenfalls
eine ernsthafte sein.

Ich habe ein biotechnologisches
Forschungsmoratorium als ethische Forderung
formuliert. Wie lässt sich nun ein solches
ethisches Postulat in die Realität überführen?

Zunächst: So, wie die Frage jetzt dasteht,
ist sie missverständlich, denn es gibt nicht
auf der einen Seite ein am Schreibtisch
erarbeitetes Postulat, auf der anderen die
Notwendigkeit, mit der Umsetzung des Postulates

beim Nullpunkt anzufangen. Es gibt
auch nicht auf der einen Seite die Ethik-
Experten in den Studierstuben, auf der
anderen Seite ausführende Organe. Vielmehr
gibt es immer schon, bevor eine ethische
Forderung explizit als solche in Erscheinung

tritt, Menschen, Gruppen, soziale
Bewegungen, die diese Forderungen vertreten

und an ihrer Realisierung arbeiten. Im
Fall der Biotechnologien gibt es feministische

Widerstandsbewegungen, Protest in
der «Dritten Welt», kritische Abgeordnete
in den Parlamenten, Parteien mit
wissenschaftskritischen Programmen, skeptische
Stimmen in den Kirchen u.a.

Kritische Ethik versteht sich nun
sinnvollerweise nicht - analog zur Hofethik - als
isolierte akademische Denkbemühung
sondern als Denkbewegung, die derartige
gesellschaftliche Bewegungen begleitet. Nicht
Ethik-Experten denken für andere, sondern
das Nachdenken über gutes Leben ist ein

Teil des gesellschaftlichen Widerstandes,
so wie Ethik ein Teil jeden Alltags ist. So
gesehen stellt sich nicht mehr die abstrakte
Frage nach der Durchsetzung, sondern die
nach einer möglichst wirkungsvollen
Verbindung widerständiger Politik mit kritisch-
ethischem Denken. Voraussetzung für eine
solche Verbindung ist, dass ein ethischer
Diskurs in widerständigen Bewegungen erst
einmal in Gang kommt und dass in der
Öffentlichkeit deutlich wird, dass die Sache
Ethik nicht per se auf der Seite der Macht
steht, dass vielmehr Widerstand gegen die
Biotechnologien ein ethisches Fundament
hat, das tragfähiger ist als dasjenige der
Wissenschaftlerelite. Es braucht eine offensive

Formulierung der Ethik des Widerstandes,

und zwar mit denselben grossen Worten,

derer sich die Mächtigen bedienen: Der
Widerstand gegen die Biotechnologien zielt
auf Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung.

1 Ich beziehe mich auf folgende Texte: Franz Böckle,
Theologisch-ethische Aspekte der Gentechnologie,
Vortrag am 22. Januar 1985 im Institut für Sozialethik
der Universität Zürich (Manuskript); Franz Furger,
Die In-vitro-Fertilisation vor der Herausforderung
von Forschung, Lebensschutz und Menschenwürde,
in: Hansjakob Müller (Hg.), Reproduktionsmedizin
und Gentechnologie. Schweizer Experten informieren,

Basel/Stuttgart 1987, S. 89-100; Hans-Peter
Schreiber, Gentechnologie - eine ethische
Herausforderung, in: Hansjakob Müller (Hg.), a.a.O.,
S. 187-195; Martin Honecker, Der manipulierte
Mensch. Ethische Probleme genetischer Forschung,
in: Evangelische Kommentare 1/1984, S. 15-18.
2 Vgl. Böckle, S. 6ff; Schreiber, S. 188.
3 Vgl. Böckle, S. 6.
4 Vgl. Schreiber, S. 189. - Böckle schreibt zwar
(S. 6f.), die Grundlagenforschung könne nicht neutral
sein; dennoch bezieht er sie nirgends in die ethische
Bewertung ein.
5 Vgl. Böckle, S 7ff.; Schreiber, S. 188f.; Honecker,
S. 16; Furger, S. 90.
6 Z.B. Furger, S. 90.
7 Vgl. Honecker, S. 16; Furger, S 90f.
8 Vgl. Schreiber, S. 189; Honecker, passim.
9 Besonders deutlich: Furger, S. 89.
10 Z.B. Böckle, S. 4-6; Honecker, S. 15.
11 Vgl. Böckle, S.5f.
12 Z.B. Schreiber, S. 194f.
13 V.a. Furger, passim.
14 Z.B. Furger, passim.
15 Z.B. Böckle, S. 12-15; Furger, passim.
16 Vgl. Enrique Dussel, Herrschaft und Befreiung.
Ansatz, Stationen und Themen einer lateinamerikanischen

Theologie der Befreiung, Freiburg/CH 1985;
Ethik der Gemeinschaft, Düsseldorf 1988.
17 Z.B. Beverly Wildung Harrison, Making the
Connections, Boston 1985.

Ill


	Biotechnologie und Ethik

