
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 2

Artikel: Theologische Kritik des Kapitalismus : die Schuldenkrise als
Ausgangspunkt ; Die Moral des systemkonformen Verhaltens ; Das
herrschende Wirtschafts- und Finanzsystem im Widerspruch zum
Ersten Gebot ; Zerstörung der Schöpfung und Friedlosigkeit ; Unterer...

Autor: Braun, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietrich Braun

Theologische Kritik des Kapitalismus

Die Schuldenkrise als Ausgangspunkt

Dass theologische-Kapitalismuskritik eine
Notwendigkeit ist, wurde einer breiteren
kirchlichen Öffentlichkeit erstmals deutlich
beim Ökumenischen Hearing zum
internationalen Finanzsystem und der Verantwortung

der Kirchen, das vom 21. - 24. August
1988 in West-Berlin von mehr als zwanzig
ökumenischen Gruppen und Initiativen aus
der Bundesrepublik Deutschland und aus
West-Berlin in Zusammenarbeit mit
Abteilungen des Ökumenischen Rates der
Kirchen (ÖRK) und des Lutherischen
Weltbundes durchgeführt worden ist.1 Das Hearing

verstand sich als konkrete Antwort auf
die Einladung der VI. Vollversammlung
des ÖRK in Vancouver 1983, «sich auf
allen Ebenen des kirchlichen Lebens in den
konziliaren Prozess für Gerechtigkeit, Frieden

und Bewahrung der Schöpfung
einzubringen». Angesichts der damals noch
bevorstehenden Jahrestagung des Internationalen

Währungsfonds (IWF) und der Weltbank

in Berlin richtete das Hearing seine
Aufmerksamkeit vor allem auf das internationale

Finanzsystem. Denn die Initiatoren
waren der Überzeugung, dass dieses
System «bei der Aufrechterhaltung der derzeitigen

Lage sozialer und wirtschaftlicher
Ungerechtigkeit eine Schlüsselrolle» spiele.

In der Tat ist es die Schuldenkrise, die
der Welt «die versteckten Mechanismen
von Herrschaft und Abhängigkeit, von
denen die Mehrheit der Menschen auf der
Welt stranguliert werden, deutlich vor Augen

geführt» hat. Sie ist «gekennzeichnet
von einem Nettoabfluss von Ressourcen
aus den verarmten Ländern in die
entwickelten Länder» und ist insofern zu dem
«grössten Hindernis für die Erlangung eines
menschenwürdigen Lebensstandards für die
Menschen in den verschuldeten Ländern
geworden». Von ihr sind inzwischen aber
auch viele Menschen in den nichtverschul-

44

deten Ländern betroffen. Denn das aus der
«Verzerrung der Weltwirtschaft» folgende
«Ungleichgewicht im internationalen Handel»

führt «zu steigender Arbeitslosigkeit
und Armut auch in den industrialisierten
Ländern». Die Schuldenkrise trifft insofern
die Menschen durchaus in beiden Welten.

Auf dem Hearing standen sich zwei
Gruppen von Rednern gegenüber, die zu
einer charakteristisch verschiedenen
Lageeinschätzung kamen: die Vertreter der
Weltbank und des IWF als Hüter der
gegenwärtigen Weltwirtschaftsordnung einerseits
und die Anwälte der von der Schuldenkrise
primär betroffenen Armen in den Ländern
der Dritten Welt andererseits.

Die Vertreter der Weltbank und des IWF
«legten den Schwerpunkt auf die
Wiederherstellung des Vertrauens zwischen
Kreditgebern und Kreditnehmern und auf die
Anpassung der verschuldeten Länder an die
harte Realität des Weltmarktes»; sie setzten
die Verpflichtung der Kreditnehmer, die
Schulden zu bedienen, als selbstverständlich

voraus. Sie unterstrichen, «dass der
Schlüssel zur Lösung der Schuldenkrise in
der Fähigkeit der Schuldner liege, sich stärker

in einen offenen und wachsenden Markt
einzufügen». Sie räumten zwar ein, «dass
der Erfolg dieser Strategie möglicherweise
gefährdet sei durch den Protektionismus der
Industrieländer und durch das Auftreten
von Rezession». Sie wiederholten aber,
«dass es ihre grundlegende Schuldenstrategie

bleibe, Wachstum durch die Bereitstellung

ausländischer Finanzierung anzuregen,

verbunden mit der Annahme von
Strukturanpassungsmassnahmen durch die
Schuldner mit dem Ziel, durch Exportsteigerung

und Dämpfung der internen Nachfrage

einen Handelsüberschuss zu
erwirtschaften».

Die Vertreter und Vertreterinnen aus der
Dritten Welt «sahen das Hauptproblem in
der sich verschlechternden Lage für die



armen Bevölkerungsteile der Gesellschaft»;
sie warfen «die Frage nach der Legitimität
von grossen Teilen der Schuld auf: Für
Anleihen, die von unterdrückerischen Regimen

aufgenommen wurden, um Waffenimporte

zu finanzieren, oder die durch
Kapitalflucht und Korruption verloren seien,
bestehe keine Verpflichtung zur Rückzahlung.

Faktoren ausserhalb der Kontrolle der
Kreditnehmer, wie etwa schwankende
Zinssätze, Protektionismus in den Industrieländern

und nachteilige Handelsbedingungen»
stellten ebenso unvermeidlicherweise die
Frage nach der Rechtmässigkeit der zu
begleichenden Schulden. Die Vertreter und
Vertreterinnen aus der Dritten Welt
unterstrichen, dass eine Lösung der Schuldenkrise

nicht möglich ist, wenn die Massnahmen

der Weltbank und des IWF «nicht zu
einer spürbaren Reduktion der aufgehäuften
Schuldenlast führen und darüber hinaus
Bedingungen für dauerhafte Entwicklung
schaffen. Produktion und Verteilung von
Ressourcen müssen sich an den Bedürfnissen

der Armen ausrichten. Landreform,
Demokratisierung, Bewahrung der Umwelt
sind unabdingbar. Beziehungen zur
Weltwirtschaft sollten sich auf Eigenständigkeit
und politische Selbstbestimmung gründen.»
Dies bringe eine stärkere Binnenorientierung

in den Entwicklungsländern mit sich.
Noch deutlicher hat es die am 31. Mai 1989
zu Ende gegangene 10. Weltkonferenz für
Mission und Evangelisation in San Antonio
in Texas formuliert: Die Erwartung, dass
die Länder der Dritten Welt ihre Auslandschulden

zurückzahlen, sei unmoralisch.
Es bestehe «keine Rückzahlungspflicht», da
die Schulden durch die Entwendung von
Rohstoffen bereits mehr als beglichen
seien.2

Die Moral des systemkonformen
Verhaltens

Wenn wir danach fragen, wie diese
unterschiedliche Lagebeurteilung und -bewer-
tung zustande gekommen ist, so müssen wir
das Doppelte feststellen: Die Vertreter des
IWF und der Weltbank als Hüter der
herrschenden Weltwirtschaftsordnung verstehen

das von ihnen repräsentierte kapitalistische

Finanzsystem als wertfrei. Es handelt
sich dabei in ihren Augen um eine mit der

Natur des Menschen übereinstimmende und
von ihm zur Erhaltung, Förderung und
Steigerung seiner Existenz grundsätzlich bejahte

ökonomische Gesetzlichkeit, die in ihrer
immanenten Rationalität allein daran
gemessen werden will, ob sie effektiv ist,
indem sie Wirtschaftswachstum und
zunehmenden Wohlstand für eine zunehmende
Zahl von Menschen ermöglicht. Es gibt
infolgedessen auch nur eine Moral, und eben
diese ist die Moral des systemkonformen
Verhaltens! Ein Beispiel dafür bietet der
«Letter of Intent», den IWF und Weltbank
Schuldnerländern zu diktieren pflegen. Was
haben die in Abhängigkeit geratenen Staaten

zu tun, um in die Lage zu kommen, neue
Kredite aufnehmen zu dürfen? Die Anweisung

zu systemkonformem Verhalten lautet:

1. Die Gehälter im öffentlichen Dienst
sind einzufrieren und Entlassungen sind
vorzunehmen. 2. Die Subventionen für
Grundnahrungsmittel sind zu kürzen. 3.
Importe sind zu liberalisieren und Exporte
anzukurbeln. 4. Die öffentliche Wirtschaft
ist zu privatisieren. 5. Die nationalen
Wechselkurse sind abzuwerten.3 Nur wenn die
Schuldnerstaaten diese fünf Grundforderungen

als finanz- und wirtschaftspolitische
Selbstverpflichtung auf sich nehmen, gibt
es neues Geld. «Sachzwang» beziehungsweise

«Anpassung» nennen das die einen,
«Unterwerfung», «Demütigung» die anderen.

Wie immer: Wer in den Genuss der
Segnungen des Systems kommen will,
muss sich, um an eine Formulierung Arnold
Gehlens zu erinnern, von ihm «konsumieren»

lassen.4
Hiergegen ist von Christen aus Ländern

der Dritten Welt, die gewiss unterschiedlich
hart, aber mittlerweilen doch so gut wie in
allen Gegenden der Erde von der Schuldenkrise

eingeholt worden sind, leidenschaftlich

protestiert worden. Sie warfen und werfen

den Hütern der herrschenden
Weltwirtschaftsordnung unmissverständlich vor,
ihre Augen vor der abgründigen Ambivalenz

des kapitalistischen Systems und also
vor der wachsenden Verelendung der
Menschen in den Entwicklungsländern zu ver-
schliessen. Eine ganze Dimension
gegenwärtiger Wirklichkeit, die Dimension der
Mensch und Natur zerstörenden Kehrseite
der Segnungen des Kapitalismus, werde
beharrlich verdrängt.

45



Der Vorgang dieser Kritik ist bemerkenswert.

Sehen wir im weiteren Sinn von dem
grossen Einspruch einmal ab, der von der
marxistischen Kapitalismuskritik seit der
Mitte des letzten Jahrhunderts vorgetragen
worden ist, und sehen wir im engeren Sinne
auch einmal ab von den warnenden Stimmen

der frühprotestantischen Sozialreformer,

der religiösen Sozialisten und etwa des
Darmstädter Wortes von 1947, so ist hier
gegenüber der Wirtschaft als autonomem
Sachgebiet von der Christenheit zum ersten
Mal wieder seit dem 16. Jahrhundert un-
überhörbar auf den unterschlagenen,
verdrängten, substituierten, aber gleichwohl
nicht aus der Welt zu schaffenden ethischen
und theologischen Aspekt des
Kapitalismusproblems aufmerksam gemacht worden.

Und dies zu einem Zeitpunkt, da eine
Reihe von sozialistischen Ländern begonnen

hat, sich auf nicht unproblematische
Weise von der Vorstellung einer Reformier-
barkeit des Kapitalismus faszinieren zu
lassen!

Das herrschende Wirtschafts- und
Finanzsystem im Widerspruch zum
Ersten Gebot

Wer als Theologe die Verbindung von
Wirtschaft und Ethik zur Diskussion
stellt, wird in der Regel mit dem Einwand
konfrontiert, dass aus der Bibel, aus den
Sätzen des christlichen Glaubens nicht
unmittelbar ethische Handlungsanweisungen

für den Umgang mit einer kapitalistischen

Wirtschaftsordnung abgeleitet werden

können. Die Sozial- oder Wirtschafts-
ethik müsse zuerst die ökonomischen
Realitäten empirisch aufarbeiten, könne
also vom Ansatz her nicht deduktiv vorgehen.

Mir scheint, wir stehen vor einer
Paradoxie, die nach Auflösung verlangt. Denn
einerseits hat dieser Einwand zweifellos
seine Berechtigung. Biblische oder
reformatorische Ordnungsvorstellungen lassen
sich nicht unmittelbar auf die Gesetzlichkeit

der modernen Wirtschaft übertragen.
Freilich ist es gerade diese Gesetzlichkeit,
das heisst die dem herrschenden Finanzsystem

eigene Moral, welche die christliche
Moral in sich aufgesogen, sie ersetzt und

- scheinbar - erübrigt hat. Eben darum ist
auf der anderen Seite zu sagen, dass die

Aussagen der Bibel zur Sache, dass die
Sätze des christlichen Glaubens und also
das in diesen begründete Handeln
angesichts der - in apokalyptischem
Ausmass zerstörerisch gewordenen - Folgen
des Weltkapitalismus eine kritisch
begrenzende Bedeutung gewonnen haben
wie vielleicht niemals zuvor in der
Wirtschaftsgeschichte der ehemals christlichen
Völker!

Hören wir zunächst einen klassischen
Text. Luther schreibt in der Auslegung des
Ersten Gebotes im Grossen Katechismus
von 1529: «Was heisst ein Gott haben oder
was ist Gott? Antwort: Ein Gott heisset das,
dazu man sich versehen soll alles Guten und
Zuflucht haben in allen Nöten. Also dass
ein Gott haben nichts anders ist, denn ihm
von Herzen trauen und glauben, wie ich oft
gesagt habe, dass alleine das Trauen und
Glauben des Herzens machet beide, Gott
und Abegott. Ist der Glaube und Vertrauen
recht, so ist auch Dein Gott recht, und wie-
derümb, wo das Vertrauen falsch und
unrecht ist, da ist auch der rechte Gott nicht.
Denn die zwei gehören zuhaufe: Glaube
und Gott. Worauf Du nun (sage ich) Dein
Herz hängest und verlassest, das ist eigentlich

Dein Gott.»5
Das herrschende kapitalistische Finanz-

und Wirtschaftssystem ist zu einer Art
Abgott, zu einem «Monster» geworden, das
seinen Zwängen alle und jeden unterwirft.
Es stellt als dieses in seiner Eigengesetzlichkeit

den Christen vor die Frage, wie er
ihm gegenüber den Gehorsam gegen das
Erste Gebot zu bewähren gedenke.
Vertrauen auf den falschen Gott führt zu
verheerenden Folgen! Theologische Kapitalismuskritik

muss darum zuerst nach diesen
Folgen fragen und zweitens nach der Art
unserer Reaktion hierauf: Werden wir uns,
bewusst oder unbewusst, länger von dieser
Gesetzlichkeit regulieren lassen? Oder
werden wir auf Grund der Freiheit, zu der
wir berufen sind und die durch die Liebe
tätig ist (Gal 5,6), Möglichkeiten und Wege
finden, das Monster «Kapitalismus» zu
zähmen?6

Die Aufgabe, die uns gestellt ist, lautet,
die Ambivalenz des Systems zu
durchschauen. Auf dieser beruht seine
Verführungskraft. Ein ordentlicher Abgott, der
dem Gott des Ersten Gebotes Konkurrenz

46



machen will, muss sich, wenn er denn
schon nicht originell ist, wenigstens auf
dem Wege der Nachahmung auf die Dialektik

von Enthüllung und Verhüllung verstehen.

Der Gott des Ersten Gebotes, so sagt es
uns das Evangelium, ist der, der sich
enthüllt in der Armut Jesu Christi, der Armut
der Krippe und der Schmach des Kreuzes,
in der verhüllt seine Herrlichkeit sich
darstellt. Was uns im Gegensatz dazu das
herrschende Finanzsystem enthüllt, das ist das
faszinierende Bild einer Überflussgesellschaft

in Reichtum und Wohlstand, was es
uns jedoch verhüllt, das ist das Bild einer
ausgeplünderten Erde und einer Mangelge-
sellschaft in zunehmender Armut und
Verelendung, sind Millionen Hungernder in
den südlichen Ländern, auf deren Kosten
die Akkumulation von Reichtum und die
Konzentration von Macht in den nördlichen
Ländern erfolgten und weiter erfolgen. Diese

Dialektik ist irritierend, ja unverständlich;

sie wird nur verständlich, wenn man
als Lebensgesetz und also als Geheimnis
der Erneuerungsfähigkeit des Kapitalismus
dies erkennt: Je knapper die Ressourcen
werden, umso grösser wird die Attraktion,
die von ihm ausgeht, umso entschlossener
also auch die Bereitschaft der Menschen,
den Versprechungen dieses Systems zu
vertrauen und darum auch ihrerseits seine
Kehrseiten schlicht nicht zur Kenntnis zu
nehmen. Wie ist diese Verblendung zu
deuten?

Thema der apokalyptischen Rede Jesu
sind die Zeichen der Zeit, die auf das Kommen

des Menschensohnes am Ende der
Tage hindeuten: Krieg und Kriegsgeschrei,
Erdbeben und Hungersnöte, Verfolgung
und die Zerstörung des Tempels. Ist, so
müssen wir offenbar fragen, das Faktum
jener Blindheit aus Verblendung heute
ebenfalls eines jener Zeichen, die Jesus im
Evangelium meint? Der konziliare Prozess
der Kirchen ist der Dynamik des kapitalistischen

Wirtschaftssystems diametral
entgegengerichtet: Er ist zentriert um «Gerechtigkeit,

Frieden und die Bewahrung der
Schöpfung». Wir wählen, um eine Zuordnung

der Fakten vorzunehmen, die umgekehrte

Reihenfolge der Begriffe: Wie steht
es um die Bewahrung der Schöpfung und
um den Frieden? Wie steht es um die
Gerechtigkeit?

Zerstörung der Schöpfung und
Friedlosigkeit

Wo die Gesetzlichkeit der Kapitalakkumulation
und des ihr zugeordneten Zinswesens

- vorbei an dem volkswirtschaftlichen
Grundsachverhalt, dass Wertschöpfung nur
durch menschliche Arbeit entsteht - in den
Rang einer ethisch nicht hinterfragten Grösse

erhoben wird und folglich selbstzweckliche

Bedeutung erlangt, da werden wir mit
jener Gegenläufigkeit konfrontiert, die in
der Schuldenkrise an den Tag getreten ist:
Dem Kapitalabfluss aus den Ländern der
sogenannten Dritten Welt entspricht ein
Kapitalüberfluss in der Ersten Welt, ein
Überfluss, der selbstverständlich nicht nur
auf die kapitalistische Art, Entwicklungshilfe

zu leisten, zurückzuführen, aber sehr
wohl auch in ihr begründet ist, und zwar in
einem Masse, das uns tief betroffen machen
muss. Stolz berichtet die Weltbank, dass
Brasilien darum ein Erfolg sei, weil es dem
Lande gelungen wäre, durch strukturelle
Anpassungen, trotz eines Moratoriums, 12
Milliarden Dollar an Zinsen pro Jahr
zurückzuzahlen. Seit 1982 belaufe sich dieser
Betrag auf insgesamt 80 Milliarden - Geld,
das als arbeitsloses Einkommen in die
Gläubigerländer strömt und auf vorerst
unabsehbare Zeit als theoretisch unversieg-
liche Quelle ihre Kassen füllt.7 So wird
denn, wer nach Frankfurt kommt, in der Tat
nachdenklich, wenn er die Skyline betrachtet

und sieht, «dass die prachtvollen
Hochhäuser der Grossbanken zu den grossen
Tempeln unserer Gesellschaft geworden
sind, in denen jedermann anbetet»8.

Die kapitalistische Kredit- und Zinspolitik
zieht für die Länder der Dritten Welt,

deren Regierungen sich blind auf sie eingelassen

haben, den Zwang zur Plünderung
der eigenen Ressourcen nach sich. Man
richtet die eigene Wirtschaft auf die Interessen

der Industrieländer aus in der Hoffnung,
an deren Segnungen teil zu bekommen, und
sieht nicht - oder erst zu spät -, dass durch
diese Massnahme in Wirklichkeit die
ökonomischen und ökologischen Lebensgrundlagen

der eigenen Regionen der Zerstörung
preisgegeben werden. So wird in Brasilien
pro Sekunde wertvoller und für das
Weltklima wichtiger Tropenwald in der Grösse
eines Fussballfeldes durch Rodung oder

47



Feuer vernichtet (jährlich gehen nach
unterschiedlichen Schätzungen auf diese Weise
zwischen 35000 und 200000
Quadratkilometer verloren). «Im vergangenen Jahr

- so José Lutzenberger, brasilianischer
Umweltschützer aus Porto Alegre - habe ganz
Südamerika nahezu ständig unter einer
Rauchwolke brennender Wälder gelegen.
Eine derartige Situation habe es noch nie
gegeben ...»9

In diametralem Gegensatz dazu steht es,
dass die nördliche Welt in ihrem Kapital-
überfluss, dass also namentlich die
Entwicklung der internationalen Finanzmärkte
in den letzten Jahren für das wachsende
mörderische Ungleichgewicht unübersehbar

Zeugnis ablegt. «Fachleute gehen davon
aus, dass ständig Hunderte von Milliarden
Dollar - DER SPIEGEL schätzt die Summe
auf mindestens 500 Milliarden - rund um
den Globus schwappen auf der krampfhaften

Suche nach Anlage. Sie gehören ganz
offensichtlich Leuten, die sie nicht brauchen.

Sie sind also über-flüssig im eigentlichen

Wortsinn.»10 Als van Goghs «Sonnenblumen»

1987 für umgerechnet 70 Millionen

DM unter den Hammer kamen, glaubten

viele Beobachter des Kunstmarktes an
einen Ausrutscher. Das war ein Irrtum. Der
Wahnsinn hatte mittlerweile Methode. Ein
weiteres Blumenbild van Goghs kam im
Spätherbst desselben Jahres auf 90 Millionen,

und diese Marke wurde erst kürzlich,
in der Nacht zum 10. Mai, erneut erreicht, ja
überschritten: Ein früher Picasso erzielte
91 Millionen!11

Es ist offenkundig, dass die
Geldschwemme in den Ländern der Ersten Welt
auf Teilmärkten eine Inflation von ehedem
kaum vorstellbarem Ausmass hervorgebracht

hat. Geldüberfluss befindet sich in
Händen von Leuten, «die keinen Bedarf an
Gebrauchsgütern mehr haben... Es sind
also die Reichen und die Superreichen.
Während eine kleine Minderheit auf dieser
Welt durch den Zinsmechanismus zu
unvorstellbaren Geldvermögen gekommen ist
und kommt, hungern und krepieren Millionen,

um diese wahnsinnige Verlagerung
von Geldvermögen und Kaufkraft zu
vollziehen und weiter zu beschleunigen. In
diesem aberwitzigen Prozess hat sich der Wert
des Geldes verselbständigt und vom Waren-
und Geldwert abgekoppelt. Geld ist vom

Tauschmittel zur eigenständigen Ware und
zum Spekulationsobjekt verkommen.»12

«Die Tatsache, dass durch das Prinzip
von Zins und Zinseszins die Reichen
automatisch immer reicher und die Armen
immer ärmer werden, ist aber nicht das einzige
Elend, das unsere Art, mit Geld umzugehen,

produziert», sagt in seiner eindringenden

Analyse des heutigen Finanzsystems
Willi Haller: «Die fortschreitend sich
beschleunigende Verlagerung der Kaufkraft
und des Geldvermögens von den Schuldnern,

also den Armen, zu den Gläubigern,
also den Reichen, hat auch zur Folge, dass
der Wunsch nach zinsbringender Anlage
der ins Ungeheuerliche wachsenden
Geldvermögen mehr und mehr ins Leere stösst.
Dadurch stellt sich die Aufgabe der
Kapitalvernichtung, aber natürlich nicht zu Lasten
der Geldbesitzer, sondern der Allgemeinheit.

Der beste Weg dazu ist die Rüstung
und deren Finanzierung durch eine wachsende

Staatsverschuldung, wodurch das

Geldvermögen wieder eine zinsbringende
Anlagemöglichkeit findet.»13 R. Reagan hat
für diese Strategie das sinnenfälligste
Beispiel geliefert.

In früheren Zeiten pflegte dieser Vorgang
unausweichlich zum Kriege zu führen.
Heute hat sich die Lage dramatisch geändert;

sie erscheint als weniger kritisch,
seitdem für jedermann deutlich geworden ist,
dass eine kriegerische Auseinandersetzung
den Untergang des «Siegers» ebenso wie
des Besiegten nach sich ziehen würde.
Gleichwohl sind wir den Zwang, Macht
durch Vergleich mit anderer Macht behaupten

zu müssen, nicht losgeworden. Wir
leben im Zeichen des technischen
Fortschritts, der Waffensysteme veralten lässt
und Ersatzbeschaffungen auf dem jeweils
neuesten Stand der Technik unabdingbar
macht. Daneben gibt es auch die überaus
lukrative Möglichkeit der Waffenexporte in
die Länder der südlichen Hemisphäre. Es
wird geschätzt, dass 20 bis 30 Prozent der
Aussenverschuldung des Südens bereits in
den Jahren zwischen 1970 und 1980 direkt
auf Waffenimporte zurückzuführen war:
Waffen für Stellvertreterkriege, die in den
ärmeren Ländern ausgetragen werden;
Waffen aber auch zur Unterstützung
korrupter Militärregime und Eliten, die Krieg
gegen ihre eigenen, gegen sie rebellieren-

48



den Völker führen, deren Grund- und
Menschenrechte sie mit Gewalt in den Boden
treten.

Wir fragen: Bewahrung der Schöpfung?
Erhaltung des Friedens? Es bleibt offenbar
keine andere Antwort als die, unumwunden
festzustellen: Das herrschende Finanzsystem,

die Ausrichtung der Wirtschaft allein
am Profit, hat heute die entgegengesetzte
Folge - die der direkten Zerstörung der
Schöpfung! Doch haben wir theologisch
sofort noch genauer zu formulieren: der
Schöpfung nicht in abstracto, sondern der
Schöpfung dieses Schöpfers, des Gottes
Israels, des Gottes des Ersten Gebots - und
also konkret der Schöpfung, die der «äussere

Grund des Bundes» (K. Barth) ist! Mit
dem Bund aber ist derjenige Gottesfriede
verbunden, der im Alten Testament als
Schalom bezeichnet wird. Er umfasst unser
ganzes Leben, in allen seinen Bereichen.
Eben dieser Friede wird unter uns mit
Macht verhindert. Das Geld, das in die
Rüstungsforschung und -produktion
investiert wird, fehlt im sozialen Bereich; es
fehlt in der Erforschung neuer Möglichkeiten,

die ökologische Katastrophe
aufzuhalten, fehlt bei der Entwicklung einer
umweltfreundlichen Produktion, fehlt im
Bildungswesen, fehlt beim Schaffen von
Arbeitsplätzen, fehlt für die Gesundheitsversorgung

und für die Ernährung.

Unterernährung und Hunger
in der Dritten Welt, strukturelle
Arbeitslosigkeit in der Ersten Welt

Wo die Gesetzlichkeit der Kapitalakkumulation
und des ihr zugeordneten Zinswesens

- vorbei an dem volkswirtschaftlichen
Grundsachverhalt, dass Wertschöpfung nur
durch menschliche Arbeit entsteht - in den
Rang einer ethisch nicht mehr hinterfragten
Grösse erhoben wird und selbstzweckliche
Bedeutung erlangt, da bleibt uns nicht
erspart, auch nach den Rückwirkungen des
westlichen Finanzsystems auf den
Menschen zu fragen. Mit den Teilnehmern des
Ökumenischen Hearings vom August 1988
ist angesichts der Lage der Armen in den
Ländern der Dritten Welt festzustellen: Dieses

System «hat zu unglaublichem Elend
geführt. Zunehmende Beherrschung durch
Geld, Auslandkapital und -technologie so¬

wie Exportdruck haben Subsistenzwirt-
schaften zerstört und Arbeitsplätze vernichtet.

Migration in die Städte und ins Ausland
zerstörten die Gemeinschaftsbande.
Hoffnungslosigkeit und Verzweiflung sowie
Frustration führen unweigerlich zu Gewalt
und Aufruhr.»14 Aber auch für die
Menschen in den nördlichen und westlichen
Industrienationen öffnet die Schere sich
zunehmend zwischen immer weniger sehr
Reichen auf der einen Seite und immer
mehr Armen auf der anderen Seite.

Es dürfte darum nicht länger zweifelhaft
sein, dass die soziale Frage des 19. Jahrhunderts,

die damals - aufgrund des Privateigentums

an den Produktionsmitteln - an der
Not der lohnabhängigen Industriearbeiterschaft

aufgebrochen war, in der sozialen
Frage des 20. Jahrhunderts zurückgekehrt
ist, nur hat sie diesmal weltweite Dimensionen

angenommen: Der auf den technologischen

und ökonomischen Entwicklungsvorsprung
der nördlichen Länder sich gründenden

Akkumulation von ungeheurer
wirtschaftlicher Macht in den Händen einiger
weniger steht in Wahrheit die Bedrohung
durch Verelendung des Lebens aller anderen

gegenüber.
Fragen wir auch hier nach der Rückwirkung

der kapitalistischen Wirtschaftsweise
auf die überwiegende Zahl der Menschen
der Erde, so können wir nicht umhin, uns
vor allem die Tatsache der Unterernährung
der Bevölkerungen in den Ländern der Dritten

Welt und die Geissei der periodisch
wiederkehrenden Hungerkatastrophen vor
Augen zu führen. Die Biologin Aruna Gna-
nadason aus Indien hat in Basel darüber
Alarmierendes berichtet: «Die zunehmende
Verarmung breiter Teile der Bevölkerung
ist eine unvermeidliche Folge des nördlichen

Entwicklungsmodells. Im Süden sterben

zwischen 25 und 30 Prozent aller Kinder,

bevor sie das Alter von fünf Jahren
erreicht haben. In der Hälfte aller Fälle wird
als Todesursache Unterernährung genannt.
Etwa 200 Millionen Kinder sind wegen
Unterernährung in ihrem körperlichen
Wachstum behindert, und weitere Millionen

drohen wegen Vitamin A-Mangels zu
erblinden.»15

Immer wieder weisen die Wirtschaftsexperten

im Süden darauf hin, dass der Hunger

eine Erscheinung ist, die sich aus dem

49



durch das Kartell transnationaler Konzerne
und heimischer Eliten importierten und
oktroyierten eurozentrischen Entwicklungsmodell

ergeben hat. «Gewalt, Armut,
Elend, Hunger und Bedrohungen für die
Zukunft von Mensch und Umwelt nehmen
deshalb so schnell zu, weil die Begriffe von
<entwickelt> und <unterentwickelt>... von
Leuten definiert werden, deren Massstäbe
nicht denen der Betroffenen entsprechen.»
Gegen diese werde vielmehr regelrecht
Krieg geführt, «weil die Völker des Südens
immer tiefer in die Verschuldung gezogen
werden:... politisch gesehen sind Schulden
ein nützliches Instrument in den Händen der
Mächtigen.»16 Als grösstes Schuldnerland
der Welt bekannt ist Brasilien. Nach eigenen

Angaben der Regierung sind hier zwei
Drittel der Bevölkerung unterernährt.
«Wenn ein Brasilianer das Glück hat, den
Mindestlohn zu verdienen, dann muss er
heute viermal länger für eine Mahlzeit
arbeiten als im Jahr 1959... Zwischen 1982
und 1984 ist die Kindersterblichkeit in
Brasilien um 12 Prozent gestiegen und steigt
gegenwärtig immer noch weiter an.. .»17 Ich
fürchte, deutlicher, als es diese Statistik tut,
kann man kaum formulieren, dass es in
Wahrheit die Zukunft ist, die den verarmenden

Völkern durch ein ihnen fremdes
Wirtschafts- und Finanzsystem geraubt wird.
Wie soll, wie kann ihnen Gerechtigkeit
widerfahren unter Bedingungen, die sie von
vornherein zu Verlierern machen?

Der Unterernährung und dem Hunger in
der Dritten Welt entspricht das Problem
struktureller Arbeitslosigkeit in unseren
Breiten. Es ist das Anwachsen des konstanten

Kapitals, des Bestandes an technisch
immer weiter, immer besser entwickelten
Produktionsinstrumenten, das zwangsläufig
jene strukturelle Arbeitslosigkeit nach sich
zieht, der wir uns seit anderthalb Jahrzehnten

gegenübersehen. Mit dieser Entwicklung

wird aber nur noch einmal - diesmal
im engeren Kreis der eigenen Industrienation

- das Problem der Gerechtigkeit
aufgeworfen. Sind sich zwar alle, die gegenwärtig

über Wege zur Überwindung von
Arbeitslosigkeit nachdenken, darin einig, dass
diejenigen die beste Aussicht haben, die
durch mehr Qualifikationen ihre Chance am
Arbeitsmarkt verbessern können, so bleibt
doch offen, was mit Arbeitssuchenden ge-

50

schehen soll, die nicht mehr qualifizierbar
sind oder andere Fähigkeiten aufzuweisen
haben als diejenigen, die - wie technische
Intelligenz - heute am Markt gefordert sind.
«Werden solche Menschen nach dem
Gerechtigkeitsverständnis 'Gleicher Lohn für
gleiche Leistung' behandelt, dann werden
sie notwendig in den Bereich von materieller

Armut mit allen sozialen und psychischen

Folgen verdrängt.»18 Eben dieser
Vorgang ist es, der sich unter unseren Augen

in den Wohlstandsländern immer häufiger

ereignet: Viele Menschen neben uns
erfahren sich als überflüssig. Weil sie für
eine Arbeit, welche Werte schafft, gar nicht
mehr gefragt zu sein scheinen, drohen sie
am Sinn ihrer Existenz zu verzweifeln.

Fragen wir auch hier zum Abschluss:
Was ist das für eine Gerechtigkeit, welche,
als Leistungsgerechtigkeit absolut gesetzt,
Elemente der Ungerechtigkeit enthält, die
zur Propagierung, ja zur stillen Durchsetzung

des Rechts des Stärkeren führen?
Unwillkürlich drängt sich dem Christen
hierbei ein bedrückender Gedanke auf:
Wie, wenn es, nachdem uns die «Tötung
Gottes» gelungen ist, nun auch an die
Ausschaltung des Menschen gehen könnte?
Wiederum müssen wir genauer sagen: nicht
des Menschen in abstracto, sondern des
Menschen in seiner Bestimmung als Gottes
Bundesgenossen, dem Gott in Jesus Christus,

dem «königlichen Menschen», nicht
Erniedrigung und schliessliche Beseitigung
verheissen hat, sondern Erhöhung und Fülle
des Lebens.

Umkehr zum Leben

Die christliche Gemeinde lebt nicht nur in
der «Zeit der Erinnerung», im Rückblick
auf das in Christus geschehene Heilsereignis;

sie lebt ebenso wie Israel auch in der
«Zeit der Erwartung». In dieser gilt es, dem
Herrn den Weg zu bereiten! Gott hat seinem
Volk für den Dienst solcher Wegbereitung
einst das prophetische Zeugnis gegeben,
das Israel Seine Gerechtigkeit offenbart. Mit
Recht ist darum von den Theologen der
Befreiung darauf hingewiesen worden, dass
die Gestaltung des sozialen, wirtschaftlichen

und politischen Lebens nicht von der
Gerechtigkeit Gottes absehen darf. An ihr
als Norm ist vielmehr Mass zu nehmen,



wenn unser Leben nicht, durch Ungerechtigkeit
zersetzt, zur Beute räuberischer Mächte

werden soll. Gott befreit die Schwachen
und Unterdrückten. Er will, dass sie nicht
zuschanden werden, sondern in gerechten
Beziehungen der Mitmenschlichkeit vor
Ihm leben. Darum steht es nicht im Widerspruch

zum Alten Testament, sondern stellt
die unüberbietbare Radikalisierung seines
prophetischen Zeugnisses dar, wenn
angesichts der Nähe des kommenden Reiches
Gottes durch das Wort der kirchlichen
Verkündigung aufgerufen wird zur Umkehr.

Umkehr schliesst freilich nicht die
Meinung in sich, dass menschliches Handeln
Gottes Reich aufrichten könnte, wohl aber
das ungleich wichtigere, befreiende Wissen,

dass Gottes Kommen menschliches
Handeln aufrichtet! Den Zeichen der Zeit
treten insofern die Zeichen des Reiches
gegenüber. Sie entstehen in der Gemeinschaft

von Jüngern Jesu. Sie treten überall
dort in Erscheinung, wo Menschen beginnen,

den Grundbedürfnissen der Geringsten
Rechnung zu tragen (Mt 25,34ff). «Darum
ist es der wichtigste Beitrag der Kirche»,
sagt Ulrich Duchrow, «so als christliche
Gemeinschaft zu leben, dass darin die Regeln
des Reiches Gottes sichtbar werden.»19

Umkehr ereignet sich demnach im Handeln

wie im Glauben, in Taten der Veränderung

wie im Lobpreis und Bekenntnis der
Befreiten. Beides ist zu unterscheiden, aber
nicht zu trennen; beides nimmt Gestalt an
auf dem Boden der Gemeinde, aber nun
doch nicht, um auf deren Raum beschränkt
zu bleiben. Das Reich Gottes ist ja für die
Erkenntnis des Glaubens «die aus der
Verborgenheit herausgetretene, die offenbar
gewordene Weltherrschaft Jesu Christi»!20
Eben sie bezeugt die christliche Gemeinde,
indem ihre Glieder zugleich in der Welt für
die Welt unter besonderer Berücksichtigung

der Gesetzlichkeiten dieser Welt eine
Mitverantwortung wahrnehmen.

Macht man sich klar, dass die Christenheit

insgesamt vorerst vor keinem Problem
«ratloser und betroffener» steht «als vor der
Not der zunehmenden Armut und Verelendung

in den vom Welthandel an den Rand
gedrängten Bevölkerungen dieser Erde»21,
dann ist es ein Zeichen der Hoffnung, dass
inzwischen eine ganze Reihe von
Basisgruppen in den Gliedkirchen des Ökumeni¬

schen Rates der Kirchen sowie einzelne
Christen auf den Appell der VI.
Vollversammlung des ÖRK in Vancouver 1983 mit
einem Neuaufbruch geantwortet haben: Sie
sind eingetreten in den konziliaren Prozess
für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung und haben begonnen, intensiv

darüber nachzudenken, wie jener Not
wirksam zu begegnen sei. Soviel ich sehe,
sind sich die meisten unter ihnen darin
einig, dass das zu einem Götzen gewordene
monetäre System nicht länger seiner entfesselten

Eigengesetzlichkeit überlassen werden

darf, sondern einer anderen Ordnung
des Finanz- und Wirtschaftswesens Raum
zu geben hat, wenn anders der Forderung
nach Gerechtigkeit für die Armen als Gottes
heute uns vordringlich geltendem Anspruch
tatsächlich entsprochen werden soll.

Taten der Veränderung

Von der Schuldenkrise war die Rede und
von der tiefen Abhängigkeit, in die die
verschuldeten Staaten von ihren Geldgebern
geraten sind. Gnadenlos fordern die Gläubiger

nach den Gepflogenheiten des Geldgeschäfts

zum Fälligkeitstermin die Zinsen
ein, auch wenn die Schuldner dadurch total
überfordert werden und in der Regel den
Anpassungszwängen kaum anders als durch
noch grössere Verschuldung entsprechen
können. Die Kirchentagslosung «Unsere
Zeit in Gottes Händen» erinnert uns daran,
dass mit dem Verständnis der Zeit anders
umzugehen ist, als es namentlich unsere -
in unserem Auftrag handelnden und also
ihrerseits unter Sachzwang stehenden - Banken

tun. Israel hat aufgrund seines
Zeitverständnisses einen humaneren Umgang mit
überforderten Schuldnern in seiner Mitte
gekannt: «Alle sieben Jahre sollst Du Erlass
gewähren... Erlassen soll jeder Schuldherr
das Darlehen,das er seinem Nächsten geliehen

hat; er soll seinen Nächsten und Bruder
nicht drängen!» (Dtn 15,lff). Und alle 50
Jahre beging man das Jubel- oder Halljahr
(Lev 25, 8ff). In ihm fielen der Erbbesitz,
den man gegebenenfalls hatte verpfänden
müssen, Acker und Häuser, die veräussert
worden waren, wieder an ihre ursprünglichen

Besitzer zurück. Man wusste darum,
dass Gott, dem Befreier aus der Knechtschaft,

letztlich alles Eigentum gehört!

51



Unsere Sünde besteht offensichtlich darin,

dass wir nicht sagen: «Unsere Zeit in
Gottes Händen», sondern: «Unsere Zeit in
unseren Händen». Eine Schuldenerlassstrategie

nach Art des Deuteronomiums würde
die rigorose Gesetzlichkeit der
Kapitalakkumulation relativieren, uns ihren vorletzten

Charakter anzeigen - dies, dass sie uns
eine letzte Sicherheit nicht bietet. Eben das
darf unserer innersten Natur zufolge nicht
sein! Wir gleichen dem reichen Kornbauern
aus dem Gleichnis von Lukas 12, jenem
Manne, der eine reiche Ernte eingebracht
hat und nun nicht weiss, wohin er mit dem
ganzen Reichtum soll. «Das will ich tun»,
sprach er, «ich will meine Scheunen abbrechen

und grössere bauen und will drein
sammeln alles, was mir gewachsen ist, und
meine Güter; und will sagen zu meiner Seele:

Liebe Seele, du hast einen Vorrat auf viele

Jahre; habe nun Ruhe, iss, trink und habe
guten Mut!» Die Eigengesetzlichkeit unseres,

des siegreichen, freien kapitalistischen
Finanzsystems ist uns offenbar darum so
teuer, weil sie dazu angetan scheint, uns die
Vorläufigkeit unserer Existenz zu verbergen.

Mit ihr verdrängen wir die Angst vor
dem Tode. Fragen wir also: Wäre das Kapital

darum eine so faszinierende Grösse
geworden, und wäre der Kapitalismus darum
eine alle und jeden so sehr bezwingenden
Macht, weil sie uns, die wir das Jenseits
verloren haben, das Diesseits zur Letztwirklichkeit,

zu einer Art künstlichen Ewigkeit
verklärt? Indem wir eine solche Faszination
an uns und mit uns geschehen lassen, hat
die Macht des Todes mitten im Leben schon
von uns Besitz ergriffen. «Aber Gott sprach
zu ihm: Du Narr! Diese Nacht wird man
Deine Seele von dir fordern; und wes wird's
sein, das du bereitet hast?»

Gott, der uns warnen lässt vor solcher
Torheit, ist ein Gott des Lebens, nicht des
Todes! Der Gott des Ersten Gebotes ist der
Gott des Exodus, der sein Volk aus der
Gefangenschaft und aus der Hörigkeit und
Abhängigkeit gegenüber anderen Göttern
befreit. Unter dieser Voraussetzung - der
Begnadung durch das «Geschenk der
Freiheit» - stellt er uns unter die «Forderung der
Freiheit». Und eben diese lautet, dass wir
Seine Gerechtigkeit vor den Menschen
bezeugen, genauer: dass wir in der Nachfolge

des armen, gekreuzigten Christus, in

dem Gott diese seine befreiende Gerechtigkeit
für uns alle aufgerichtet hat, für die

Armen dieser Erde eintreten gegen Geist,
Logik und Praxis der Akkumulation von
Reichtum und Macht in den Händen einiger
weniger auf Kosten dieser vielen Schwachen!

Es gilt, die absolute Gültigkeit und
also die unerbittliche Gnadenlosigkeit des
herrschenden Finanzsystems in Frage zu
stellen, seine Eigengesetzlichkeit aufzubrechen,

sie zu relativieren und in den Dienst
der Gewährleistung der Grundbedürfnisse
derer zu stellen, die auf dieses unser Eintreten

für sie warten.

1 Ecumenical Hearing on the Monetary System and
the Churches' Responsibility, Berlin, August 21-24,
1988, in: Junge Kirche 9/1988, S. 492-500. Die nächsten

Zitate im Text sind dieser Dokumentation
entnommen.

2 Tagesspiegel, 1. Juni 1989.
3 Vgl. R. Tetzlaff, Entwicklungspolitische Monster?
Weltbank und Währungsfonds fördern politische
Radikalisierung, in: Der Überblick 2/1988, S. 45.
4 Moral und Hypermoral. Eine pluralistische Ethik.
Frankfurt/Bonn 1969, S. 75.
5 BSLK 1959(4), S. 560.
6 Zur Verwendung des Begriffs «Monster» in diesem
Zusammenhang vgl. H.M. Enzensberger, Die
Schamanen des internationalen Kapitals, in: Geo III/1988,
S. 183-198.
7 Vgl. Aruna Gnanadason, Die Herausforderung
Europas durch den Süden. Vortrag auf der «Europäischen

Ökumenischen Versammlung Frieden in
Gerechtigkeit», Basel, 15.-21. Mai 1989, in: Junge
Kirche 6/1989, S. 358ff.
8 Willi Haller, Die Zinspeitsche, in: Junge Kirche 7/8/
1988, S. 417ff., S. 419.
9 Bericht über eine Anhörung der Enquete-Kommission

des Bundestages, Tagesspiegel, 3. Mai 1989.
10 Haller, a.a.O., S. 420.
11 Vgl. Kunst im Goldrausch, in: Tagesspiegel, 11.
Mai 1989.
12 Haller, ebd.
13 A.a.O., S.420f.
14 Ecumenical Hearing on the Monetary System and
the Churches' Responsibility, a.a.O., S. 497.
15 A.a.O., S.359.
16 A.a.O., S.363.
17 Nach: Susan George, Debt - A Kind of Low Intensity

Conflict, IDOC Internazionale 3/1988, S. 23.
18 K.H. Dejung, Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit in
unserer Industriestadt. Vortrag auf der Bezirkssynode
Mannheim am 6. November 1987, in: Junge Kirche
7/8/1988, S. 415.
19 IWF und Weltbank in Berlin - und was nun?
Theoökonomische Einsichten, Fragen und Anregungen zur
Weiterarbeit, in: Junge Kirche 1/1989, S. 37.
20 Karl Barth, Christengemeinde und Bürgergemeinde,

Zürich 1946, S. 21.
21 Peter Eicher, Vorwort zu: Karl Barth, der reiche
Jüngling, München 1988, S. 7.

52


	Theologische Kritik des Kapitalismus : die Schuldenkrise als Ausgangspunkt ; Die Moral des systemkonformen Verhaltens ; Das herrschende Wirtschafts- und Finanzsystem im Widerspruch zum Ersten Gebot ; Zerstörung der Schöpfung und Friedlosigkeit ; Unterernährung und Hunger in der Dritten Welt, strukturelle Arbeitslosigkeit in der Ersten Welt ; Umkehr zum Leben ; Taten der Veränderung

