
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 2

Artikel: Thomas Münzer : zum 500. Geburtstag eines Theologen der Befreiung

Autor: Dietschy, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wir hätten kein Herz
oder nicht die geringste Ahnung
von ihrem Leiden
noch
ist jeder Tag Sünde
jeder Tag Mitschuld
jeder Tag Krieg
acht oder zehn oder zwanzig Stunden

am Tag
es müsste irgend etwas
uns den Schlaf rauben
uns bei jedem Schluck Wasser
den Hals verbrennen
uns bei jedem Stück Fleisch
den Magen umdrehen
unsere Ohren zerreissen
ob aller vor Hunger schreienden
Kinder der Welt
ein riesiges

noch nie dagewesenes
Aufbäumen
Mitleiden
ein Kampf ohne Ende
ein Nichtmehrloslassen
ein Nichtmehrausruhen
ein Nichtmehraufgeben
bis
die Berge sich bewegten
und alle Mauern
die unsere Herzen verschliessen
zerfielen
acht oder zehn oder zwanzig Stunden

am Tag
in alle Herzen
ein heiliges Feuer von
Liebe und
Widerstand.

Beat Dietschy

Thomas Münzer
Zum 500. Geburtstag eines Theologen der Befreiung

Vor einiger Zeit rief mich ein Arbeiter aus
der Ostschweiz an. Er habe vor fünf Jahren
meinen Artikel in den Neuen Wegen über
Thomas Münzer gelesen. «Die Begegnung
mit Münzer damals», sagte er mir, «hat
mein Leben verändert.» Von einem engen
und angstmachenden Glauben, der
Gehorsam und Unterordnung fordere, sei er
nun endlich zu einem aufmüpfigen Christsein

gelangt. «Warum», so beklagte er sich
schliesslich, «hat unsereinem die Kirche
einen Theologen wie Thomas Münzer
schlicht und einfach unterschlagen?»

Er hat recht. Münzer ist nicht einfach in
Vergessenheit geraten, er ist unterschlagen
worden. Und weil das nie so recht gelang,
ist das Bild, das von ihm überliefert wurde,
das eines realitätsblinden Schwärmers und
hasserfüllten Eiferers. Noch 1701 erging
eine Art Steckbrief gegen Münzer, der ihn
als Mann mit krankhaft aufgedunsenem,

debilem Gesicht zeigt und als «Erzfanatiker
und Anführer aufrührerischer Bauern»
bezeichnet.

Diesen Ton gab schon Luther an: «Wohlan,

wer den Münzer gesehen hat, der mag
sagen, er habe den Teufel leibhaftig
gesehen.» Warum muss einer so verteufelt
werden? Warum ist ein solches Feindbild
geschaffen worden? Dieser Frage möchte ich
in der folgenden Skizze von Münzers
Lebensweg nachgehen.

Eine Antwort vorweg: Wer zeigt, dass
Macht und Herrschaft oder solche, die sie
innehaben, entbehrlich sind, der verbreitet
ein gefährliches Wissen. Dass man «der
menschlichen Furcht los werden» könnte,
das macht den Herrschenden wie auch den
Beherrschten Angst.

Nicht von ungefähr gingen die offiziellen
Redner zum Münzer-Jubiläum in der DDR
auf Distanz zu dem von ihnen doch jahre-

38



lang in Anspruch genommenen Volkshelden

und werteten statt seiner Luther auf.
Der marxistische Historiker Gerhard
Brendler verhehlte den Grund dafür nicht:
«Im Besitz der Macht sieht die Geschichte
anders aus, als wenn man ohne Macht
gegen die bestehende Gesellschaft angeht.»
Als herrschende Partei benötige man eben
auch «Herrschaftserfahrung aus der
Geschichte».

Luther oder Münzer?

Zu Kontrahenten wurden die beiden
Reformatoren schon zu ihren Lebzeiten deshalb,
weil sie gegenüber Machthabern und
Machtlosen - den Bauern - eine entgegengesetzte

Stellung einnahmen. Münzer war
der Meinung: «Ach Gott, die Pauren (Bauern)

sind arbetselige Lüt. Sie haben ihr
Leben mit der ganz sauren Nahrung zubracht,
auf dass sie den erzgottlosen Tyrannen den
Hals gefüllet haben.» Luther hingegen
konnte sich zu der Äusserung hinreissen
lassen: «Der gemeine Mann muss mit Bürden
beladen sein, sonst wird er zu mutwillig»!

Die Bauern waren mit Bürden beladen:
Der Ausbau der Territorialstaaten mit ihren
Beamten und stehenden Heeren wurde mit
zunehmenden Steuern finanziert, welche
die Grundherren von den Bauern eintrieben,
und der Aufschwung des Handels führte
zum Preiszerfall agrarischer Produkte. Gegen

die zunehmende Verarmung und immer
grössere Abhängigkeit und Rechtlosigkeit
begannen sich die Bauern zu wehren und
beriefen sich dabei aufs alte Recht aus der
Zeit, da Wälder und Felder noch gemeinsames

Eigentum waren, aber auch auf die
Schrift, die sie durch die Reformation nun
kannten.

Luther wandte sich weniger gegen die
sozialen Forderungen der Bauern. Was er
1525 den revoltierenden Bauern und ihrem
Anwalt Münzer als «greuliche Sünde»
vorwarf, war, dass sie sich gegen die Obrigkeiten

auflehnten, denen sie «haben untertänig
und gehorsam zu sein, wie solches Gott
gebeut». «Darum soll hie zuschmeissen,
würgen und stechen, heimlich oder öffentlich,

wer das kann, und gedenken, dass da
nichts Schädlicheres, Giftigeres,
Teuflischeres sein kann, denn ein aufrührerischer
Mensch.»

Die Fürsten, an die das adressiert war,
hielten sich daran. Innert weniger Wochen
wurden die Haufen der Bauern und verbündeten

Städter von den überlegenen Heeren
der reformierten und katholischen Fürsten
aufgerieben. Noch grausamer wütete die
Rache der Sieger, als kein Widerstand mehr
da war. Hunderttausende müssten ihr Leben
lassen. Unter ihnen auch Münzer.

Die Folgen für den Fortgang der
Reformation und der deutschen Geschichte waren
verheerend. Hugo Ball spricht in seinem
Buch «Die Folgen der Reformation» von
einer «Heiligung des Staates durch die
Christlichkeit der Knechtschaft». Er
schreibt das 1924, angesichts der Nachwirkung

lutherischer Obrigkeitspredigt im
Kadavergehorsam des Ersten Weltkriegs.
Die Tragik der Lutherschen Reformation
besteht wohl darin, dass der, der die Freiheit
des Christenmenschen theoretisch gefordert
und auch befördert hatte, sie praktisch
begraben half.

Münzers Politik war eine andere. Es ist
jedoch nicht so, dass es ihm etwa nur um
politische Veränderungen gegangen wäre,
im Gegenteil. Hat Luther den Kampf gegen
die Lotterie mit dem Himmel - den Ablass

- aufgenommen, so hat Münzer doch nicht
nur den gegen die irdische Lotterie geführt,
unter der die Bauern zu leiden hatten. Wurde

er schliesslich zum Revolutionär, dann
nicht weniger um des Glaubens willen als
sein grosser Kontrahent in Wittenberg.

Die umfassende Reformation

Dass Reformation allerdings allein den
Glauben beträfe, ist ein modernes Missverständnis.

«Reformation» hiess im damaligen

Verständnis Beseitigung von Missständen

und Wiederherstellung von Normen
und zielte auf eine Erneuerung der ganzen
Gesellschaft ab. Kritik und Protest betrafen
nicht nur eine verkrustete und korrupte Kirche

und den «Nero zu Rom» (Münzer),
sondern auch die weltliche Macht, die zunehmende

Entrechtung durch die politischen
Instanzen und die mit dem Handel und
Kreditwesen sich rasant zuspitzenden sozialen
Gegensätze.

Als Gegentendenz entwickelten sich in
den Städten wie auf dem Land kommunale
Bewegungen, die nach dem Prinzip der

39



Selbstverwaltung organisierte Gemeinden
anstrebten. Münzer, der den Gemeinsinn
dem Eigensinn und die gemeinen Leute den
feinen Leuten vorzog, gehört in diesen
Zusammenhang der volksreformatorisehen
Bewegungen.

Es beginnt bei ihm damit, dass er auf die
Laien setzt, und nicht auf die «Pfaffen», die
er «eine Plage des armen Volkes» nennt.
Das sind «Herren, die nur fressen und saufen,

suchen Tag und Nacht, wie sie sich
ernähren und viel Lehen kriegen». In
Zwickau, dem Zentrum des erzgebirgischen
Bergbaus, hatten sich diese Widersprüche
schon zugespitzt, als Münzer 1520 dort
Prediger wurde: Durch die Silberminen und die
beginnende Textilmanufaktur waren Patrizier

und Kaufleute und auch die Klöster
reich geworden, viele Handwerker und
Tuchweber aber konnten sich nicht mehr
über Wasser halten.

Unter den verarmten Webergesellen traten

begeisterte Laienprediger auf, die
Zwickauer Propheten, die auf Grund innerer

Eingebungen redeten und in einer
erbitterten Auseinandersetzung mit den zins-
und profitgierigen Franziskanern standen.
Münzer ergreift Partei für sie und predigt
gegen die Mönche, «die mit langen Gebeten
die Häuser der Witwen auffressen». Einem
Freund schreibt er: «Ich habe vor nichts
Angst. Auch wenn die ganze Horde der
Bettelbrüder mich zerfleischen und hinschlachten

will..., solange noch ein Atemzug in
mir ist, will ich diese Heuchlerfratzen nicht
leiden.»

Laien statt Pfaffen

Doch Münzers Engagement ist nicht direkt
ein soziales oder politisches. Was er den
«Pfaffen» vorwirft, ist nicht bloss ihre
Wuchersucht. Schlimmer ist für ihn, dass so
«die armen, groben Menschen durch die
heillosen Schriftgelehrten verführt
werden», dass sie nicht zum Glauben, sondern
hinters Licht geführt werden.

Schriftgelehrte oder «stroherne Docto-
res» nennt Münzer dabei auch diejenigen,
die sich in allem auf die Schrift berufen,
aber dennoch «das arme Volk viel
ungelahrter lassen aus der Kirchen gehen dann
hineyn». Warum? Weil sie dem Volk biblische

Texte vorlegen, «wie man den Hunden

das Brot pfleget vorzuwerfen», ihm aber
nicht helfen, sie aus eigenen Erfahrungen
zu erfassen.

Es ist, als sähe Münzer Jahrhunderte von
protestantischem Textfetischismus und
Fundamentalismus voraus: «Ob du auch schon
die Biblien gefressen hets», wettert er
gegen Luthers Pochen auf den Wortlaut der
Schrift, «hilft dich nit, du musst den scharfen

Pflugschar leiden.» Buchstabenglauben
bleibt tot, meint er damit, wenn keine Er-
kenntis stattfindet - und sie ist nur möglich
durch die «Pflugschar» des Geistes in
praktischen, leibhaftigen Erfahrungen: «Wer do
nicht höret aus dem Munde Gots das rechte
lebendige Wort Gots, was Bibel und was
Babel, ist nicht anders denn ein tot Ding.
Aber Gots Wort, das durch Herz, Hirn,
Haut, Haer, Gebein, Mark, Saft, Macht,
Kraft durchdringet, dorf wol anders herdra-
ben, dan unser nerrischen, hodenseckischen
Doctores tallen.»

Zu erkennen, was wirklich Bibel und was
Babel ist, das traut Münzer den einfachen
Tuchknappen, die aus ihrer Lebenserfahrung

heraus Inspiration empfangen, weit
mehr zu als allen «doctores». Für ihn selber
wurden die durchgemachten Erfahrungen
zum Medium von Glaubenserkenntnis.
Erfahrungen der Enttäuschung, der Anfeindung

und der Flucht: In Zwickau und Prag,
Erfurt, Nordhausen und Halle - überall
wurde er vertrieben. Bemerkenswert ist,
dass er dennoch seinen Anhängern
Gelassenheit empfahl. «Dan yn solcher Anfech-
tunge wyrt der Selen Abgrunt gereumeth,
auff dass er meher und mer erleutert werde,
das unuberwintliche Gezeugnuss des Heyligen

Geysts zu schepffen.»
Predigt und Gottesdienst waren Münzer

deshalb so wichtig, weil die Leute auf solche

Erfahrungen vorbereitet werden müssen.

Darum reformierte er, als er 1523 nach
Allstedt kam, als erstes den Gottesdienst,
indem er die Liturgie ins Deutsche
übersetzte und (zum Teil eigene) Lieder
verwandte, die jeder verstehen konnte. Wiederum

ging es ihm dabei um die Aktivierung
und Mündigkeit der Laien, die zu Trägern
der Verkündigung wurden.

Luther, der noch nicht einmal so weit
gegangen war, eine deutschsprachige Messe

einzuführen, hat ihm dieses praktizierte
«allgemeine Priestertum aller Gläubigen»

40



sehr übelgenommen und ihm vorgeworfen,
er lehre die Rossbuben auf dem Felde
messhalten. Auch die lokalen Herrschaften
sahen die neue Mündigkeit nicht gern, am
wenigsten die altgläubigen.

Die Folgen der Mündigkeit
Die Gottesdienstreform in Allstedt führt
Münzer in Konflikt und Widerstand hinein.
Als nämlich der Graf von Mansfeld seinen
Untertanen den Gottesdienstbesuch in
Allstedt verbietet und deswegen von Münzer
ein «ketzerischer Schalk und Leuteschinder»

genannt wird, beschwert der sich bei
den Landesfürsten. Es kommt zu
Bürgerprotesten und Verhaftungen und schliesslich

zur berühmten Fürstenpredigt Münzers
vor Herzog Johann von Sachsen und seinem
Sohn.

Münzer nimmt darin kein Blatt vor den
Mund: «Denn so die Christenheit nicht solt
apostolisch werden..., warum solt man
dann predigen?» Er fordert seine Landesherren

auf, der Reformation nicht nur mit
blossen Lippenbekenntnissen, sondern mit
Taten zum Durchbruch zu verhelfen, und
stellt sie schliesslich vor eine Entscheidung:
«Solt ihr nu rechte Regenten sein, so müst
ihr das Regiment bei der Wurzeln anheben
und wie Christus befohlen hat... Gebt uns
keine schalen Fratzen vor, dass die Kraft
Gottes es tun soll ohn eur Zutun des
Schwerts.»

Mit dem «Schwert» ist die Macht der
Obrigkeit gemeint. Wo sie die aber nicht
«als Gottes Dienerin zum Guten» braucht,
wie es in Römer 13 heisst, so soll sie,
folgert Münzer, ihr genommen und dem Volk
gegeben werden.

Die Entscheidung zum Ungehorsam

Obwohl Münzer nach dieser mutigen Predigt

unter Zensur gestellt wird (er veröffentlicht

sie trotzdem) und einige seiner Anhänger

verhört und verhaftet werden, bleibt er
noch immer beim Protest mit Worten. Zum
Ungehorsam ruft er erst auf, als sich die
Stadt mit Glaubensflüchtlingen füllt und
diese an ihre Obrigkeiten ausgeliefert werden

sollen:
«Dye Fluchtigen werden alle Tage kommen,

sollen wyr uns die Tyrannen zu Freun¬

de machen myt dem Geschrey der armen
Leuthe?... Eyn Christe sol den andern nicht
also ganz gemmerlich auf dye Fleischbank
opfern. Und so diye grossen Hense das
nicht lassen wollen, sol man yhn das Regiment

nehmen.»
Daraufhin droht Münzer - nachdem

Luther in einem Sendbrief (oder eher Steckbrief)

die Fürsten vor dem «auffrurischen
Geist» gewarnt hat - selber die Verhaftung.
Er muss aus Allstedt fliehen. In Mül-
hausen ergeht es ihm ähnlich, obwohl auch
hier die Bürger der Stadt mehrheitlich
zu ihm halten. Erst in Nürnberg verfasst
er schliesslich seine «Hochverursachte
Schutzrede und Antwort wider das gaist-
lose, sanftlebende Fleisch zu Wittenberg»
(Luther), in der er noch einmal seinen
Standpunkt erläutert, dass «ein ganze Ge-
main Gewalt des Schwerts hab» und «die
Fürsten keine Herren, sondern Diener des
Schwerts sein».

Er schliesst die Flugschrift mit den
Worten: «Wiewohl sich der Goliath auf sein
Panzer und Schwert verliess, so wird's ihn
der David wol lernen...das Volk wird frei
werden und Gott will allein der Herr
darüber sein.»

Das weist schon auf den Bauernaufstand
hin, der unterdessen begonnen hatte. Münzer

zögerte nicht lange, sich ihm anzu-
schliessen, und war von Ostern bis Pfingsten

1525 - also recht kurze Zeit - das, was
sein Bild geprägt hat: Rebell und Anführer
der Bauern. Er organisierte den Widerstand
in Thüringen, nahm Kontakte mit den
süddeutschen Bauern und den Schweizer Täufern

auf und hat auch in der Schweiz mit
konfisziertem Klostergut Waffen eingekauft.

Die reichten aber bei weitem nicht aus.
Bei Frankenhausen wurden die Bauern,
während sie das Pfingstlied «Komm Heiliger

Geist, Herre Gott» anstimmten, vom
Geschützfeuer der Fürsten niedergemacht.
Über 5000 fielen auf der Flucht, Münzer
wurde gefangen, gefoltert und hingerichtet.

Aber auch der tote Münzer machte den
Siegern noch lange Kummer. Sein Geist,
schrieb der Amtmann von Allstedt an die
kurfürstlichen Räte zu Weimar, ist «allzeit
dermassen in die Weibspersonen gebildt,
dass er schwerlicher bei ihnen denn bei den
Männern auszutilgen sei».

41



Ein Theologe der Befreiung in der
Reformation - 4 Thesen zur Aktualität
Thomas Münzers:

1. Befreiende Spiritualität
Luther setzt auf die Schrift als Fundament
des Glaubens. Für Münzer, der von der
deutschen Mystik herkommt, ist die
«Ankunft des Glaubens» nicht anders als durch
das Wirken des Geistes im Abgrund der
Seele möglich. Das ist allerdings nicht spi-
ritualistisch, sondern fast materialistisch zu
verstehen: Das Wort muss leibhaftig erfahren

werden und durch «Herz, Hirn, Haut
und Haar» durchdringen.

Zum Glauben gelangt man nur durch
Erfahrungen, meint Münzer. Dass der Glaube
einfach geschenkt würde, bezeichnet Münzer

als einen Versuch, gleich «durch Fenster

einzusteigen». Er betont die Wege, die
gegangen werden müssen, und die Arbeit
an der eigenen «Entgröbung». Dazu gehört
das Aufgeben des «gedichteten» (eingebildeten)

Glaubens und das Fahrenlassen aller
Sicherheiten: Erst in der «allerhöchsten
Unwissenheit», im «Unglauben» kann sich
die Ankunft des Glaubens ereignen.

Glaubenserfahrung ist ein schmerzhafter
Prozess der inneren Umwandlung, der auch
mit Entscheidungen verbunden ist: «Ihr
künnet nit Gott und den Reichtümern
dienen. Wer dieselbigen Ehr und Güter zum
Besitzer nimmt, der muss zuletzt ewig von
Gott leer gelassen werden.»

Spiritualität im Sinne Münzers ist also
nicht Pflege eines schönen Innenlebens,
sondern Praxis der Selbstveränderung.
Nicht Innerlichkeitskult ist gemeint,
sondern eine Tempelreinigung der Seele: Das
Innere wird leergefegt und «von den Wurzeln

der Abgötterei» befreit. Das heisst:
«Die Macht der Welt wird überwunden, die
im Herzen viel tausendfältiger dann
auswendig ist.»

Das ist genuine Spiritualität der Befreiung.

Und es versteht sich, dass sie auch aufs
Auswendige sich auswirkt.

2. Münzer als Pädagoge der Befreiung

Münzer kann auch als Erwachsenenbildner
oder besser: als Pädagoge der Befreiung
verstanden werden. Denn sein Bildungsmo¬

dell, das auf Erfahrung, Selbstveränderung
und Mündigkeit des Volkes setzt, stellt
einen Gegenpol dar zur verschulten und
verbeamteten Form der Wissensvermittlung,
die auf dem Wissensmonopol des Lehrenden

aufbaut.
Die Autorität der Schrift, die im lutherischen

Protestantismus jene des Papstes
ersetzt hat, ist an der Ausbildung des modernen

Wissenschafts- und Expertenglaubens
wohl nicht ganz unschuldig. Für Hugo
Ball jedenfalls war die Verbeamtung des
Wissens mit einer kulturellen Enteignung
und Entmündigung des gemeinen Volkes
verbunden: «Der Katheder ward zum Berg
Sinai, wo Gott sich unterhielt mit dem
Herrn Professor. Kanonische Buchweisheit
verbreitete das Vorurteil, dass nur der
Gelehrte, nicht aber der Bauer philosophieren
könne.»

Münzer hat sich nicht weniger ironisch
über die Arroganz der «Geleiten» geäussert,

«die gern das Gezeügnus des Geists
Jesu auf die Hohen Schul bringen» wollten:
«Die Schriftgelerten sollen schöne Bücher
lesen, und der Paur (Bauer) soll in zuhören,
denn der Glaub kumpt durchs Gehöre. Ach
ja, da haben sie einen feinen Griff funden;
der wurde vii erger Buben an die Stat der
Pfaffen und Münch setzen denn vom Anbeginn

der Welt geschehen ist.»
Münzer hat an ihre Stelle die Laien

gesetzt. Seine Gottesdienstreform zielte darauf

ab, dass sie — wie es in Basisgemeinden
heute geschieht - von Hörenden zu
Sprechenden und eigentlichen Trägern der
Verkündigung werden. Ohne ein Umdenken
und Lernprozesse war dies Ziel nicht zu
erreichen, das war ihm klar. «Derhalben
mustu, gemeiner Man, selber gelert werden,
auf dass du nicht lenger verfüret werdest.»

3. Aufklärung: was Bibel und Babel

Mündigkeit bedeutet, sich kein X für ein U
vormachen zu lassen und unterscheiden zu
können, «was Bibel und was Babel» oder
was rechtes und falsches Leiden ist. Münzer
hat den Leidenserfahrungen einen hohen
Stellenwert eingeräumt und nicht weniger
als Luther eine Theologie des Kreuzes
entwickelt. Niemals aber dürfte das Kreuz zur
Rechtfertigung von Knechtschaft und fremdem

Leiden missbraucht werden: dass «der

42



Unschuldige solte sich also lassen peinigen,
darumb dass sich der gotlose Tyranne
behilft wider den Frummen, sagende: Ich
muss dich marteren, Christus hat auch geli-
ten, du solt mir nit widerstreben... das wer
ein gross Verderbnus. Es muss höchlich
unterschaiden werden, nachdem die Verfolger

die pesten Christen sein wollen.»
Der Mystiker Münzer hat einen scharfen

Blick für die realen Lebensbedingungen.
«Mit allen Worten und Werken machen sie
es ja also, das der arme Man nicht lesen
lerne vorm Bekümernus der Narung.»
Luther aber predige «unverschempt, der arme
Man soll sich von den Tyrannen lassen
schinden und schaben. Wenn wii er denn
lernen, die Schrift lesen?»

In seiner Polemik gegen den «Doctor
Lügner» (Luther) ist er nicht zimperlich.
Sie führt ihn aber zu einer für die damalige
Zeit einmaligen und mit dem Ansatz heutiger

Befreiungstheologen verwandten Analyse

struktureller Gewalt und ihrer ideologischen

Verschleierungen.
Als erstes deckt er die ungerechten

Machtstrukturen auf: «Sich zu, die Grundsuppe

des Wuchers, der Dieberei und
Rauberei sein unser Herrn und Fürsten, nemen
alle Creaturen zum Aigenthumb. Die Visch
im Wasser, die Vögel im Luft, das Gewechs
auf Erden muss alles ir sein.» Dann legt er
die ideologisch-politischen Rechtfertigungen

bloss, welche Religion und Moral zur
Aufrechterhaltung des Unrechts missbrauchen:

«Darüber lassen sie dann Gottes Ge-
pot ausgeen unter die Armen und sprechen:
Got hat gepoten, du solt ni Stelen.»

Münzer entlarvt also die scheinheilige
Haltung der Herrschenden, welche nur die
Verletzung des geltenden Rechts sehen

wollen, nicht aber Unrechts- und
Gewaltverhältnisse, deren Urheber oder Nutznies-
ser sie selber sind. «So sie nun alle
Menschen verursachen, den armen Ackerman,
Handwerkman und alles, das da lebet,
schinden und schaben» und einer «sich
dann vergreift am allergeringsten, so muss
er'henken: Do saget denn der Doctor Lügner:

Amen.»
Münzers luzide Schlussfolgerung lautet:

«Die Herren machen das selber, dass in der
arme Man feind wird. Die Ursach des Auf-
rurs wollen sie nit wegtun, wie kann es die
Lenge gut werden? So ich das sage, muss

ich aufrürisch sein, wol hin.» Ohne Gerechtigkeit

kein Frieden.

4. Die Furchtlosigkeit

Am folgenreichsten ist wohl, was Münzer
seinen Landesherren ins Gesicht zu sagen
wagte: «die Fürsten seyn den Frommen
nicht erschrecklich». Der Satz steht wörtlich

in dem sonst von Luther so gern
bemühten 13. Kapitel des Römerbriefs. So,
wie ihn Münzer versteht, hat er eine
überraschende Pointe sowohl für die Fürsten wie
für die Frommen.

Für die Fürsten deshalb, weil sich aus
Münzers Laienmystik ein völlig neues
Staats- und Obrigkeitsverständnis ergibt: Er
ist der erste, der Römer 13 im Sinne der
Volkssouveränität deutet! Münzer lehnt ja
Obrigkeit nicht ab, ist sie doch, wie Paulus
sagt, von Gott eingesetzt, «zur Strafe über
den, der Böses tut», und als «Gottes Dienerin

dir zu gut». Wenn sie aber ihre Macht
von Gott erhalten hat, folgert Münzer, dann
heisst das, «dass die Fürsten keine Herren,
sondern Diener des Schwerts sein».

Ist Obrigkeit «Dienerin Gottes», so hat
sie - modern gesprochen - eine Funktion.
Wenn sie diese aber nicht erfüllt, wenn sie
ihre Macht missbraucht, dann hat sie nach
Münzers Deutung keine Legitimität: «Do
hat yhr Gewalt auch ein Ende, sye wirt in
kurzer Zeit dem gemeinen Volk gegeben
werden.»

Das ist für ihn der Fall, wenn Fürsten ihre
Macht als absolute verstehen und zu Tyrannen

werden. Dann nämlich verhindern sie
das Freiwerden von Furcht und Abhängigkeit

und die Ankunft des Glaubens, die sie
nach Münzers Verständnis doch zu befördern

hätten. Denn «der Schlüssel der Kunst
Gottes ist der, das man dye Leuthe domit
regire, das sye Got lernen alleyne forchten».

Gottesfurcht - das ist das eigentlich
Revolutionäre an Münzer - heisst nicht etwa,
furchtsam und folgsam zu sein, sie muss im
Gegenteil «reine sein ohn alle Menschen-
und Kreaturenfurcht». Fromm sein ist also
ohne Zivilcourage nicht möglich und
verpflichtet zum Abbau von aller Furcht und
Gewalt: «es bezeugen fast alle Ortheyl in
der Schrift, das dye Creatura müssen frey
werden, sol sunst das reyne Wort Gottis
auffgehen».

43


	Thomas Münzer : zum 500. Geburtstag eines Theologen der Befreiung

