Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 2

Artikel: Thomas Minzer : zum 500. Geburtstag eines Theologen der Befreiung
Autor: Dietschy, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143521

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wir hitten kein Herz

oder nicht die geringste Ahnung

von ithrem Leiden

noch

ist jeder Tag Siinde

jeder Tag Mitschuld

jeder Tag Krieg

acht oder zehn oder zwanzig Stunden
am Tag

es miisste irgend etwas

uns den Schlaf rauben

uns bei jedem Schluck Wasser

den Hals verbrennen

uns bei jedem Stiick Fleisch

den Magen umdrehen

unsere Ohren zerreissen

ob aller vor Hunger schreienden

Kinder der Welt

ein riesiges

noch nie dagewesenes

Aufbaumen

Mitleiden

ein Kampf ohne Ende

ein Nichtmehrloslassen

ein Nichtmehrausruhen

ein Nichtmehraufgeben

bis

die Berge sich bewegten

und alle Mauemn

die unsere Herzen verschliessen

zerfielen

acht oder zehn oder zwanzig Stunden
am Tag

in alle Herzen

ein heiliges Feuer von

Liebe und

Widerstand.

Beat Dietschy

Thomas Minzer

Zum 500. Geburtstag eines Theologen der Befreiung

Vor einiger Zeit rief mich ein Arbeiter aus
der Ostschweiz an. Er habe vor fiinf Jahren
meinen Artikel in den Neuen Wegen liber
Thomas Miinzer gelesen. «Die Begegnung
mit Miinzer damals», sagte er mir, «hat
mein Leben verindert.» Von einem engen
und angstmachenden Glauben, der Ge-
horsam und Unterordnung fordere, sei er
nun endlich zu einem aufmiipfigen Christ-
sein gelangt. «Warum», so beklagte er sich
schliesslich, «hat unsereinem die Kirche
einen Theologen wie Thomas Miinzer
schlicht und einfach unterschlagen?»

Er hat recht. Miinzer ist nicht einfach in
Vergessenheit geraten, er ist unterschlagen
worden. Und weil das nie so recht gelang,
ist das Bild, das von ihm iiberliefert wurde,
das eines realititsblinden Schwirmers und
hasserfiillten FEiferers. Noch 1701 erging
eine Art Steckbrief gegen Miinzer, der ihn
als Mann mit krankhaft aufgedunsenem,

38

debilem Gesicht zeigt und als «Erzfanatiker
und Anfiihrer aufriihrerischer Bauern» be-
zeichnet.

Diesen Ton gab schon Luther an: «Wohl-
an, wer den Miinzer gesehen hat, der mag
sagen, er habe den Teufel leibhaftig gese-
hen.» Warum muss einer so verteufelt wer-
den? Warum ist ein solches Feindbild ge-
schaffen worden? Dieser Frage mochte ich
in der folgenden Skizze von Miinzers
‘Lebensweg nachgehen.

Eine Antwort vorweg: Wer zeigt, dass
Macht und Herrschaft oder solche, die sie
innehaben, entbehrlich sind, der verbreitet
ein gefédhrliches Wissen. Dass man «der
menschlichen Furcht los werden» konnte,
das macht den Herrschenden wie auch den
Beherrschten Angst.

Nicht von ungefahr gingen die offiziellen
Redner zum Miinzer-Jubildum in der DDR
auf Distanz zu dem von ihnen doch jahre-



lang in Anspruch genommenen Volkshel-
den und werteten statt seiner Luther auf.
Der marxistische Historiker Gerhard
Brendler verhehlte den Grund dafiir nicht:
«Im Besitz der Macht sieht die Geschichte
anders aus, als wenn man ohne Macht ge-
gen die bestechende Gesellschaft angeht.»
Als herrschende Partei bendtige man eben
auch «Herrschaftserfahrung aus der Ge-
schichte».

Luther oder Miinzer?

Zu Kontrahenten wurden die beiden Refor-
matoren schon zu ihren Lebzeiten deshalb,
weil sie gegeniiber Machthabern und
Machtlosen — den Bauern — eine entgegen-
gesetzte Stellung einnahmen. Miinzer war
der Meinung: «Ach Gott, die Pauren (Bau-
ern) sind arbetselige Liit. Sie haben ihr Le-
ben mit der ganz sauren Nahrung zubracht,
auf dass sie den erzgottlosen Tyrannen den
Hals gefiillet haben.» Luther hingegen
konnte sich zu der Ausserung hinreissen las-
sen: «Der gemeine Mann muss mit Biirden
beladen sein, sonst wird er zu mutwillig»!

Die Bauern waren mit Biirden beladen:
Der Ausbau der Territorialstaaten mit ihren
Beamten und stehenden Heeren wurde mit
zunehmenden Steuern finanziert, welche
die Grundherren von den Bauern eintrieben,
und der Aufschwung des Handels fiihrte
zum Preiszerfall agrarischer Produkte. Ge-
gen die zunehmende Verarmung und immer
grossere Abhingigkeit und Rechtlosigkeit
begannen sich die Bauern zu wehren und
beriefen sich dabei aufs alte Recht aus der
Zeit, da Wilder und Felder noch gemeinsa-
mes Eigentum waren, aber auch auf die
Schrift, die sie durch die Reformation nun
kannten.

Luther wandte sich weniger gegen die
sozialen Forderungen der Bauern. Was er
1525 den revoltierenden Bauern und ihrem
Anwalt Miinzer als «greuliche Siinde» vor-
warf, war, dass sie sich gegen die Obrigkei-
ten auflehnten, denen sie «haben untertinig
und gehorsam zu sein, wie solches Gott
gebeut». «Darum soll hie zuschmeissen,
wiirgen und stechen, heimlich oder 6ffent-
lich, wer das kann, und gedenken, dass da
nichts Schédlicheres, Giftigeres, Teufli-
scheres sein kann, denn ein aufriihrerischer
Mensch.»

Die Fiirsten, an die das adressiert war,
hielten sich daran. Innert weniger Wochen
wurden die Haufen der Bauern und verbiin-
deten Stddter von den iiberlegenen Heeren
der reformierten und katholischen Fiirsten
aufgerieben. Noch grausamer wiitete die
Rache der Sieger, als kein Widerstand mehr
da war. Hunderttausende mussten ihr Leben
lassen. Unter ihnen auch Miinzer.

Die Folgen fiir den Fortgang der Refor-
mation und der deutschen Geschichte waren
verheerend. Hugo Ball spricht in seinem
Buch «Die Folgen der Reformation» von
einer «Heiligung des Staates durch die
Christlichkeit der Knechtschaft». Er
schreibt das 1924, angesichts der Nachwir-
kung lutherischer Obrigkeitspredigt im
Kadavergehorsam des Ersten Weltkriegs.
Die Tragik der Lutherschen Reformation
besteht wohl darin, dass der, der die Freiheit
des Christenmenschen theoretisch gefordert
und auch befordert hatte, sie praktisch be-
graben half.

Miinzers Politik war eine andere. Es ist
jedoch nicht so, dass es ihm etwa nur um
politische Verdnderungen gegangen wire,
im Gegenteil. Hat Luther den Kampf gegen
die Lotterie mit dem Himmel — den Ablass
— aufgenommen, so hat Miinzer doch nicht
nur den gegen die irdische Lotterie gefiihrt,
unter der die Bauern zu leiden hatten. Wur-
de er schliesslich zum Revolutiondr, dann
nicht weniger um des Glaubens willen als
sein grosser Kontrahent in Wittenberg.

Die umfassende Reformation

Dass Reformation allerdings allein den
Glauben betriife, ist ein modernes Missver-
standnis. «Reformation» hiess im damali-
gen Verstdndnis Beseitigung von Missstén-
den und Wiederherstellung von Normen
und zielte auf eine Erneuerung der ganzen
Gesellschaft ab. Kritik und Protest betrafen
nicht nur eine verkrustete und korrupte Kir-
che und den «Nero zu Rom» (Miinzer), son-
dern auch die weltliche Macht, die zuneh-
mende Entrechtung durch die politischen
Instanzen und die mit dem Handel und Kre-
ditwesen sich rasant zuspitzenden sozialen
Gegensitze.

Als Gegentendenz entwickelten sich in
den Stddten wie auf dem Land kommunale
Bewegungen, die nach dem Prinzip der

39



Selbstverwaltung organisierte Gemeinden
anstrebten. Miinzer, der den Gemeinsinn
dem Eigensinn und die gemeinen Leute den
feinen Leuten vorzog, gehort in diesen Zu-
sammenhang der volksreformatorischen
Bewegungen.

Es beginnt bei ihm damit, dass er auf die
Laien setzt, und nicht auf die «Pfaffen», die
er «eine Plage des armen Volkes» nennt.
- Das sind «Herren, die nur fressen und sau-
fen, suchen Tag und Nacht, wie sie sich
ernghren und viel Lehen kriegen». In
Zwickau, dem Zentrum des erzgebirgischen
Bergbaus, hatten sich diese Widerspriiche
schon zugespitzt, als Miinzer 1520 dort Pre-
diger wurde: Durch die Silberminen und die
beginnende Textilmanufaktur waren Patri-
zier und Kaufleute und auch die Kloster
reich geworden, viele Handwerker und
Tuchweber aber konnten sich nicht mehr
liber Wasser halten.

Unter den verarmten Webergesellen tra-
ten begeisterte Laienprediger auf, die
Zwickauer Propheten, die auf Grund inne-
rer Eingebungen redeten und in einer erbit-
terten Auseinandersetzung mit den zins-
und profitgierigen Franziskanern standen.
Miinzer ergreift Partei fiir sie und predigt
gegen die Monche, «die mit langen Gebeten
die Hauser der Witwen auffressen». Einem
Freund schreibt er: «Ich habe vor nichts
Angst. Auch wenn die ganze Horde der Bet-
telbriider mich zerfleischen und hinschlach-
ten will..., solange noch ein Atemzug in
mir ist, will ich diese Heuchlerfratzen nicht
leiden.»

Laien statt Pfaffen

Doch Miinzers Engagement ist nicht direkt
ein soziales oder politisches. Was er den
«Pfaffen» vorwirft, ist nicht bloss ihre Wu-
chersucht. Schlimmer ist fiir ihn, dass so
«die armen, groben Menschen durch die
heillosen Schriftgelehrten verfithrt wer-
den», dass sie nicht zum Glauben, sondern
hinters Licht gefiihrt werden.
Schriftgelehrte oder «stroherne Docto-
res» nennt Miinzer dabei auch diejenigen,
die sich in allem auf die Schrift berufen,
aber dennoch «das arme Volk viel unge-
lahrter lassen aus der Kirchen gehen dann
hineyn». Warum? Weil sie dem Volk bibli-
sche Texte vorlegen, «wie man den Hunden

40

das Brot pfleget vorzuwerfen», ihm aber
nicht helfen, sie aus eigenen Erfahrungen
zu erfassen.

Es ist, als sihe Miinzer Jahrhunderte von
protestantischem Textfetischismus und Fun-
damentalismus voraus: «Ob du auch schon
die Biblien gefressen hets», wettert er ge-
gen Luthers Pochen auf den Wortlaut der
Schrift, «hilft dich nit, du musst den schar-
fen Pflugschar leiden.» Buchstabenglauben
bleibt tot, meint er damit, wenn keine Er-
kenntis stattfindet — und sie ist nur moglich
durch die «Pflugschar» des Geistes in prak-
tischen, leibhaftigen Erfahrungen: «Wer do
nicht horet aus dem Munde Gots das rechte
lebendige Wort Gots, was Bibel und was
Babel, ist nicht anders denn ein tot Ding.
Aber Gots Wort, das durch Herz, Hirn,
Haut, Haer, Gebein, Mark, Saft, Macht,
Kraft durchdringet, dorf wol anders herdra-
ben, dan unser nerrischen, hodenseckischen
Doctores tallen.»

Zu erkennen, was wirklich Bibel und was
Babel ist, das traut Miinzer den einfachen
Tuchknappen, die aus ihrer Lebenserfah-
rung heraus Inspiration empfangen, weit
mehr zu als allen «doctores». Fiir ihn selber
wurden die durchgemachten Erfahrungen
zum Medium von Glaubenserkenntnis. Er-
fahrungen der Enttduschung, der Anfein-
dung und der Flucht: In Zwickau und Prag,
Erfurt, Nordhausen und Halle — iiberall
wurde er vertrieben. Bemerkenswert ist,
dass er dennoch seinen Anhdngern Gelas-
senheit empfahl. «Dan yn solcher Anfech-
tunge wyrt der Selen Abgrunt gereumeth,
auff dass er meher und mer erleutert werde,
das unuberwintliche Gezeugnuss des Heyli-
gen Geysts zu schepffen.»

Predigt und Gottesdienst waren Miinzer
deshalb so wichtig, weil die Leute auf sol-
che Erfahrungen vorbereitet werden miis-
sen. Darum reformierte er, als er 1523 nach
Allstedt kam, als erstes den Gottesdienst,
indem er die Liturgie ins Deutsche liber-
setzte und (zum Teil eigene) Lieder ver-
wandte, die jeder verstehen konnte. Wieder-
um ging es ihm dabei um die Aktivierung
und Miindigkeit der Laien, die zu Trigern
der Verkiindigung wurden.

Luther, der noch nicht einmal so weit
gegangen war, eine deutschsprachige Mes-
se einzufiihren, hat ihm dieses praktizierte

“«allgemeine Priestertum aller Gldubigen»



sehr iibelgenommen und ihm vorgeworfen,
er lehre die Rossbuben auf dem Felde mess-
halten. Auch die lokalen Herrschaften sa-
hen die neue Miindigkeit nicht gern, am
wenigsten die altglaubigen.

Die Folgen der Miindigkeit

Die Gottesdienstreform in Allstedt fiihrt
Miinzer in Konflikt und Widerstand hinein.
Als ndmlich der Graf von Mansfeld seinen
Untertanen den Gottesdienstbesuch in All-
stedt verbietet und deswegen von Miinzer
ein «ketzerischer Schalk und Leuteschin-
der» genannt wird, beschwert der sich bei
den Landesfiirsten. Es kommt zu Biirger-
protesten und Verhaftungen und schliess-
. lich zur berithmten Fiirstenpredigt Miinzers
vor Herzog Johann von Sachsen und seinem
Sohn. '

Miinzer nimmt darin kein Blatt vor den
Mund: «Denn so die Christenheit nicht solt
apostolisch werden..., warum solt man
dann predigen?» Er fordert seine Landes-
herren auf, der Reformation nicht nur mit
blossen Lippenbekenntnissen, sondern mit
Taten zum Durchbruch zu verhelfen, und
stellt sie schliesslich vor eine Entscheidung:
«Solt ihr nu rechte Regenten sein, so miist
ihr das Regiment bei der Wurzeln anheben
und wie Christus befohlen hat... Gebt uns
keine schalen Fratzen vor, dass die Kraft
Gottes es tun soll ohn eur Zutun des
Schwerts.» .

Mit dem «Schwert» ist die Macht der
Obrigkeit gemeint. Wo sie die aber nicht
«als Gottes Dienerin zum Guten» braucht,
wie es in Romer 13 heisst, so soll sie, fol-
gert Miinzer, ihr genommen und dem Volk
gegeben werden.

Die Entscheidung zum Ungehorsam

Obwohl Miinzer nach dieser mutigen Pre-
digt unter Zensur gestellt wird (er veroffent-
licht sie trotzdem) und einige seiner Anhin-
ger verhort und verhaftet werden, bleibt er
noch immer beim Protest mit Worten. Zum
Ungehorsam ruft er erst auf, als sich die
Stadt mit Glaubensfliichtlingen fiillt und
diese an ihre Obrigkeiten ausgeliefert wer-
den sollen:

«Dye Fluchtigen werden alle Tage kom-
men, sollen wyr uns die Tyrannen zu Freun-

de machen myt dem Geschrey der armen
Leuthe?... Eyn Christe sol den andern nicht
also ganz gemmerlich auf dye Fleischbank
opfern. Und so diye grossen Hense das
nicht lassen wollen, sol man yhn das Regi-
ment nehmen.»

Daraufhin droht Miinzer — nachdem
Luther in einem Sendbrief (oder eher Steck-
brief) die Fiirsten vor dem «auffrurischen
Geist» gewarnt hat — selber die Verhaftung.
Er muss aus Allstedt fliehen. In Miil-
hausen ergeht es ihm dhnlich, obwohl auch
hier die Biirger der Stadt mehrheitlich
zu ihm halten. Erst in Niimberg verfasst
er schliesslich seine «Hochverursachte
Schutzrede und Antwort wider das gaist-
lose, sanftlebende Fleisch zu Wittenberg»
(Luther), in der er noch einmal seinen
Standpunkt erldutert, dass «ein ganze Ge-
main Gewalt des Schwerts hab» und «die
Fiirsten keine Herren, sondern Diener des
Schwerts sein».

Er schliesst die Flugschrift mit den
Worten: «Wiewohl sich der Goliath auf sein
Panzer und Schwert verliess, so wird’s ihn
der David wol lernen...das Volk wird frei
werden und Gott will allein der Herr dar-
iiber sein.»

Das weist schon auf den Bauernaufstand
hin, der unterdessen begonnen hatte. Miin-
zer zOgerte nicht lange, sich ihm anzu-
schliessen, und war von Ostern bis Pfing-
sten 1525 — also recht kurze Zeit — das, was
sein Bild geprégt hat: Rebell und Anfiihrer
der Bauern. Er organisierte den Widerstand
in Thiiringen, nahm Kontakte mit den siid-
deutschen Bauern und den Schweizer Téu-
fern auf und hat auch in der Schweiz mit
konfisziertem Klostergut Waffen einge-
kauft.

Die reichten aber bei weitem nicht aus.
Bei Frankenhausen wurden die Bauern,
wihrend sie das Pfingstlied «Komm Heili-
ger Geist, Herre Gott» anstimmten, vom
Geschiitzfeuer der Fiirsten niedergemacht.
Uber 5000 fielen auf der Flucht, Miinzer
wurde gefangen, gefoltert und hingerichtet.

Aber auch der tote Miinzer machte den
Siegern noch lange Kummer. Sein Geist,
schrieb der Amtmann von Allstedt an die
kurfiirstlichen Réte zu Weimar, ist «allzeit
dermassen in die Weibspersonen gebildt,
dass er schwerlicher bei ihnen denn bei den
Minnern auszutilgen sei».

41



Ein Theologe der Befreiung in der
Reformation — 4 Thesen zur Aktualitat
Thomas Miinzers:

1. Befreiende Spiritualitit

Luther setzt auf die Schrift als Fundament
des Glaubens. Fiir Miinzer, der von der
deutschen Mystik herkommt, ist die «An-
kunft des Glaubens» nicht anders als durch
das Wirken des Geistes im Abgrund der
Seele moglich. Das ist allerdings nicht spi-
ritualistisch, sondern fast materialistisch zu
verstehen: Das Wort muss leibhaftig erfah-
ren werden und durch «Herz, Hirn, Haut
und Haar» durchdringen.

Zum Glauben gelangt man nur durch Er-
fahrungen, meint Miinzer. Dass der Glaube
einfach geschenkt wiirde, bezeichnet Miin-
zer als einen Versuch, gleich «durch Fen-
ster einzusteigen». Er betont die Wege, die
gegangen werden miissen, und die Arbeit
an der eigenen «Entgrobung». Dazu gehort
das Aufgeben des «gedichteten» (eingebil-
deten) Glaubens und das Fahrenlassen aller
Sicherheiten: Erst in der «allerhochsten
Unwissenheit», im «Unglauben» kann sich
die Ankunft des Glaubens ereignen.

Glaubenserfahrung ist ein schmerzhafter
Prozess der inneren Umwandlung, der auch
mit Entscheidungen verbunden ist: «lhr
kiinnet nit Gott und den Reichtiimern die-
nen. Wer dieselbigen Ehr und Giiter zum
Besitzer nimmt, der muss zuletzt ewig von
Gott leer gelassen werden.»

Spiritualitat im Sinne Miinzers ist also
nicht Pflege eines schonen Innenlebens,
sondern Praxis der Selbstverdnderung.
Nicht Innerlichkeitskult ist gemeint, son-
dern eine Tempelreinigung der Seele: Das
Innere wird leergefegt und «von den Wur-
zeln der Abgoétterei» befreit. Das heisst:
«Die Macht der Welt wird iiberwunden, die
im Herzen viel tausendféltiger dann aus-
wendig ist.»

Das ist genuine Spiritualitit der Befrei-
ung. Und es versteht sich, dass sie auch aufs
Auswendige sich auswirkt.

2. Miinzer als Padagoge der Befreiung

Miinzer kann auch als Erwachsenenbildner
oder besser: als Piadagoge der Befreiung
verstanden werden. Denn sein Bildungsmo-

42

dell, das auf Erfahrung, Selbstverdnderung
und Miindigkeit des Volkes setzt, stellt ei-
nen Gegenpol dar zur verschulten und ver-
beamteten Form der Wissensvermittlung,
die auf dem Wissensmonopol des Lehren-
den aufbaut.

Die Autoritdt der Schrift, die im lutheri-
schen Protestantismus jene des Papstes er-
setzt hat, ist an der Ausbildung des moder-
nen Wissenschafts- und Expertenglaubens
wohl nicht ganz unschuldig. Fiir Hugo
Ball jedenfalls war die Verbeamtung des
Wissens mit einer kulturellen Enteignung
und Entmiindigung des gemeinen Volkes
verbunden: «Der Katheder ward zum Berg
Sinai, wo Gott sich unterhielt mit dem
Herm Professor. Kanonische Buchweisheit
verbreitete das Vorurteil, dass nur der Ge-
lehrte, nicht aber der Bauer philosophieren
konne.»

Miinzer hat sich nicht weniger ironisch
iiber die Arroganz der «Gelerten» gedus-
sert, «die gern das Gezeiignus des Geists
Jesu auf die Hohen Schul bringen» wollten:
«Die Schriftgelerten sollen schéne Biicher
lesen, und der Paur (Bauer) soll in zuhoren,
denn der Glaub kumpt durchs Gehore. Ach
ja, da haben sie einen feinen Griff funden;
der wurde vil erger Buben an die Stat der
Pfaffen und Miinch setzen denn vom Anbe-
ginn der Welt geschehen ist.»

Miinzer hat an ihre Stelle die Laien ge-
setzt. Seine Gottesdienstreform zielte dar-
auf ab, dass sie — wie es in Basisgemeinden
heute geschieht — von Horenden zu Spre-
chenden und eigentlichen Tragern der Ver-
kiindigung werden. Ohne ein Umdenken
und Lernprozesse war dies Ziel nicht zu
erreichen, das war ihm klar. «Derhalben
mustu, gemeiner Man, selber gelert werden,
auf dass du nicht lenger verfiiret werdest.»

3. Aufklarung: was Bibel und Babel

Miindigkeit bedeutet, sich kein X fiir ein U
vormachen zu lassen und unterscheiden zu
konnen, «was Bibel und was Babel» oder
was rechtes und falsches Leiden ist. Miinzer
hat den Leidenserfahrungen einen hohen
Stellenwert eingerdumt und nicht weniger
als Luther eine Theologie des Kreuzes ent-
wickelt. Niemals aber diirfte das Kreuz zur
Rechtfertigung von Knechtschaft und frem-
dem Leiden missbraucht werden: dass «der

b



Unschuldige solte sich also lassen peinigen,
darumb dass sich der gotlose Tyranne be-
hilft wider den Frummen, sagende: Ich
muss dich marteren, Christus hat auch geli-
ten, du solt mir nit widerstreben... das wer
ein gross Verderbnus. Es muss hochlich
unterschaiden werden, nachdem die Verfol-
ger die pesten Christen sein wollen.»

Der Mystiker Miinzer hat einen scharfen
Blick fiir die realen Lebensbedingungen.
«Mit allen Worten und Werken machen sie
es ja also, das der arme Man nicht lesen
lerne vorm Bekiimernus der Narung.» Lu-
ther aber predige «unverschempt, der arme
Man soll sich von den Tyrannen lassen
schinden und schaben. Wenn wil er denn
lernen, die Schrift lesen?»

In seiner Polemik gegen den «Doctor
Liigner» (Luther) ist er nicht zimperlich.
Sie fiihrt ihn aber zu einer fiir die damalige
Zeit einmaligen und mit dem Ansatz heuti-
ger Befreiungstheologen verwandten Ana-
lyse struktureller Gewalt und ihrer ideologi-
schen Verschleierungen.

Als erstes deckt er die ungerechten
Machtstrukturen auf: «Sich zu, die Grund-
suppe des Wuchers, der Dieberei und Rau-
berei sein unser Herrn und Fiirsten, nemen
alle Creaturen zum Aigenthumb. Die Visch
im Wasser, die Vogel im Luft, das Gewechs
auf Erden muss alles ir sein.» Dann legt er
die ideologisch-politischen Rechifertigun-
gen bloss, welche Religion und Moral zur
Aufrechterhaltung des Unrechts missbrau-
chen: «Dariiber lassen sie dann Gottes Ge-
pot ausgeen unter die Armen und sprechen:
Got hat gepoten, du solt ni stelen.»

Miinzer entlarvt also die scheinheilige
Haltung der Herrschenden, welche nur die
Verletzung des geltenden Rechts sehen
wollen, nicht aber Unrechts- und Gewalt-
verhiltnisse, deren Urheber oder Nutznies-
ser sie selber sind. «So sie nun alle Men-
schen verursachen, den armen Ackerman,
Handwerkman und alles, das da lebet,
schinden und schaben» und einer «sich
dann vergreift am allergeringsten, so muss
er-henken: Do saget denn der Doctor Liig-
ner: Amen.»

Miinzers luzide Schlussfolgerung lautet:
«Die Herren machen das selber, dass in der
arme Man feind wird. Die Ursach des Auf-
rurs wollen sie nit wegtun, wie kann es die
Lenge gut werden? So ich das sage, muss

ich aufriirisch sein, wol hin.» Ohne Gerech-
tigkeit kein Frieden.

4. Die Furchtlosigkeit

Am folgenreichsten ist wohl, was Miinzer
seinen Landesherren ins Gesicht zu sagen
wagte: «die Fiirsten seyn den Frommen
nicht erschrecklich». Der Satz steht wort-
lich in dem sonst von Luther so gern be-
miihten 13. Kapitel des Romerbriefs. So,
wie ihn Miinzer versteht, hat er eine iiberra-
schende Pointe sowohl fiir die Fiirsten wie
fiir die Frommen.

Fiir die Fiirsten deshalb, weil sich aus
Miinzers Laienmystik ein vollig neues
Staats- und Obrigkeitsverstindnis ergibt: Er
ist der erste, der Romer 13 im Sinne der
Volkssouverdnitdt deutet! Miinzer lehnt ja
Obrigkeit nicht ab, ist sie doch, wie Paulus
sagt, von Gott eingesetzt, «zur Strafe iliber
den, der Bdses tut», und als «Gottes Diene-
rin dir zu gut». Wenn sie aber ihre Macht
von Gott erhalten hat, folgert Miinzer, dann
heisst ‘das, «dass die Fiirsten keine Herren,
sondern Diener des Schwerts sein».

Ist Obrigkeit «Dienerin Gottes», so hat
sie — modern gesprochen — eine Funktion.
Wenn sie diese aber nicht erfiillt, wenn sie
ihre Macht missbraucht, dann hat sie nach
Miinzers Deutung keine Legitimitit: «Do
hat yhr Gewalt auch ein Ende, sye wirt in
kurzer Zeit dem gemeinen Volk gegeben
werden.»

Das ist fiir ihn der Fall, wenn Fiirsten ihre
Macht als absolute verstehen und zu Tyran-
nen werden. Dann ndmlich verhindern sie
das Freiwerden von Furcht und Abhingig-
keit und die Ankunft des Glaubens, die sie
nach Miinzers Verstdndnis doch zu befér-
dern hitten. Denn «der Schlussel der Kunst
Gottes ist der, das man dye Leuthe domit
regire, das sye Got lernen alleyne forchten».

Gottesfurcht — das ist das eigentlich Re-
volutionire an Miinzer — heisst nicht etwa,
furchtsam und folgsam zu sein, sie muss im
Gegenteil «reine sein ohn alle Menschen-
und Kreaturenfurcht». Fromm sein ist also
ohne Zivilcourage nicht moglich und ver-
pflichtet zum Abbau von aller Furcht und
Gewalt: «es bezeugen fast alle Ortheyl in
der Schrift, das dye Creaturn mussen frey
werden, sol sunst das reyne Wort Gottis
auffgehen».

43



	Thomas Münzer : zum 500. Geburtstag eines Theologen der Befreiung

