
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 1

Artikel: Nennt mich nicht "Schwester"! : Von Menschen, Geschwistern, Frauen
und Männern in der Kirche

Autor: Hefft, Gesine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kung dermassen total und bedrohend ist,
dass sie mit gewaltfreien Mitteln nicht
beseitigt werden kann (Populorum Progressio,
Nr. 31).

1 Vgl. Leonhard Ragaz, Sollen und können wir die
Bibel lesen und wie?, Zürich 1948 (2. Aufl.), S. 28f.;
J.S. Croatto, Die Bibel gehört den Armen. Perspektiven

einer befreiungstheologischen Hermeneutik,
München 1989, bes. S. 32ff.
2 Ragaz, Von der Revolution der Bibel. Das Unservater,

Zürich 1943, S. 17.
3 Vgl. Ragaz, Sollen..., S. 26.
4 Ragaz, Das Glaubensbekenntnis. Zur Bekenntnisfrage,

Zürich 1942, S. 8.
5 So Visser't Hooft, nach: Ottmar Fuchs, «Umstürzlerische»

Bemerkungen zur Option der Diakonie hierzulande,

in: Deutscher Caritasverband (Hg.), Caritas '85.
Jahrbuch des Deutschen Caritasverbandes, Freiburg
i.Br. 1985, S. 28.

6 Vgl. Erwin Eckert, Sind wir Marxisten?, in: Breipohl

R. (Hg.), Dokumente zum religiösen Sozialismus
in Deutschland, München 1972, S. 112ff. - Die
Differenzierung im Marxismusbegriff hat auch Eingang
gefunden in die offiziellen Lehrschreiben der Katholischen

Kirche (vgl. Octogesima adveniens, Nr. 33).
7 Vgl. Ragaz, Von Christus zu Marx - von Marx zu
Christus, Wernigerode am Harz 1929, S. 13ff., 52ff.
8 Vgl. Boff, Zum Gebrauch des «Marxismus» in der
Theologie, in: Rottländer P. (Hg.), Theologie der
Befreiung und Marxismus, Münster 1986, S. 38f.
9 Vgl. dazu Boff, a.a.O., S. 39f.; H.-J. Prien,
Lateinamerikanische Befreiungstheologie und Marxismus,
EZW-Texte (hg. von der Evangelischen Zentralstelle
für Weltanschauungsfragen), Impulse Nr. 27, Stuttgart

1988, S. lOf.
10 Vgl.Texte von Puebla, Bonn 1979, Nr. 531ff.; Norbert

Greinacher, Die Kirche der Armen. Zur Theologie

der Befreiung, München 1985, S. 55ff.; Manfred
Böhm, Gottes Reich und Gesellschaftsveränderung,
Münster 1988, S., 188ff.

Gesine Hefft

Nennt mich nicht «Schwester»!
Von Menschen, Geschwistern, Frauen und Männern
in der Kirche

Visionen gegen die Unruhe

Nach meiner Vision von einem
partnerschaftlichen Miteinander von Frauen und
Männern in der Kirche bin ich gefragt worden.

Da fällt natürlich auch mir zuerst Galater

3,28 ein: Gemeinschaft in Jesus Christus
jenseits der Geschlechterdifferenz, ein von
den Spannungen des Geschlechterkampfes
gereinigtes Miteinander als Vorstufe zur
Aufhebung aller Unterschiede, zur
Wiederherstellung der Einheit, die Gott selbst in

der Schöpfung auseinandergenommen hat
(«schuf sie als Mann und Frau»). Das Ziel:
Menschen werden; die geschlechtsübergreifende,

tendenziell die geschlechtslose
Gemeinschaft; die menschliche Kirche.

Dann fällt mir noch die «geschwisterliche
Kirche» ein. »Brüder» waren schon

immer beliebt in Predigt, Kirchenlied und
kirchlicher Alltagsspräche. Nun, da sich die
«Schwestern» bemerkbar machen, ist
Erweiterung auf Geschwister angesagt.

Aber sind das wirklich meine Visionen?

16



Oder übernehme ich nicht nur einfach, was
überall zu hören ist und unablässig
beschworen wird in dieser unruheträchtigen
Zeit von Frauenhearings, von Frauendekade
und Geschlecht als Thema einer EKD-Syn-
ode? Manche, die die Menschen- und
Geschwisterlösung für die Geschlechterfrage
propagieren, machen mich stutzig. Warum
gehen diese beiden Denkmodelle so glatt
über die Lippen, wo doch der reale Alltag
zwischen den Frauen und Männern in der
Kirche so uneben und widerständig ist?

Unruhestifterin Sexualität -
Ordnungssystem Familie

Meine These: Die Modelle «Menschen-Kirche»
und «Geschwister-Kirche» sind u.a.1

deswegen so attraktiv, weil sie das Miteinander

von Frauen und Männern entsexuali-
sieren. «Menschen» sind des unterscheidenden

Merkmals «Geschlecht» beraubt, und
zwischen Schwestern und Brüdern liegt die
Sexualität zumindest auf Eis - freilich auch
oft auf Glatteis.

Mit der Sexualität hat sich die christliche
Kirche von jeher schwergetan. Am besten
über die Zeiten hinweg ist ihr immer noch
die Kontrolle, die Domestizierung (im Zölibat,

in der Ehe) gelungen. Sexualität (und
die Gestalt, in der sie heterosexuellen Männern

gegenübertritt) ist gefährlich, böse,
schlecht, niedrig. Ausgelebte Sexualität, die
Augenblicke von Nähe bis hin zur
Verschmelzung, von Leidenschaft bis hin zur
Ekstase, von Autonomie bis hin zur Anarchie,

von Liebe bis hin zur Todessehnsucht
miteinschliesst, macht Angst, muss klein
und harmlos gehalten werden. Dem Inzest-
Tabu sei Dank!

Die Vision von geschlechtsloser
Gemeinschaft im Menschen- und
Geschwister-Modell scheint mir so vor allem2 als
Ausdruck von Abwehr, von nicht zugelassenem

bzw. gelungenem (sexuellen) Reifen
und Erwachsenwerden. «Schwester» und
«Bruder» ist eine dem Familiensystem
entnommene Anrede. Familie ist qua Funktion
gekennzeichnet (nicht notwendigerweise
negativ!) durch Autoritätsgefälle,
Abhängigkeit, Kindsein. Geschwister sind wichtig,

auch im Erwachsenenalter. Aber wer
keine Geschwister hat, kann trotzdem gut
leben, und wer nur Geschwister kennt,

bleibt dem Familiensystem infantil verhaftet.

Am Talar zu erkennen, aber nicht zu
unterscheiden

Verdächtig ist mir die Vision der tendenziell

geschlechtslosen Gemeinschaft auch
deswegen, weil sie, so wie wir nun einmal
konstruiert sind, etwas wegdenkt, etwas zu
denken verbietet, weil darin also Unterdrük-
kung, Beherrschung am Werk sein muss. So
wie mir angedient wird, dass die männliche
Rede immer auch das Weibliche
einschliesst, mich mitmeint, in Wirklichkeit
doch menschliche Rede ist, so könnte es ja
sein, dass die geschlechtslose Gemeinschaft
in der Kirche durch die männliche schon als
ausreichend abgedeckt angesehen wird:
menschlich männlich menschlich. Frauen

als Nicht-Männer wären immer schon
mit dabei, in welcher Ecke auch immer.
Daran muss ich denken, wenn mir ein
Oberkirchenrat vom «doch weithin geglückten
Miteinander von Männern und Frauen in
unserer Kirche» spricht.

Verdächtig ist mir auch die Gleichläufigkeit
der herrschenden Denkmuster: Männer

und Nicht-Männer, Verheiratete und Nicht-
Verheiratete, Pfarrer(innen) und Nicht-
Pfarrer(innen). Geschlechtslose Gemeinschaft:

Auf den ersten Blick lassen sich
Pfarrerinnen und Pfarrer nicht unterscheiden,

jedenfalls nicht annähernd so leicht
wie Pfarrer(innen) von Nicht-Pfarrern/
Nicht-Pfarrerinnen. Diesen Abstand zu spüren

zu bekommen, ist Teil meiner alltäglichen

Gemeinschaftserfahrung als NichtMann

und Nicht-Pfarrer(in) in dieser Kirche.

Vision: Frauen und Männer bleiben

Es klärt sich: «Menschen-Kirche» und
«Geschwister-Kirche» sind nicht meine
Visionen. Nennt mich nicht Schwester!
Meine Vision geht über den Familien-Kinder-Horizont

hinaus. Sie beruht auf einem
Konzept von Erwachsensein, in dem die
Unterschiede zwischen Frauen und Männern

nicht aufgehoben, sondern kultiviert
gelebt werden. Meine Vision geht aus von
starken, konfliktfähigen Persönlichkeiten,
die einander nicht abhängig lassen oder

17



machen müssen; die zueinander streben,
ohne einander zu vereinnahmen oder ineinander

aufzugehen; die einander sein und
gehen lassen können und deutlich voneinander

abgegrenzt sind, ohne den Kontakt zu
verlieren; die (das Angstmachende an der)
Sexualität aushalten, leben und geniessen
können.

Ich nenne meine Vision gereinigte Polarität,

Rückkehr zu Genesis 1,27. Nur dieses:

«... und schuf sie als Mann und Frau»;
und nicht mehr und nicht überfrachtet mit
«Hauptsein» und «Herrschaft über» und
«Abglanz» und «der Mann liebt, die Frau
fürchtet/ehrt/gehorcht» (je nach Übersetzung).

Was heisst «gereinigte Polarität»? Polarität3

zwischen Frau und Mann ist biologisch
gegeben. Ich kann das jeweils andere nicht
sein. Die Geschlechtsrollen sind aber über
dieses biologisch gegebene Mass hinaus
polarisiert. Dabei sind Herrschaftsinteressen

im Spiel: Die Polarisierungen sind
immer mit Be- bzw. Abwertungen verbunden.

Die Überbesetzung und Überbewertung

der Geschlechterdifferenz ist die
Grundlage des Patriarchats. Sie ermöglicht
Männern die Unterordnung, Ausschaltung
und gewalttätige Inbesitznahme von Frauen.

Davon gilt es die biologisch gegebene
Polarität zu reinigen.

«Polarität»

- heisst: Spannung, Dynamik, ständige
Balance, Momente des Gleichgewichts
- heisst auch: Anderssein, Fremdsein,
Abstand, Gegenübersein, Abstossung,
nichtdeckungsgleich, Nicht-Verstehen, Nicht-
Erfühlen-Können
- heisst auch: Interesse, Neugier, Attraktion,

Bereicherung, eine andere Welt.
Meine Vision ist, dass dies alles ausgehalten

wird, dass Polarität nicht auseinander-,

aber auch nicht in sich zusammenfällt;
dass das Bemühen ständig ist, zu balancieren

und ein Gleichgewicht herzustellen;
dass dies mit einer gewissen Leichtigkeit
geschieht und immer wieder für Momente
auch gelingt. «Partnerschaftliches Miteinander»

als Vision heisst für mich: Die Polarität

— die von Ungerechtigkeit und Dominanz

gereinigte Polarität - der Geschlechter
voll und bewusst erleben und leben, sie
gestalten und gut finden.

18

Das ist eine Vision, weil die Realität
anders ist: Die Bewegung, das Austarieren der
Gewichte ist angehalten, Ungleichgewichte
sind festgezurrt. Versuche, etwas zu verrük-
ken, erzeugen Knirschen, Heisslaufen,
erneuten Stillstand: Verletzungen, Häme,
verschämtes oder schamloses Ausspielen von
Blossen, Schwäche, Abhängigkeit.

Zwischenvision

Frauen und Männer, die für sich und
untereinander ein Stück weitergekommen sind in
Richtung «gereinigte Polarität», nehmen
die - historisch gewordene und sozial gegebene

- strukturelle Ungerechtigkeit in
Angriff und reissen den Schleier weg, der
«Gemeinschaft» heisst.

These: Frauen und Männer reden und
verhalten sich von unterschiedlichen
historischen und gesellschaftlichen Standorten
aus zum Thema «Frauen und Männer».
Gerade in kirchlichen Kreisen neigen wir
dazu, diese unterschiedlichen Ausgangspunkte

zu nivellieren, ohne sie aufgearbeitet
zu haben. Wir machen «Gemeinschaft»,

ohne zu wissen, wer am Tisch sitzt. Oberhalb

der Tischplatte wird gepflegt gespeist
und Konversation gemacht, unterhalb werden

die Tritte ausgetauscht.
Dagegen: Noch nicht «Gemeinschaft» ist

angesagt, sondern genaues Hinschauen,
Pro-Vokation, Konfrontation. Wenn wir auf
Gemeinschaft machen, tun wir nicht nur
den letzten Schritt zuerst. Wir verschleiern
und stabilisieren damit zugleich die
weiterdauernde strukturelle Ungleichheit,
Ungerechtigkeit und Gewalt.

Es ist auffallend, dass es uns ausgerechnet
in bezug auf unsere Geschlechtsrollen

schwerfällt, uns zu unserer historischen und
sozialen Identität zu bekennen. Ich bin
immer Phänotyp (ich, wie ich bin) und
Prototyp (ich, wen ich repräsentiere). Wenn wir
als Deutsche in die Sowjetunion fahren und
mit den Spuren des Dritten Reiches
konfrontiert sind, wird uns das klar; ebenso,
wenn wir uns mit Dritte-Welt-Problemen
auseinandersetzen: Ich verhalte mich
anders, aber ich weiss, dass wir Industrieländer

die Entwicklungsländer ausbeuten.. .Ich
behaupte, dass es im Verhältnis Frauen-
Männer genauso ist.

These: Individuell verändertes Verhalten



ändert strukturelle Ungerechtigkeit nicht,
wenn es sich als Spiegel und Katalysator
dem kollektiven Charakter des Geschlechts
verweigert. An der sexuellen Gewalt gegen
Mädchen und Frauen ändert sich nichts
durch Männer, die sich distanzieren: «Ich
bin anders, ich vergewaltige keine Frauen.»
An der Benachteiligung der Frau im öffentlichen

Leben ändert sich nichts durch Männer,

die sagen: «Ich benachteilige keine
Frau.» Strukturen benachteiligen Frauen
und begünstigen Männer - auch die, die
anders sind und vielleicht sogar die angebotenen

Vergünstigungen ausschlagen. Und
Frauen, die gleichberechtigt und gleichbezahlt

im Beruf arbeiten und sich damit
zufrieden geben, ändern nichts daran, dass
Frauen nach wie vor die niedrigsten
Gehaltsgruppen oder die ungesicherten
Arbeitsverhältnisse unter sich verteilen. Sie
tragen auch nichts dazu bei, dass Frauen
ganze Frauen werden können und in der
Familie nur die Hälfte; dass Männer begreifen,

dass sie nur die Hälfte der Menschheit
sind und dafür ganz werden. Gerade Frauen
und Männer, die es «begriffen» haben und
versuchen, es individuell anders zu machen,
müssen die soziale Haut mitziehen und
mitverändern, von der sie als Frauen und Männer

nicht loskommen.

Partnerschaftliches Miteinander in der
Zwischenvision

Verletzungen, Kränkungen, Ungerechtigkeit,
Nichtverstehen und all das, was die

Realität ist, wird wenigstens zugelassen,
wird nicht beschönigt, nicht abgewehrt und
weggeredet. Wir sind stark genug, dass wir
uns sagen können, wo wir uns wehtun, wo
wir uns fremd sind, wo wir uns hassen. Die
Ungerechtigkeitssituation, die sich immer
neu konstituiert (weil sie strukturell ist),
wird ständig bearbeitet, überwunden in
tausend konkreten Einzelsituationen. Es wird
gestritten und geklärt, es wird - gemeinsam
- bedauert und getrauert, es gibt kleine
Versuche, es anders zu machen im Wissen darum,

wie heikel, störbar, in jedem Moment
zerbrechlich solche Versuche sind.4

Und von der Zwischenvision aus sei noch
einmal der Fortschritt zur Vision formuliert:

Die Ungerechtigkeitssituation ist nicht
mehr strukturell, das historische Erbe ist

aufgearbeitet. Ungerechtigkeit entsteht nur
noch situativ aus der mit der Polarität
unvermeidlich gegebenen Fremdheit,
Missverständlichkeit, Andersartigkeit von
Sichtweisen, Empfindungen und Bedürfnissen.
Wir sind wachsam: Übersetzung der Polarität

und deren strukturelle Neufestschreibung

- sei es als Patriarchat, sei es als
Matriarchat - haben keine Chance.

Und es wird sich zeigen: Was da polar
anders ist, ist zwar wichtig und existenziell
bedeutsam, aber es ist nicht alles. Frauen
und Männer haben vieles gemeinsam oder
könnten vieles gemeinsam haben. Es wird
sich zeigen, dass Männer nicht erst zu Frauen

werden, ja nicht einmal «weibliche
Anteile» in sich entdecken müssen, um
fürsorglich sein, um Kranke besuchen und
waschen, um beim Altennachmittag Kaffee
kochen und ausschenken und nachher die
Tassen abwaschen zu können. Es wird sich
zeigen, dass Frauen nicht erst Männer werden

und nicht einmal «männliche Seiten» in
sich aktivieren müssen, um Entscheidungsund

Leitungsverantwortung übernehmen,
um öffentlich sprechen und gehört werden
zu können.

1 Ich schreibe «u.a.», weil sie auf ihre freundliche
Weise gewiss noch andere Unruhestifterinnen
neutralisieren: die Machtfrage, die Frage der Arbeitsteilung...

2 Ich schreibe «vor allem», weil ich natürlich nicht in
Abrede stelle, dass in «Menschlichkeit» und
«Geschwisterlichkeit» andere, sittlich hochstehende
Verhaltensnormen mitschwingen.
3 Den folgenden Gedankengang hat Helga Spitzer auf
einer Studientagung der Sektion regionaler Bildungszentren

in der Deutschen Evangelischen
Arbeitsgemeinschaft für Erwachsenenbildung vorgestellt; vgl.
auch P.M. Zulehner, Gesellschaftliche Zumutungen,
Geschlechtsrollen und Probleme ihres Wandels, in:
Arbeitsgemeinschaft für katholische Familienbildung
(Hg.), Machen Männer die Ehe kaputt? Zur Rolle des
Mannes in Ehe, Familie und Beruf, Bonn 1988.
4 Vgl. dazu das Informationspapier «Wir: Frauen und
Männer», Nr. 86-87/1989 der Deutschen Evangelischen

Arbeitsgemeinschaft für Erwachsenenbildung,
Schillerstrasse 58, D-7500 Karlsruhe 1.

19


	Nennt mich nicht "Schwester"! : Von Menschen, Geschwistern, Frauen und Männern in der Kirche

