
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 1

Artikel: Der Kampf um Recht und Gerechtigkeit : der Religiöse Sozialismus und
die Theologie der Befreiung

Autor: Böhm, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Böhm

Der Kampf um Recht und Gerechtigkeit
Der Religiöse Sozialismus und die Theologie der Befreiung

Der gemeinsame Ausgangspunkt von
Religiösem Sozialismus und Theologie der
Befreiung ist eine neue (oder besser: das
Ernstmachen mit einer alten) Art der
Bibellektüre: Den biblischen Erzählungen wird
von vornherein eine Bedeutung für das
private und öffentliche Leben der Gegenwart
zugestanden. Die biblischen Geschichten
und das gegenwärtige Leben begegnen sich
auf der Ebene der Gleichzeitigkeit. «Es gibt
nichts Aktuelleres als die Bibel. Sie ist
unvergleichlich aktueller als die Zeitung.
Sie ist immer das Neueste. Sie ist immer
vor uns.»1 Damit haben die biblischen
Texte für die Wirklichkeit jetzt eine normative

Kraft.
Das klingt selbstverständlich und ist es

doch nicht. Angesichts der Vorherrschaft
einer in der bürgerlichen Kultur wurzelnden

historisch-kritischen Methode der
Bibelauslegung, der es in der Regel um die
historisch-objektive Wahrheit (Wahrheit an
sich) geht, hat die Frage nach der aktuellen

Bedeutung der Bibel für die Jetztzeit

(Wahrheit für mich und meine Zeit)
durchaus den Stellenwert einer Innovation.

Die messianische Botschaft
des Reiches Gottes

Dieser Rückgriff auf die Bibel reduziert
sich nicht auf das Neue Testament, das -
isoliert vom Alten Testament - in der
Christentumsgeschichte gerne als ein Dokument
individueller Liebesethik betrachtet wurde
und noch wird. Gottes Heilsgeschichte
beginnt nicht erst mit dem - dazu noch privati-
stisch interpretierten - Neuen Testament.
Gott ist ein in Geschichte und Gesellschaft
befreiend handelnder Gott: Das ist die
Grundaussage der Geschichte Israels, in der

12

das Alte und das Neue Testament gründen.
Die messianische Verheissung und Hoffnung

auf ein Himmel und Erde erneuerndes
Reich Gottes macht den Kern der gesamten
biblischen Botschaft aus. Der Religiöse
Sozialismus und die Theologie der Befreiung

denken konsequent eschatologisch. Sie
müssen den Begriff des Reiches Gottes von
allen bürgerlichen Verkürzungen reinigen:
- Gegen Verjenseitigung: Gott zielt nicht
nur auf einen Neuen Himmel, in den der
Mensch irgendwann nach seinem
individuellen Tod einmal kommen soll. Gott will
nach dem Zeugnis der Schrift «einen Neuen
Himmel und eine Neue Erde, in denen
Gerechtigkeit wohnt» (2 P 3,13; Off 21,1).
Recht und Gerechtigkeit - die prophetische
Forderung schlechthin - sollen schon innerhalb

der Geschichte als Wirklichkeit erfahrbar

werden (vgl. etwa Am 5,7.10ff./8,4ff;
Jes 5,8f./33,15f; Mich 2,lff./3,lff; Ez
18,5ff.;Jer22,13ff).
- Gegen Spiritualisierung: Es bedeutet eine
idealistische Verengung, wenn das Reich
Gottes lediglich als Hort aller geretteten
Seelen betrachtet wird. Das Heil, wie es die
Bibel verheisst, lässt sich nicht reduzieren
auf die Sphäre reiner Innerlichkeit. Der
Leib und das Materielle allgemein gehören
zum Erlösungsprozess dazu. Die Bibel ist in
diesem Sinn «voll von einem heiligen
Materialismus»2.

- Gegen Individualisierung: Das Reich
Gottes ist - wenn wir diesen Unterschied
einmal festmachen an der typischen
Übersetzung von Lk 17, 21 - nicht «inwendig in
euch» (so die traditionelle Übersetzung),
sondern «mitten unter euch» (so Ragaz und
inzwischen die Einheitsübersetzung). Es
geht der Bibel nie nur um das private Heil
des einzelnen, das er sich in privater
Frömmigkeit sichern kann. Das Reich Gottes hat



immer schon eine soziale und politische
Dimension. Sein Anspruch ist universal. Es
gibt keine Wirklichkeitsbereiche, die davon
unberührt bleiben.

Positiv gewendet heisst das: Der Religiöse
Sozialismus und die Theologie der

Befreiung geben der biblischen Botschaft ihre
ursprüngliche messianische Spannung und
ihre prophetische Kraft zurück. Wo auf ein
Reich der Gerechtigkeit praktisch gehofft
wird, gibt man sich mit dem Status quo
nicht zufrieden. Das so erhoffte und
verkündete Reich Gottes ist eine massive Kritik

an der normativen Kraft des Faktischen
in allen seinen individuellen, sozialen und
politischen Belangen. Eine solche Botschaft
ist, wie Ragaz das ausdrückt, nicht mehr
länger Opium des Volkes, sondern Dynamit
für die bestehenden Verhältnisse?

Das Reich Gottes wird im Religiösen
Sozialismus wie in der Theologie der Befreiung

aber nicht nur als ein kommendes
geglaubt oder als Kritik der gegenwärtigen
Gesellschaft theoretisch gegenübergestellt,
sondern auch in einer befreienden Praxis
vorweg, wenn auch nur fragmentarisch,
erfahrbar gemacht. So wie sich die messianische

Hoffnung subversiv verhält zu den
Ideologien der Gegenwart, so ist auch die
messianische Nachfolgepraxis subversiv in
Bezug auf die Verteilungs- und Machtstrukturen

der jeweiligen Gesellschaft.
Ausgehend von diesem neuen,

unverstellten Zugriff auf die Bibel, durch den der
im Individuellen wie im Politischen befreiend

wirkende Gott auch in der Gegenwart
als befreiend erspürt wird, ergeben sich
neue Sichtweisen der Wirklichkeit und
veränderte Handlungsweisen.

Die Grundentschiedenheit für die Armen

Das Christentum - so wie es der Religiöse
Sozialismus und die Theologie der Befreiung

verstehen - prostituiert sich nicht mehr
länger als der Zuckerguss dieser Welt, als
jene Institution, die die Herrschaft der
Herrschenden religiös beweihräuchert und im
Gegenzug dafür mit einer Menge Privilegien

ausgestattet wird. Der Religiöse
Sozialismus und die Theologie der Befreiung
vollziehen einen theologischen - und ihre
Vertreter nicht selten einen biographischen
- Standortwechsel.

Die christliche Botschaft richtet sich
vorrangig (durchaus nicht ausschliesslich) an
die Armen, Entrechteten, Unterprivilegierten.

Der Gott der Bibel ist vor allem ein
Gott der kleinen Leute, ein Gott, der Partei
ergreift. Der Religiöse Sozialismus und die
Theologie der Befreiung tragen dieser ebenso

schlichten, wie in ihren Konsequenzen
oft schmerzhaften Erkenntnis Rechnung.
Sie predigen und reden nicht für und über
das Volk hinweg, sondern arbeiten in und
mit ihm. Sie finden im Volk die Quelle ihrer
Arbeit. Sie geben ihm Stimme und
Gewicht, machen sich zum Werkzeug der
unteren Klassen. Der Religiöse Sozialismus
und die Theologie der Befreiung dürfen
ihren Zweck nicht in sich selbst finden,
sondern haben nur so lange eine Existenzberechtigung,

als sie gegen die Entfremdung
und für die Befreiung der Sprachlosen
kämpfen.

Die Entscheidung für die Armen macht
auch vor dem persönlichen Lebensentwurf
nicht halt. Gerade der gesellschaftliche
Standortwechsel, der Privilegienverzicht,
bezeugt die Echtheit und Glaubwürdigkeit
der biblischen Nachfolge und beweist, dass
der Religiöse Sozialismus und die Theologie

der Befreiung nicht bloss neue, besonders

raffinierte Tricks der Privilegierten
sind, mit dem Zuckerbrot der Hoffnung die
Massen stillzuhalten. Wenn beispielsweise
in Lateinamerika Ordensmitglieder in die
Slums und Favelas der Metropolen umziehen,

um mit den Armen zu leben, oder wenn
der religiöse Sozialist Leonhard Ragaz seine

bürgerliche Karriere als gut dotierter
Professor an den Nagel hängt, um sich dem
höchst unsicheren Projekt der Arbeiterbildung

zu widmen, so sind dies gelebte Zeugnisse

einer tiefen biblischen Glaubensüberzeugung:

Gott will den Armen zu ihrem
Recht verhelfen, und zwar nicht erst im
Jenseits (wie es das Establishment gerne hätte
und jahrhundertelang zu predigen bemüht
war), sondern hier und jetzt soll damit
begonnen werden.

Die Einheit von Theorie und Praxis

Mit der neuen Sichtweise der biblischen
Botschaft Hand in Hand geht eine veränderte

Vorstellung vom Stellenwert christlicher
Praxis. Das Handeln ist nicht länger wie in

13



vielen herkömmlichen Überlegungen eine
blosse Anwendung der Theorie, so dass
also das als richtig Erkannte und Geglaubte
sozusagen in einem zweiten Schritt in eine
entsprechende Ethik umgesetzt wird: Praxis
als Folgerung der Theorie!

Schon Ragaz wendet sich gegen eine
solche, im Grunde idealistische Spaltung
menschlicher Lebenshaltungen. Glaube
und Werke sind für ihn gleichermassen
Ausdruck einer christlichen Existenz: «Es
ist nicht der Glaube nach Ursprung und
Wert das erste und die Werke das Zweite,
sondern Glauben und Werke sind die beiden

Elemente einer Spannung, die beiden
Brennpunkte einer Ellipse, die beiden Pole
der einen Lebensbewegung.»4 Echter Glaube

ist also immer auch praktisch, und Praxis
im Horizont der Nachfolge ist stets gläubiges

Bekenntnis. Theologisch gesprochen:
Orthodoxie und Orthopraxie zusammen
machen erst die christliche Identität aus.
Wer einseitig die Orthodoxie als das
wesentlich Christliche betont, begibt sich in
die Gefahr eines platonisch-gnostischen
Christentumsverständnisses; wer auf der
anderen Seite einseitig die Orthopraxie
herausstellt, gerät in die gefährliche Zone eines
geschäftigen, aber gnadenlosen Aktivismus.

Ausgehend von einem solchen
umfassenden Nachfolgeverständnis ist ein Häretiker

nicht nur jener, der einen Glaubenssatz
theoretisch nicht anerkennen will, sondern
auch der, der sich aus der Praxis der täglichen

privaten und politischen Nachfolge
heraushält. Es gibt das Phänomen der
praktischen Häresie!5

In der Theologie der Befreiung steht -
auch in der historischen Entwicklung dieser
Theologie - das Befreiungshandeln vor der
Reflexion darüber. Die Theologie der
Befreiung ist also keine Kopfgeburt, an den
Universitäten Europas erdacht und von den
Völkern der sog. Dritten Welt praktisch
kopiert. Genau umgekehrt ist der Weg. Die
Theologie der Befreiung versteht sich in
ihrer Funktion einer theologischen Theorie
als sekundäres Phänomen. Primär und
somit die Quelle jeglicher Theologie ist die
Praxis des Volkes und die damit
verschränkte gelebte Spiritualität. Erst auf dem
Fundament der praktischen Erfahrungen im
Befreiungsprozess erhält eine nachträgliche
theoretische Durchdringung ihren Wert: Sie

14

ist dann nämlich geerdete Reflexion und
nicht schwebende Spekulation.

Die Einheitlichkeit
des Geschichtsprozesses

Sowohl der Religiöse Sozialismus als auch
die Theologie der Befreiung sehen - ausgehend

vom Zeugnis der Bibel - die
Geschichte als den herausragenden Ort des
Handelns Gottes. Beide wehren sich gegen
den alten Dualismus von Heils- und
Weltgeschichte.

Wenn das Reich Gottes tatsächlich
umfassend alle weltliche Wirklichkeit betrifft,
dann kann es daneben nicht eine davon
ausgesparte Entwicklung irgendeiner Art
geben. Gottes Inkarnation und der darin
aufgebrochene Umgestaltungswille hin auf das
Reich Gottes zielt aufs Ganze. Es existieren
keine autonomen, rein weltlichen
Sonderbezirke. Die ganze, reale Geschichte, Fa-
num und Profanum zusammengenommen,
ist Ort Gottes.

Diese Einheitlichkeit bedeutet aber - da
muss genau differenziert werden - nicht
Identität. Das heisst: Nicht die Geschichte
selbst ist das Heil; sie kann selbständig aus
sich kein Heil hervorbringen. Das wäre allzu

geschichtsoptimistisch gedacht! Das
Heil, so sagt es die Schrift, kommt letztlich
von Gott, nicht aus der Geschichte. Das
letztere wäre nichts anderes als eine Spielart
der Selbsterlösung mit allen - historisch
belegbaren - negativen Begleiterscheinungen.

Aber: Das Heil ist den Menschen als
ein auch geschichtliches verheissen, es ist
von der realen Geschichte des Menschen
nicht ablösbar. Wer dies leugnete, verfiele
dem Doketismus!

Dementsprechend wird auch die alte
Spaltung von Welt- und Heilsdienst
aufgebrochen. Wenn Gott in der Geschichte
befreiend handelt, dann ist auch die befreiende

Praxis der Menschen in und an der Welt,
die sich an der biblischen Reichgottes-Bot-
schaft orientiert, eine Form von Heilsdienst.

Der Marxismus als Instrument
der Hermeneutik

Von Gegnern wird dem Religiösen
Sozialismus sowie der Theologie der Befreiung
vorgeworfen, sie seien im Grunde nichts



anderes als religiös verbrämte Marxismen.
Letztlich seien sie geleitet von den
Wertvorstellungen der marxistischen Ideologie,
nicht von denen der Bibel. Der Vorwurf ist
zwar falsch, aber im gesellschaftlichen Klima

eines latenten, durch jüngste Entwicklungen

kaum angekratzten Antikommunismus
wirkt er wie ein Killerargument. Semper

aliquid haeret!
Dahinter steht die Unfähigkeit zu einer

differenzierten Beurteilung des Marxismus:
Marxismus ist nichts anderes - so ist es zu
hören - als ein wissenschaftlich-philosophisches

Totalitätsprinzip mit allen, für einen
Christen inakzeptablen atheistischen oder
gar antitheistischen Implikaten.

Dagegen finden wir im Religiösen
Sozialismus und in der Theologie der Befreiung
das konsequente Bemühen um eine
Differenzierung im Marxismusbegriff. Sich auf
Nikolai Bucharin berufend, unterscheidet
schon Erwin Eckert, der langjährige Vorsitzende

und Chefdenker der religiösen Sozialisten

in der Weimarer Republik, zwischen
einem Marxismus als einer totalitären
Weltanschauung, die er ablehnt, und einem
Marxismus als einer Methode zur Analyse der
bestehenden Verhältnisse. In diesem zweiten

Sinne beruft er sich auf den Marxismus
und nennt sich auch selbst einen Marxisten.6

Ähnlich wie Eckert denkt in diesem
Punkt Ragaz.7 Der Marxismus wird als ein
sozialwissenschaftliches Instrument gesehen.

Clodovis Boff betont, dass für die
Theologie der Befreiung der Marxismus die
Funktion eines «Werkzeugs» habe, nicht
aber ein Credo darstelle.8 Marxismus ist ein
Instrument zur Erkenntnis der Struktur und
der Funktionen einer Gesellschaft.

Die übernommenen Elemente sind
folgende9:

- Einsicht in die gesellschaftliche Funktion
von Religion, Moral und Theologie und
deren ideologischen Gebrauch

- die grundlegende (wenn auch nicht einzige)

Bedeutung des Ökonomischen für die
Struktur einer Gesellschaft
-die Interpretation der gesellschaftlichen
Antagonismen als Klassenkampf
- die «Mehrwerttheorie» als Erklärung
kapitalistischer Ausbeutung
- die fundamentale Bedeutung der Praxis für
die Theorie («Seinbeeinflusst Bewusstsein»)
- Aufnahme der dialektischen Methode (im

Unterschied zur deduktiv-metaphysischen
der traditionellen Theologie).

Die Gewaltfreiheit als fundamentales
Prinzip

Immer wieder ist heute gegenüber der
Theologie der Befreiung (wie früher gegenüber

dem Religiösen Sozialismus) der
Vorwurf zu hören, sie distanziere sich nicht
eindeutig genug von der Gewalt, ja nehme zur
Durchsetzung ihrer Ziele gewaltsame Mittel

in Kauf. Das ist ein Vorwurf, der - so
formuliert - höchst einseitig ist und
diffamierend wirkt. Der Religiöse Sozialismus
wie auch die Theologie der Befreiung lehnen

Gewalt prinzipiell ab. Sie verfolgen
ihre Ziele auf politischem Weg und im Falle
der Notwendigkeit mit den Methoden des
gewaltfreien Widerstands.10

Nun leben aber zum Beispiel die Völker
in der sog. Dritten Welt in der Regel nicht in
der gleichen Rechtssicherheit wie etwa die
Mitteleuropäer, sondern meist in Systemen
struktureller Gewalt, wo Ausbeutung,
Armut und Marginalisierung an der Tagesordnung

sind. Sie erleben also die Gewalt
tagtäglich hautnah und haben daher nicht den
distanzierten und «neutralen» Blick, dessen
sich europäische Beobachter so gerne be-
fleissigen. Diese strukturelle Gewalt kann
zu Zeiten dermassen akut und lebensbedrohlich

werden, dass dem Volk kaum eine
andere not-wendende Möglichkeit mehr
bleibt, als selbst Gegengewalt anzuwenden.
Das ist keine Entschuldigung: Wer zur
Gewalt greift, kann nur schwerlich schuldfrei
bleiben. Er kann sich damit wohl kaum auf
Jesus berufen, höchstens auf die Vernunft.
Doch wer in Situationen umfassender
Unterdrückung und Erniedrigung die Hände in
den Schoss legt, weil er sich raushalten
möchte, macht sich nicht weniger schuldig.
Es kann in der Tat Situationen geben, aus
denen unschuldig herauszukommen
unmöglich gemacht ist durch die Umstände
selber. Da helfen keine allgemeinen (im
übrigen richtigen und guten) Grundsätze; es
bedarf der Güterabwägung und der
Gewissensentscheidung. Die Theologie der
Befreiung kann sich dabei sogar auf das Lehramt

der katholischen Kirche berufen: Die
Enzyklika «Populorum Progressio» nimmt
Gewalt dann in Kauf, wenn die Unterdrük-

15



kung dermassen total und bedrohend ist,
dass sie mit gewaltfreien Mitteln nicht
beseitigt werden kann (Populorum Progressio,
Nr. 31).

1 Vgl. Leonhard Ragaz, Sollen und können wir die
Bibel lesen und wie?, Zürich 1948 (2. Aufl.), S. 28f.;
J.S. Croatto, Die Bibel gehört den Armen. Perspektiven

einer befreiungstheologischen Hermeneutik,
München 1989, bes. S. 32ff.
2 Ragaz, Von der Revolution der Bibel. Das Unservater,

Zürich 1943, S. 17.
3 Vgl. Ragaz, Sollen..., S. 26.
4 Ragaz, Das Glaubensbekenntnis. Zur Bekenntnisfrage,

Zürich 1942, S. 8.
5 So Visser't Hooft, nach: Ottmar Fuchs, «Umstürzlerische»

Bemerkungen zur Option der Diakonie hierzulande,

in: Deutscher Caritasverband (Hg.), Caritas '85.
Jahrbuch des Deutschen Caritasverbandes, Freiburg
i.Br. 1985, S. 28.

6 Vgl. Erwin Eckert, Sind wir Marxisten?, in: Breipohl

R. (Hg.), Dokumente zum religiösen Sozialismus
in Deutschland, München 1972, S. 112ff. - Die
Differenzierung im Marxismusbegriff hat auch Eingang
gefunden in die offiziellen Lehrschreiben der Katholischen

Kirche (vgl. Octogesima adveniens, Nr. 33).
7 Vgl. Ragaz, Von Christus zu Marx - von Marx zu
Christus, Wernigerode am Harz 1929, S. 13ff., 52ff.
8 Vgl. Boff, Zum Gebrauch des «Marxismus» in der
Theologie, in: Rottländer P. (Hg.), Theologie der
Befreiung und Marxismus, Münster 1986, S. 38f.
9 Vgl. dazu Boff, a.a.O., S. 39f.; H.-J. Prien,
Lateinamerikanische Befreiungstheologie und Marxismus,
EZW-Texte (hg. von der Evangelischen Zentralstelle
für Weltanschauungsfragen), Impulse Nr. 27, Stuttgart

1988, S. lOf.
10 Vgl.Texte von Puebla, Bonn 1979, Nr. 531ff.; Norbert

Greinacher, Die Kirche der Armen. Zur Theologie

der Befreiung, München 1985, S. 55ff.; Manfred
Böhm, Gottes Reich und Gesellschaftsveränderung,
Münster 1988, S., 188ff.

Gesine Hefft

Nennt mich nicht «Schwester»!
Von Menschen, Geschwistern, Frauen und Männern
in der Kirche

Visionen gegen die Unruhe

Nach meiner Vision von einem
partnerschaftlichen Miteinander von Frauen und
Männern in der Kirche bin ich gefragt worden.

Da fällt natürlich auch mir zuerst Galater

3,28 ein: Gemeinschaft in Jesus Christus
jenseits der Geschlechterdifferenz, ein von
den Spannungen des Geschlechterkampfes
gereinigtes Miteinander als Vorstufe zur
Aufhebung aller Unterschiede, zur
Wiederherstellung der Einheit, die Gott selbst in

der Schöpfung auseinandergenommen hat
(«schuf sie als Mann und Frau»). Das Ziel:
Menschen werden; die geschlechtsübergreifende,

tendenziell die geschlechtslose
Gemeinschaft; die menschliche Kirche.

Dann fällt mir noch die «geschwisterliche
Kirche» ein. »Brüder» waren schon

immer beliebt in Predigt, Kirchenlied und
kirchlicher Alltagsspräche. Nun, da sich die
«Schwestern» bemerkbar machen, ist
Erweiterung auf Geschwister angesagt.

Aber sind das wirklich meine Visionen?

16


	Der Kampf um Recht und Gerechtigkeit : der Religiöse Sozialismus und die Theologie der Befreiung

