
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 84 (1990)

Heft: 1

Artikel: "Zu ihrem Gedächtnis..." (Mk 14,3-9)

Autor: Strahm, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Doris Strahm

«Zu ihrem Gedächtnis...» (Mk 14,3-9)

«Und wahrlich, ich sage euch: Wo immer
auf der ganzen Welt das Evangelium
verkündet wird, da wird zu ihrem Gedächtnis
erzählt werden, was sie getan hat» (Mk
14,9), heisst es am Schluss der Erzählung
von der Salbung in Bethanien. Doch
geschehen ist dies nicht. Eingeprägt haben
sich unserem christlichen Gedächtnis die
Geschichten von Judas und Petrus, die
Geschichte der salbenden Frau dagegen ging
fast ganz vergessen. Wo immer das
Evangelium verkündet und das Abendmahl
gefeiert wird, wird nicht die Geschichte dieser
Frau erzählt, sondern die Geschichte des

Apostels, der Jesus verraten hat. Und während

sein Name in Erinnerung geblieben
und überliefert worden ist, ist der Name der
Frau vergessen gegangen.

So möchte ich diesen Gottesdienst dem
Gedanken dieser unbekannten Frau
widmen, deren Name vergessen wurde, deren
Tat aber so bedeutend gewesen ist, dass sie
überliefert und in einen inneren Zusammenhang

mit der Verkündigung des Evangeliums

gebracht worden ist. Ich möchte ihre
Geschichte wie die ihrer biblischen Schwestern,

die durch die christliche Verkündigung

an den Rand gerückt oder ganz
verschwiegen wurde, wieder in Erinnerung
rufen und ins Zentrum christlicher Verkündigung

stellen.
«Wo immer auf der ganzen Welt das

Evangelium verkündet wird, da wird zu
ihrem Gedächtnis erzählt werden, was sie
getan hat.» Was aber soll erinnert werden?
Was hat die Frau getan, dass die Erinnerung
ihrer Tat unauflöslich zur Verkündigung
des Evangeliums gehört?

Markus erzählt die Geschichte von der
Salbung Jesu durch eine unbekannte Frau,
unmittelbar nachdem er berichtet hat, dass
die religiösen Führer beschlossen haben,
Jesus festzunehmen, und bevor er im nächsten
Abschnitt den Verrat des Judas schildert.

Die Erzählung steht also am Anfang der
Passionsgeschichte.

Jesus ist Gast im Haus eines Freundes.
Da tritt eine Frau in die Männerrunde, was
ungewöhnlich ist, da Frauen nach der
herrschenden Sitte in Männergesellschaften
nicht zugegen sind. Doch diese Frau geht
zielstrebig auf Jesus zu, zerbricht die
Alabasterflasche mit dem kostbaren Öl und
giesst es Jesus über das Haupt. Die
Umstehenden murren und kritisieren die Tat der
Frau als verschwenderisch. Scheinbar
einleuchtend argumentieren sie, man hätte das
teure Salböl für 300 Denare (das Jahreseinkommen

eines Arbeiters) verkaufen und
den Erlös den Armen geben können. Jesus

jedoch gibt der Frau recht und bestätigt ihr
Handeln, mehr noch, er bringt es in einen
inneren Zusammenhang mit der Verkündigung

des Evangeliums. Das Verständnis der
Geschichte hängt also von der Frage ab,
was die Handlung der Frau, was die
Salbung hier bedeutet.

Salbung kann im damaligen Umfeld
verstanden werden als Zeichen der Huldigung,
der Ehrerbietung, der Liebe, der Dankbarkeit

und der Gastfreundschaft. Einleuchtender
aber ist es, diese Salbung in der Tradition

der Königs- und Messiassalbung der
Hebräischen Bibel zu sehen, denn als
alltägliche Geste der Gastfreundschaft wäre
sie wohl kaum in Erinnerung geblieben und
als Verkündigung des Evangeliums weitererzählt

worden. In der Hebräischen Bibel
salbt ein Priester (1 Kön 1,34) oder ein
Prophet (2 Kön 9,Iff.) den Kopf des designierten

Königs und macht ihn so zum Erwählten

Gottes. In ähnlicher Weise muss auch
diese Kopfsalbung Jesu verstanden werden:
Die Frau bestätigt Jesus prophetisch-zeichenhaft

als den Gesalbten Gottes, als den
Messias. In dieser Erzähltradition ist es also
eine Frau, die Jesus durch ihre prophetische
Zeichenhandlung seinen Namen gibt.

1



Markus übernimmt die Erzählung aus der
Tradition, fügt ihr aber keine neue Deutung
hinzu: Jesus ist der Messias gerade auch
durch seine Passion und seinen Tod. Die
unbekannte Frau hat anders als die Jünger,
welche die Salbung als verschwenderisch
kritisieren, das einzig Richtige getan, indem
sie Jesus salbte, denn sie hat damit als erste
die Bedeutung der Passion und des Todes
Jesu erkannt.

Während die führenden Männer unter
den Jüngern das messianische Leiden Jesu
nicht verstehen, es ablehnen und Jesus
schliesslich im Stich lassen, erweisen sich
in der Passionsgeschichte die Frauen, die
Jesus von Galiläa nach Jerusalem nachgefolgt

sind, als die wahren Jüngerinnen. Sie
sind seine wirklichen Nachfolgerinnen,
weil sie verstanden haben, dass sein Amt
nicht Herrschaft und Königsruhm, sondern
Dienst an den Menschen meint, und dass er
bereit ist, dafür auch den Tod auf sich zu
nehmen. So treten bei Markus die Frauen
als die wahren christlichen Zeuginnen
hervor; sie sind es auch, die Jesus an Kreuz und
Grab begleiten und damit zu den ersten
Zeuginnen der Auferstehung werden, wie
alle vier Evangelien berichten. Die namenlose

Frau, die im Markus-Evangelium Jesus
mit einer prophetischen Zeichenhandlung
als Messias bekennt, ist das Vorbild der
wahren Jüngerin und des wahren Jüngers.
Im Gegensatz zu Petrus, der bekannt hat:
«Du bist der Gesalbte», ohne wirklich zu
verstehen, was das heisst, erkennt die Frau,
die Jesus salbt, klar und deutlich, dass die
Messianität Jesu in der konkreten
gesellschaftlichen Situation auch Leiden und Tod
bedeuten kann. Deshalb gehört die Erinnerung

an die Tat dieser Frau unauflöslich zur
Verkündigung des Evangeliums.

Doch wie bei vielen anderen Erzählungen

über Frauen wird ihre Tat schon innerhalb

des Neuen Testaments verharmlost:
Während Matthäus sie praktisch gleich
erzählt, verändert Johannes die Geschichte
entscheidend. Er identifiziert die namenlose
Frau als Maria von Bethanien, die als treue
Freundin Jesu ihre Liebe durch die Salbung
zum Ausdruck bringt. Nichts weist mehr
auf die zeichenhafte Messiassalbung hin:
Maria salbt die Füsse und nicht den Kopf,
so dass die Salbung nur noch als Zeichen
der Liebe und Gastfreundschaft zu verste¬

hen ist. Und auch die Verbindung ihrer Tat
mit der Verkündigung des Evangeliums in
aller Welt fällt weg.

Bei Lukas ist die Erzählung so umgestaltet,
dass wir sie kaum mehr wiedererkennen.

Von einer prophetischen Handlung ist
auch hier nichts mehr sichtbar. Im Gegenteil:

Die namenlose Frau wird bei Lukas zur
«stadtbekannten Sünderin», die weint, Jesu
Füsse küsst und salbt, und der Jesus Vergebung

gewährt. Diese Version der Erzählung
hat die grösste Wirkungsgeschichte gehabt,
sie wurde am häufigsten erzählt, so dass wir
gewohnt sind, die markinische Salbungsgeschichte

im Lichte des Lukas zu lesen, d.h.
die prophetische Jüngerin mit der Sünderin
zu identifizieren.

Was mit der Geschichte der salbenden
Frau geschehen ist, ist mit der urchristlichen

Frauengeschichte überhaupt geschehen:

Die Taten von Frauen wurden
abgeschwächt, umgedeutet, an den Rand gerückt
und totgeschwiegen. Die Bibel, wie wir sie
kennen, der neutestamentliche Kanon ist
ein theologisches Dokument der «historischen

Sieger» (E. Schüssler Fiorenza). Das
wenige, das wir über den Anteil und die
Rolle der Frauen in der Jesusbewegung und
in den urchristlichen Gemeinden überhaupt
noch wissen und das nicht dem Prozess
männlicher Geschichtsschreibung und
Überlieferung zum Opfer gefallen ist, ist
uns aus der Optik von Männern erzählt,
einer Optik, welche die Bedeutung von Frauen

abzuschwächen versucht und die Frauen
kaum als aktive und handelnde Subjekte
wahrnehmen will. So ist uns das Bild einer
Männerkirche vermittelt worden, die schon
immer so war, die schon in der Jesusbewegung

ihre Wurzeln hat, ja sogar von Jesus
selbst gewollt ist. Texte wie der vorliegende,

aber auch andere, die Frauen zu entdek-
ken begonnen haben im Zuge ihrer
Auseinandersetzung mit der christlichen Tradition,
widersprechen diesem Befund und entlarven

die Vorstellung einer von Anfang an
rein männlichen Kirche als nachträgliche
Projektion bzw. Legitimation patriarchaler
Kirchenstrukturen. Frauen machen deshalb
geltend, dass die christliche Geschichte
auch die Geschichte von Frauen und keine
reine Männergeschichte ist und dass die
christliche Botschaft nicht wahrhaft
verkündet werden kann, wenn die Jüngerinnen



und ihre Taten nicht ins Gedächtnis gerufen
werden.

Wir wollen deshalb mit der anschliessenden

Litanei der Frauen gedenken, die unsere
Mütter und Vorschwestern im Glauben

und im Kampf für Gerechtigkeit und
Befreiung der Frauen gewesen sind, sie
herausholen aus dem Dunkel der Geschichte,
dem Vergessen, in das sie die Geschichtsschreibung

der herrschenden Männer
gedrängt hat, sie wieder ins Zentrum rücken
als Trägerinnen und nicht nur als
Empfängerinnen der christlichen Heilsgeschichte
und ihre Taten ins Gedächtnis rufen, wo
immer das Evangelium erzählt wird.

Wir gedenken

- Wir gedenken SARAHS, REBEKKAS,
RAHELS UND LEAS, dieser Mütter des
Glaubens, welche die Verheissung am
Leben erhielten.

- Wir gedenken ESTHERS und DEBORAS,

die durch ihr Handeln und ihren
persönlichen Mut ihr Volk retteten.

- Wir gedenken MARIA MAGDALENAS
und der anderen Frauen, die Jesus nachfolgten

und denen man keinen Glauben schenkte,

als sie die Auferstehung verkündeten.

- Wir gedenken JUNIAS, die als Apostelin
in grossem Ansehen stand, und PHÖBES,
die Vorsteherin der Gemeinde von Kench-
reä war, sowie der anderen Frauen in der
frühen Kirche, die Vorsteherinnen von
Hauskirchen und Gemeindeleiterinnen
waren.

- Wir gedenken der ÄBTISSINNEN des
Mittelalters, die Glauben und Wissen lebendig

erhielten.

- Wir gedenken der Millionen von Frauen,
die als HEXEN verfolgt und hingerichtet
wurden, und an deren grausamer Ermordung

die Kirche massgeblich beteiligt war.
- Wir gedenken THERESAS VON AVILA
und KATHARINAS VON SIENA, der
Kirchenlehrerinnen, die sich in ihrer Zeit gegen
die Verderbtheit der Kirche gewandt haben.

- Wir gedenken OLYMPE DE GOUGES,
die zur Zeit der Französischen Revolution
die Menschen- und Bürgerrechte ausdrücklich

für Frauen forderte und als Volksaufwieglerin

auf dem Schafott hingerichtet
wurde.

- Wir gedenken ELISABETH CADY

STANTONS, einer amerikanischen
Frauenrechtlerin, die am Ende des letzten
Jahrhunderts eine «Frauen-Bibel» herausgegeben

hat, in der alle Frauen-Texte der Bibel
gesammelt und aus der Sicht von Frauen
kommentiert wurden.

- Wir gedenken SIMONE DE
BEAUVOIRS, die sich in ihrem Leben und in
ihren Schriften für die Emanzipation der
Frauen einsetzte.

- Wir gedenken HELEN JOSEPHS, einer
weissen Anti-Apartheid-Aktivistin in
Südafrika, die für ihren zivilen Ungehorsam ins
Gefängnis kam.

- Wir gedenken der FRAUEN VON DER
PLAZA DE MAYO in Buenos Aires, die
nach ihren verschwundenen Kindern, ihren
Enkelinnen und Enkeln verlangten, Tag für
Tag.
-Wir gedenken unserer eigenen Mütter und
Grossmütter, deren Leben das unsere
geprägt hat.

*
Der vergessenen Frauen gedenken, uns
ihrer Taten erinnern, die Geschichte von
Frauen als unser geschichtliches Frauen-
Erbe zurückgewinnen heisst, uns auf die
Suche nach unseren Wurzeln, nach unserer
Identität als Frauen zu machen. Denn das
Wissen um die eigene Geschichte ist
Voraussetzung für das Gewinnen von Identität,
für ein einzelnes Individuum ebenso wie für
ein Volk, eine Rasse, eine Klasse oder eben
ein ganzes Geschlecht. Erinnern und Erzählen

sind fundamentale Kategorien der
Vergewisserung und Rettung von Identität in
den geschichtlichen Kämpfen und
Gefährdungen, in denen Menschen sich als
Subjekte erfahren und konstituieren. Oder
negativ formuliert: Das Auslöschen von
Erinnerung dient der systematischen Zerstörung
von Identität und verhindert das Subjektwerden.

So ging die Unterdrückung von
Menschen, Völkern, Rassen und Klassen
immer mit der Zerstörung ihrer (geschichtlichen)

Erinnerung einher. Die-«offizielle»
Geschichte ist deshalb die Geschichte der
Mächtigen und Herrschenden, eine
Siegergeschichte, in der es kaum noch Erinnerung
an die Besiegten und Unterdrückten gibt.
Die Geschichte der Menschheit wurde mit
weisser Hand, mit Männerhand, aus der



Sicht der herrschenden Männer geschrieben.

Die Frauen aber wurden ihrer
Geschichte, ihrer Taten und ihrer Kämpfe
weitgehend beraubt. So stellt männliche
Geschichtsschreibung bis heute eine Wirklichkeit

her, in der Frauen nicht oder nur als
Randerscheinungen vorkommen, und
verfälscht damit nicht nur die Realität, sondern
reproduziert dadurch auch immer wieder
von neuem die Dominanz und Herrschaft
der Männer und die Selbstentwertung der
Frauen. Denn «alle Institutionen unserer
Kultur teilen uns in Wort, Tat und, was
noch schlimmer ist, Schweigen mit, dass
wir unbedeutend sind» (Judy Chigaco).

Sich zu erinnern, Frauenerfahrungen und
Frauenwissen wieder zu entdecken, Frauenrealität

und Frauengeschichte zu artikulieren,

ist für Frauen deshalb ein unverzichtbarer
Schritt zur Erlangung einer eigenen

Identität. Uns unserer Geschichte zu erinnern

und sie sichtbar zu machen, ist aber
auch eine Form des Widerstands gegen das
Wahrheits- und Interpretationsmonopol der
Männer. Denn das Erinnern der Unterwerfung,

des Verdrängens und Unsichtbarma-
chens von Frauen und das Wiederentdecken
und Inanspruchnehmen unserer verdrängten
Traditionen und unserer eigenen Geschichte

als Frauen entlarvt das geschichtlich und
gesellschaftlich Vorgegebene als das, was
es ist: als Beschränktes, Einseitiges, als
männliche Wahrheit, die nicht mehr länger
die ganze ist.

Sich erinnern, sich der verdrängten
Geschichte von Frauen erinnern heisst, eine
Geschichte der Unterdrückung und des
Leidens ins Gedächtnis zu rufen, eine
Geschichte der Entmündigung und der
Selbstentfremdung, aber auch eine Geschichte
von Mut und Tapferkeit und alltäglichem
Überlebenskampf. Wir Frauen haben eine
Tradition des Leidens, der zerstörten
Aufbrüche, der Gewalt und Herrschaft über
uns, die wir nicht vergessen können und
nicht vergessen wollen. Doch es gilt nicht
nur, die Erinnerung an unsere Unterdrük-
kung, sondern ebenso die Erinnerung an
unsere Kämpfe wachzuhalten, die
geschichtlichen Spuren des Widerstands
aufzudecken, das Erbe eigenständigen weiblichen

Denkens und Handelns wiederzuge¬

winnen, wenn wir uns nicht weiterhin nur
als Opfer und Objekte, sondern auch als
Subjekte, als selbstbestimmt handelnde und
lebende Frauen sehen lernen wollen. Es gilt,
das Erbe unserer widerständigen Schwestern

anzutreten, die geschichtlichen Kämpfe
und Taten von Frauen in unser eigenes

Leben hinein zu erinnern, das Subjektsein
und die Autonomie von Frauen erzählend
am Leben zu erhalten.

Sich erinnern, sich der verdrängten
Geschichte von Frauen erinnern heisst für uns
Christinnen, die unsichtbar gemachten
Frauentraditionen in der Bibel und in der
Kirchengeschichte wieder zu entdecken,
unsere Vorschwestern, auch die namenlosen,

totgeschwiegenen, dem Vergessen zu
entreissen, die frühchristliche Geschichte
als unsere eigene Frauengeschichte, als unser

christliches Frauen-Erbe zurückzufordern

und das Kirchesein auch für uns in
Anspruch zu nehmen. Das Erinnern und
Sichtbarmachen der Taten und Kämpfe
unserer biblischen Schwestern korrigiert dabei
nicht nur das Bild der frühen Kirche als
einer reinen Männerkirche, es entzieht nicht
nur der Männerherrschaft in Kirche und
Gesellschaft ihr biblisches Fundament,
sondern kann uns als unser geschichtliches
Erbe auch bestärken in unserem
Befreiungskampf heute; es verschafft uns gleichsam

eine «Solidarität nach rückwärts» (J.B.
Metz), die uns stärken kann in unserem
Widerstand und unserem Kampf um unsere
Würde und unsere Autonomie in Kirche
und Gesellschaft.

«Sich-erinnern ist gegen den Strom
schwimmen - gegen den scheinbar natürlichen

Strom des Vergessens» (Christa
Wolf). Das Vergessen aber ist inhuman,
weil das Leiden, der Kampf und der Widerstand

der Unterdrückten vergessen wird.
Erinnern, sich vergangenen Leidens und
vergangener Hoffnung erinnern, ist deshalb
ein Akt der Humanität und gleichzeitig
auch eine fundamentale Ausdrucksform
unseres christlichen Glaubens. Das
Christentum versteht sich ja als Tradentin einer
«gefährlichen Freiheitserinnerung» (J.B.
Metz), der Erinnerung an Jesus, in dessen
Leben und Handeln das Reich Gottes Ge-



stalt annahm. Die Erinnerung an Jesus ist
Erinnerung an eine Praxis der Befreiung,
die den Entrechteten, den Unterdrückten
und an den Rand Gedrängten, zu denen
auch die Frauen gehörten, ihre Menschenwürde

zurückgab; sie ist Erinnerung an eine
Nachfolgegemeinschaft von Gleichgestellten,

an das Projekt einer anderen, nicht von
der Herrschaft und Unterordnung geprägten
Lebensweise - auch zwischen Männern und
Frauen. Sie ist damit eine «gefährliche»
Erinnerung, die nicht von der Gegenwart
dispensiert, sondern diese in Frage stellt;
eine Erinnerung sozusagen mit Zukunftsgehalt,

denn die Vision eines anderen Lebens,
in Würde, Unabhängigkeit und
Selbstbestimmung aller Menschen, auch der Frauen,
die am Anfang unserer christlichen Tradi¬

tion steht, ist bis heute nicht wirklich eingelöst.

Der Tat der namenlosen, prophetischen
Frauen und all der anderen Frauen unserer
christlichen Tradition gedenken, meint für
mich deshalb nicht Verklärung der Vergangenheit,

sondern heisst: unsere eigene
Radikalität an den gescheiterten, aber noch
immer gültigen Träumen unserer biblischen
Schwestern schärfen, nicht länger warten,
dass uns die Freiheit geschenkt wird,
sondern sie uns nehmen und sie heute leben.
Denn: «Nicht um die Konservierung der
Vergangenheit, sondern um die Einlösung
der vergangenen Hoffnung ist es zu tun»
(Horkheimer/Adorno).
(Predigt in der Wasserkirche Zürich am
22. Juni 1989)

NW-Gespräch mit Hansjörg Braunschweig

Zwischenbilanz zum 60. Geburtstag

Kapitalismus als Kindheitserlebnis

NW: Hansjörg Braunschweig, Dein 60.
Geburtstag am 8. Januar 1990 ist ein
willkommener Anlass, um mit Dir eine
Zwischenbilanz Deiner Tätigkeit als Politiker
und religiöser Sozialist zu ziehen. Doch
zuerst eine biographische Frage: Wie bist Du
überhaupt Sozialist und Pazifist geworden?
Hansjörg Braunschweig: Ich habe mir das
schon oft überlegt. Heute bin ich ziemlich
sicher, dass meine politische Grundüberzeugung

auf ein Kindheitserlebnis zurückgeht:

auf den Konkurs des Geschäfts meiner
Eltern im Jahr 1935, also inmitten der
damaligen Krisenzeit. Dieser Konkurs bedeutete

gleichzeitig das Auseinanderbrechen
meiner Familie. Alles wurde anders. Ich

lebte nun mit meinem Bruder, mit meiner
Mutter und anstelle des Vaters mit dem
Grossvater mütterlicherseits zusammen.
Waren wir zuvor noch Geschäftsleute mit
Familienstolz gewesen, so waren wir nach
diesem Konkurs und nach der Scheidung
ziemlich arm geworden. Unsere
Vier-Zimmer-Wohnung kostete hundert Franken im
Monat. Der Hauseigentümer kam jedoch
einer Bitte meines Grossvaters entgegen
und setzte die Miete auf Fr. 87.50 herab.
Diese Umstände haben mich sehr stark
geprägt.

Ein Plakattext der SP Basel-Stadt 1941
ist mir bis heute geblieben: «Arbeit und
Brot - Basel bleibt rot». Sozialist war ich
damals sicher noch nicht. Ich komme ja
mütterlicherseits aus einer bürgerlichen,


	"Zu ihrem Gedächtnis..." (Mk 14,3-9)

