
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 3

Artikel: Dossier : "Sozialdemokratie zwischen Maschinensturm und
Fortschrittsglaube" : von der Fortschrittsgläubigkeit zur Fortschrittsethik

Autor: Leemann, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Sozialdemokratie zwischen Maschinensturm
und Fortschrittsglaube»
Aus Anlass ihres Jubiläumsparteitags hat die Sozialdemokratische Partei der Schweiz am
8. Oktober 1988 in verschiedenen Ateliers nach Antworten auf die wichtigsten Zukunftsfragen

der organisierten Linken gesucht. Aufbesonderes Echo stiess dabei das von Markus
Mattmüller geleitete Atelier «Sozialdemokratie zwischen Maschinensturm und Fortschrittsglaube».

Wir dokumentieren im folgenden die Podiumsbeiträge von Ursula Leemann,
Arnold Künzli und Felix Müller/Jakob Tanner. Vorausgegangen war die Grundlagenarbeit
der beiden letztgenannten Autoren im Jubiläumsbuch «Solidarität, Widerspruch, Bewegung»

(100 Jahre Sozialdemokratische Partei der Schweiz, Zürich 1988, S. 325ff.). Die
Arbeit trägt den Titel «,...im hoffnungsvollen Licht einer besseren Zukunft ' -Zur Geschichte

der Fortschrittsidee in der schweizerischen Arbeiterbewegung» und sei unseren Leserinnen

und Lesern als ergänzende Lektüre empfohlen. Red.

Von der Fortschrittsgläubigkeit
zur Fortschrittsethik

Vom mittelalterlichen Schöpfungsgedanken
zum rationalistischen Fortschrittsglauben

Zukunfts- und damit Fortschrittsvorstellungen
des Menschen stehen in einer engen

Beziehung zu seiner Wahrnehmung der
Natur. Im (christlichen) Mittelalter wurde
die Welt mit ihrer ganzen Vielfalt an
Organismen als Ganzes, als Schöpfung betrachtet.

Es war eine statische Vorstellung, die
keinen Raum für Entwicklungen und damit
für «Fortschritt» liess und die selbstverständlich

eine hierarchische Gliederung
enthielt. In falscher Analogie diente sie
dazu, die sozialen Strukturen der menschlichen

Gesellschaft zu rechtfertigen und zu
zementieren, eine Vorstellung, die der unseren

natürlich diametral widerspricht.
Vielleicht sollten wir aber die positive Seite des
Schöpfungsgedankens doch nicht völlig
ausser acht lassen: Jedes Wesen, auch das
kleinste und verachtetste, hatte seine
Daseinsberechtigung als Geschöpf.

Von der Mitte des 18. Jahrhunderts an
änderten sich die Vorstellungen; man fand
mehr und mehr Zeugnisse für eine Naturge-
schichte. 1858/59 publizierte Darwin sein
epochemachendes Werk der Abstammungslehre,

der Lehre von der Entwicklung sämt¬

licher Organismenarten im Laufe riesiger
(geologischer) Zeiträume, mit dem
Menschen als letztem Glied dieser Kette.
Entscheidend neu war Darwins Schluss, dass
die treibende Kraft dieser Entwicklung ein
naturgesetzlicher Mechanismus ist: die
Selektion (Auslese) der am besten geeigneten
Individuen, die überleben und ihr Erbe
weitergeben.

Es ist klar, dass diese Lehre sehr gut in
das geistige Klima der sich industrialisierenden

Gesellschaft passte und der
Fortschrittsgläubigkeit Auftrieb gab. Vereinfacht

und vergröbert bedeutete sie, dass die
Entwicklung in der Zeit naturgesetzlich gut
und nützlich, also «Fortschritt» sei. Mit der
Kehrseite freilich, dass alles Schwache und
Nichtangepasste keine Chance (oder sogar
kein Recht) zum Überleben habe. Der «So-
zial-Darwinismus», die Übertragung der
Lehre auf die menschliche Gesellschaft,
wurde wegen seiner offensichtlichen Brutalität

aber bald wieder fallen gelassen - in
der Theorie jedenfalls.

Selbstverständlich hatte Darwin auch
Gegner, und insbesondere die Kirchen
haben sich lange sehr schwer getan mit der
Abstammungslehre. Am Siegeszug der
Naturwissenschaften und der Technik, des
Rationalismus und am entsprechenden Glauben

an den Fortschritt hat dies allerdings
kaum etwas verändert. Dazu trug ohne

73



Zweifel bei, dass die biologisch orientierten
Naturwissenschaften und die Medizin (auf
die ich mich hier beschränkte) auch tatsächlich

viele Fortschritte in einem uneingeschränkt

positiven Sinne gebracht haben:
die Senkung der Kindersterblichkeit, das
Ausradieren der grossen Seuchen, die Erhöhung

der Lebenserwartung usw.

Das Überdenken der Positionen angesichts
der Umweltprobleme

In den letzten Jahrzehnten ist nun die
Fortschrittsgläubigkeit ins Wanken geraten. Die
Umweltprobleme, die drohende Vernichtung

der natürlichen Lebensgrundlagen
zwingen zum Überdenken der Positionen.
Auf jeglichen Glauben an einen Fortschritt
aber können und wollen wir natürlich nicht
verzichten. Er bedeutet ja auch Hoffnung.
Wie könnten wir ohne ihn unseren politischen

Kampf weiterführen?
Es gibt Tendenzen gerade bei der

Linken, den Glauben an Fortschritte im
gesellschaftlichen Bereich (Demokratisierung,
Mitbestimmung usw.) als selbstverständlich

zu betrachten, aber davon abgetrennt
einen «wissenschaftlichen» oder «technischen»

Fortschritt abzulehnen. Mich dünkt
dies eine kaum zu bewerkstelligende
Unterscheidung; politisch führt sie in eine völlig
unrealistische und unglaubwürdige Position.

Die meisten von uns glauben doch
auch viel zu sehr an effektiv erreichte
Fortschritte, als dass wir ehrlicherweise auf sie
verzichten möchten. Es scheint mir wesentlich

sinnvoller, zu untersuchen, wie und wo
uns die Fortschrittsgläubigkeit irregeführt
hat, und dann differenzierter zu urteilen. Ich
sehe nun zwei Problemkreise, die diskutiert
werden müssten.

Das Problem der Dimensionen

Erstens stellt sich das Problem der Dimensionen.

Wissenschafter und Politiker denken

viel zu kurzfristig und zu kleinräumig.
Was im Kleinen oder im Einzelfall gut oder
doch tolerabel ist, kann im grossen Massstab

angewandt zur Katastrophe werden.
Damit im Zusammenhang steht auch das
Problem der Komplexität, respektive das
viel zu lineare Denken. Die Natur und die
menschliche Gesellschaft sind und reagie¬

ren unendlich viel komplizierter als jedes
Modell. Diese Probleme werden aufs
massivste verschärft durch die wirtschaftlichen
und politischen Strukturen; Profit und
Karriere erzwingen geradezu dieses falsche
Denken. Allerdings sollten wir - gerade
auch aus der Sicht der Evolution - nicht
vergessen, dass das nicht nur ein
wissenschaftliches und wirtschaftliches Problem
ist, sondern ein allgemein menschliches:
Der Mensch ist mit seinen Sinnesorganen
und seiner Denkstruktur primär auf die
Zeiträume und Distanzen angelegt, die ihm
individuell zugänglich sind.

Die Folgerung daraus kann nur sein,
dass wir uns diese Probleme immer wieder
vor Augen halten und so kritisch als möglich

reagieren. Neuerungen und Entwicklungen

sollen dann als Fortschritt taxiert
und begrüsst werden, wenn direkte und
indirekte Nebenwirkungen und langfristige
Folgen gründlich überdacht und für
unbedenklich befunden worden sind. Auch wenn
wir dabei eine höhere Gewichtung von
sozialen und kulturellen Werten gegenüber
den materiellen Werten fordern, so bewegen

wir uns mit Argumenten dieser Art
doch innerhalb des naturwissenschaftlichrationalistischen

Weltbildes.

Die fehlende Schranke gegen rücksichtslose
Vernichtung

Ein zweiter Problemkreis führt uns an dessen

Grenze: Mit den umfassenden Möglichkeiten,

die Welt zu verändern, stellen sich
auch ethische Probleme in einem völlig
neuen Massstab.

Im Vordergrund der Ethikdebatte steht
heute die Gen- und Fortpflanzungstechnologie.

Nun besteht zwar in unserer Gesellschaft

einigermassen ein Konsens darüber,
dass das Erbgut der menschlichen Keimbahn

nicht angetastet werden soll. In Bezug
auf die Tragfähigkeit dieses Konsenses sind
aber sehr wohl Zweifel angebracht. Auch
wenn ihn die Wissenschaft respektiert,
stehen wir vor neuen ethischen Problemen
(beispielsweise als Folge der stark erweiterten

diagnostischen Möglichkeiten bei der
medizinischen Indikation des
Schwangerschaftsabbruches). Und ob sie ihn überall
respektiert?

Die moralische Barriere gegenüber dem

74



Versuch am Menschen scheint mir nun
auch solange recht labil, als am Tier alles
erlaubt ist, oder, allgemeiner ausgedrückt,
als der Natur gegenüber ein völlig
materialistisches und technokratisches Weltbild
dominiert. Die Barriere, unser Menschenbild

mit dem Konzept von Menschenwürde
und Menschenrechten, ist ja nicht
naturwissenschaftlich begründet. Ob und wie stark
es in einer religiösen oder humanistischen
Ethik verankert ist, muss nach unserem
liberalen Verständnis dem Individuum
überlassen bleiben. Rational ist es in einem
demokratischen Sinne; es gibt der grösstmöglichen

Zahl von Menschen die bestmöglichen

Garantien für ihr Leben. Nur: Wie
verbindlich ist diese Rationalität?

Dass die Natur im modernen Weltbild
nur als Objekt, als beliebig beherrsch- und
manipulierbare Sache erscheint, ist nicht
nur bei der Gentechnologie ein Problem.
Solange die Ausrottung von Tieren und
Pflanzen lediglich als ästhetisches Problem
begriffen wird, gibt es keine prinzipielle
Schranke gegen rücksichtslose Vernichtung.

Genbanken sind keine Alternative.

liehe und andere. Ansatzweise erscheinen
solche Vorstellungen mit dem Tier- und
Naturschutz sogar in unserer Gesetzgebung.
Aber sie müssen aus ihrer Randexistenz
gelöst und vom Stigma des Schwärmerischen

und Sektiererischen befreit werden.
Natürlich entstehen dabei schwierige
Abgrenzungsfragen. Der Mensch muss ja
andere Lebewesen totali, um selber zu leben.
Es geht aber gewissermassen um die
Umkehrung der Beweislast: Der Mensch muss
Notwendigkeit und Sinn seines Handelns
besser überdenken und Pflanzen und Tieren
ein eigenständiges Recht zum artgemässen
Überleben zuerkennen - Fortschritt ist nur,
was dieses Recht respektiert.

Es dünkt mich wichtig, dass wir in unserer

Partei über die Ethikprobleme nachdenken.

Die Machtfrage lösen wir damit natürlich

nicht; Geld ist allzu oft stärker als die
Moral. Aber das ist kein Grund, auf die
Ethikdiskussion zu verzichten. Gerade
Sozialdemokraten und Sozialdemokratinnen
haben ja immer wieder aus ihrer klaren
ethischen Position heraus Mut und Kraft
geschöpft. Ursula Leemann

Die Forderung nach einer umfassenden
Ethik

Ein ganzheitlicheres Weltbild und eine
umfassendere Ethik sind heute gefordert - und
in dieser Situation lohnt es sich wohl, wieder

an den Schöpfungsgedanken anzuknüpfen.
Um Missverständnissen vorzubeugen,

sei zum vornherein betont: Es kann natürlich

nicht darum gehen, naturwissenschaftliche
Erkenntnisse zu verleugnen und

fundamentalistisch zu alten Glaubensinhalten
zurückzukehren. Und wenn hier von einer
christlichen Vorstellung ausgegangen wird,
so heisst das für mich nicht, dass die
Diskussion ausschliesslich auf dieser Basis
geführt werden müsste.

Eine umfassendere Ethik scheint mir
heute angemessen: durchaus auch im Sinne
der Rationalität, um der Vernichtung der
natürlichen Lebensgrundlagen entgegenzutreten;

aber ebensosehr oder vorrangig, weil
der Mensch mit der Natur nicht nur materielle

Lebensgrundlagen, sondern das Ganze,

die Schöpfung, und damit seine Menschlichkeit

zerstört. Auch in unserer Zeit gibt
es ganzheitliche Weltbilder, radikal christ-

Sozialdemokratie
ohne Alternative?

Der Glaube an die Identität von Fortschritt
und Wachstum

Felix Müller und Jakob Tanner haben in
ihrem Aufsatz über die Fortschrittsidee in der
schweizerischen Arbeiterbewegung aufgezeigt,

dass diese Idee in ihren diversen
Formen im wesentlichen immer ein Reflex der
jeweils gerade herrschenden Fortschrittsidee

der Zeit war und ist. Mit anderen Worten:

Die Arbeiterbewegung borgte sich ihre
Fortschrittsidee, was die Mittel zum
Fortschritt anbelangt, von der bürgerlich-kapitalistischen

Gesellschaft, die sich in einer
permanenten wissenschaftlich-technischen
und industriellen Revolution befindet. Oder
nochmals anders formuliert: Man erhoffte
sich bis vor kurzem den eigenen Fortschritt
von demjenigen dieser Revolution, dem
man keine eigene, alternative Fortschrittsidee

entgegenstellte. Wohl erstrebte diese

75


	Dossier : "Sozialdemokratie zwischen Maschinensturm und Fortschrittsglaube" : von der Fortschrittsgläubigkeit zur Fortschrittsethik

