
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 12

Artikel: Der Prophet Jesaja (dritter Teil und Schluss). 9., Betrunken und
narkotisiert ; 10., Die Heiligkeit Gottes und ihre Kehrseite (Jes 6, 1-11) ;
11., Wie lange? ; 12., Der Schössling und der Mythos vom göttlichen
Kind ; 13., Der Stumpf Isais ; 14., Der Wol...

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Der Prophet Jesaja (dritterTeu und scwuss)

Lieber Leser, liebe Leserin, hier ein dritter
Anlauf, um etwas von Jesaja zu hören.
Diesmal die berühmtesten Abschnitte: die
Vision von der Heiligkeit Gottes und der
Verstockungsauftrag im Kapitel 6 und die
Vision vom Frieden in Kapitel 11, der
düstere und der leuchtende Höhepunkt in den
Schriften des Propheten.

Eine grosse Zahl der kritischen Jesaja-
Kommentatoren, vielleicht die Mehrzahl,
darunter der schon einmal erwähnte Rudolf
Kilian26, sprechen die Stellen, die vom Frieden

und einem künftig eintretenden Heil
handeln, dem historischen Jesaja ab und
erklären sie zu späteren Zusätzen. Damit
würde die gewaltige Spannung erheblich
herabgesetzt und Jesajas Thematik gewänne

grössere Geschlossenheit: warnen,
aufdecken, anklagen. Ich möchte aber mit den
in Echtheitsfragen konservativeren Autoren
an Jesajas Verfasserschaft für die sogenannten

messianischen Stellen (Kapitel 9 und
11) oder für das Kapitel 2, das vom
Umschmieden der Schwerter zu Pflugscharen
und der Lanzen zu Rebmessern redet,
festhalten.

Die Überschriften in unseren Bibelausgaben

suggerieren, dass es sich in der im 6.

Kapitel berichteten Vision um Jesajas Berufung

handle, und die Mehrzahl der
Kommentatoren sieht das auch so. Aber ausgemacht

ist das nicht. Es gibt andere Texte
Jesajas, die das schwierige Thema der
Verstockung sachlich und vielleicht doch auch
zeitlich vorbereiten.

9. Betrunken und narkotisiert

Im ersten Teil wurden die Weherufe
angeführt, die aus dem Begräbnisritual stammen
und vom Propheten umfunktioniert werden
zu Klagen über Tote, die sich noch durchaus

lebendig fühlen, aber die Geschäfte des
Todes besorgen. Wir tragen den Weheruf
über die Säufer (Jes 5,11- 13) nach:

358

«Weh ihnen, die, frühmorgens schon auf,
dem Rauschtrank nachjagen,

die spät in der Dämmerung
der Wein erhitzt,

Zither und Harfe, Tamburin und Flöte
und Wein - ihre Trinkerei -

SEIN Werk erblicken sie nicht, aufs Tun
seiner Hände schauen sie nicht.»

Das ist nicht, wie man schnell geneigt ist
zu finden, ein moralisierendes Jammern.
Sondern die Sauferei zeigt vordergründig,
was untergründig vorgeht: Sie sind nicht
mehr wahrnehmungsfähig. Weder hier noch
im folgenden Stück wird ein rachsüchtiger
Gott beschworen oder der «Schrecken vor
dem schrecklichen Gott der Juden» (De
Crescenzo) inszeniert, sondern die Logik
des Bösen aufgedeckt. So saufen sie, nicht
weil sie vital wären und ein Fest feiern,
sondern sie überdecken mit Trinken und
Lärmen ihren Zustand und geraten so
immer tiefer hinein.

Man betont heute, dass Jesaja das
weisheitliche Denken teilt und mit diesen
Denkformen arbeitet. Es geht ihm nicht um einen
(heteronomen) Glaubensgehorsam,
sondern, wie seine Leitworte zeigen, darum,
dass die Leute ihren Verstand brauchen und
«hören», »einsehen», «erkennen». Aber
statt dessen schreitet die Betäubung voran.
Das bedeutet, dass das klare Entweder-Oder
der traditionellen Weisheit nicht mehr
greift; die holzschnittartige Gegenüberstellung

von weise/töricht und gottesfürchtig/
überheblich wäre inzwischen der Wirklichkeit

nur noch aufgesetzt. Sie muss
gesprengt werden. Wenn das Nichthörenwollen

so tief eingeschliffen worden ist zum
Nichthörenkönnen, dann sollen sie auch
nicht mehr hören können (Jes 29, 9. 10. 13.

14):

«Verstarrt euch und seid starr, verklebt
die Augen und seid verklebt.



Betrunken seid ihr, doch nicht vom Wein,
ihr taumelt, doch nicht vom Rauschtrank.

Denn geschüttet hat ER über euch
einen Geist des Tiefschlafs,

hat verschlossen eure Augen und
eure Häupter zugedeckt.

Mein Herr sprach: Dafür dass sich
dieses Volk naht mit dem Mund

und mich ehrt mit seinen Lippen
und sein Herz fernhält von mir,

dass ihre Furcht vor mir zum angelernten
Gebot der Leute wurde:

darum will ich wunderbar handeln
an diesem Volk, Wunder um Wunder,

so dass verloren geht die Weisheit
seiner Weisen und die Klugheit
seiner Klugen sich versteckt.»

Jesajas Formulierungen streifen den
Zynismus. Er schimpft die Zuhörer, die NichtHörer

besoffen: Ihr seht ja gar nicht aus
euren Augen heraus! Aber hinter diesem
halb erbarmungswürdigen und halb
verächtlichen Anblick steckt eine Notwendigkeit,

die der Prophet aussprechen muss: ER
hat das getan, er hat sie gelähmt, er hat sie
betäubt. Sie haben diesen Abstieg gewählt,
die andere Möglichkeit ausgeschlagen, aber
nun können sie das nicht mehr ungeschehen
machen und etwa wieder rückwärts spazieren,

aufsteigen, wie sie abgestiegen sind.
Jetzt müssen sie sein, wo sie sind, und nur
noch ganz untergründig ist die Hoffnung zu
vernehmen, dass der Dunstschleier doch
noch durchstossen und verjagt werde und
die Einsicht Platz greifen könnte.

Ich verstehe die Stimmung dieser Sätze
so: Es gibt Situationen, wo ruhige Worte
nicht bloss nichts mehr ausrichten, sondern
fehl am Platz wären, weil sie nur noch
verstecken würden, dass eigentlich nichts mehr
zu sagen übrigbleibt, und allein noch wilde
und unangepasste Sätze und Worte, die
sonst, unter gewöhnlichen Umständen
«daneben» sind, gegen die bleierne Traurigkeit

anrennen können und vielleicht,
vielleicht! etwas bewegen, etwas ausrichten.

10. Die Heiligkeit Gottes und ihre
Kehrseite (Jes 6,1 -11)
«Im Todesjahr des Königs Usia sah ich
meinen Herrn, er sass auf einem Stuhl, hoch
und erhaben, und seine Säume füllten den

Hallenraum. Serafen umstanden ihn, sechs
Flügel hatten sie, sechs Flügel ein jeder, mit
zweien bedeckt er das Gesicht, mit zweien
bedeckt er seine Beine, mit zweien fliegt er.
Und es rief einer dem anderen zu:
Heilig, heilig, heilig, Er, der Umschatte,
was die ganze Erde füllt,

(ist) seine Herrlichkeit.
Von der Stimme dessen, der rief, bebten

die Türzapfen in den Schwellen, und das
Haus füllte sich mit Rauch. Da sprach ich:
Weh mir, denn ich werde geschweigt,

denn ein Mensch unreiner Lippen bin ich
und bin sesshaft inmitten eines Volkes
unreiner Lippen,

denn meine Augen haben den König,
IHN, den Umscharten gesehen.
Da flog zu mir einer der Serafen, in der

Hand eine glühende Kohle, die er mit der
Zange vom Altar genommen hatte. Er
berührte damit meinen Mund und sprach:
Da, das hat deine Lippen berührt, so weicht

deine Schuld, deine Sünde wird bedeckt.
Ich hörte die Stimme meines Herrn:
Wen soll ich senden, wer wird für uns

gehen?
Ich sagte: Da, sende mich. Und er sprach:

Geh und sag diesem Volk:
Hört nur, hört und unterscheidet nicht,

seht nur, seht und erkennt nicht!
Zu verfetten ist das Herz dieses Volkes,

seine Ohren zu verstumpfen,
seine Augen zu verkleben.

Sonst sähe es mit den Augen
und hörte mit den Ohren,
und sein Herz unterschiede,
es kehrte um und würde geheilt.

Ich sprach: Wie lange, mein Herr?
und er sprach:

Bis dass die Städte wüst liegen,
keiner mehr wohnt

und die Städte ohne Menschen sind
und die Erde wüst und öde wird.»

Die Vision muss nicht die Berufung sein.
Sie steht ja auch nicht am Anfang des
Prophetenbuches. Sie fasst eine neue Stufe seiner

schwierigen Erfahrung ins Bild.27
Wir sind nach dem Muster des

marktwirtschaftlichen Denkens, nach der Art
unserer Wettbewerbsgesellschaft geneigt
anzunehmen, wenn etwas keinen Erfolg habe,
so liege das an der Sache selber oder allenfalls

an der mangelhaften Vermarktung.

359



Wir verstehen den Erfolg als Urteil über
Existenzberechtigung. Was keinen Erfolg
hat, ist nicht. Und umgekehrt: Ich setze
mich durch, ich gehöre zu den Gewinnern,
also bin ich. In einem andern Klima
existierten in der antiken Welt ähnliche Muster.

Ein besiegtes Volk pflegte seinen Himmel

aufzugeben. Die bisherigen Götter hatten

sich als unterlegen erwiesen, so trat das
Volk zu den Siegergöttem über und schloss
sich kulturell und religiös den Stärkeren an.
Jesaja denkt hier einen konträren, einen
neuen Gedanken. Seine Vision hat und zielt
auf eine neue Erfahrung: Dass das Scheitern
nichts widerlegt und nichts erledigt. Wenn
das Wort nicht ankommt, wird es nicht
zurückgenommen und durch ein neues ersetzt.
Es ist eben auch nicht wirkungslos verpufft.
Da es nicht aufgenommen wurde, arbeitet
es von aussen und nimmt der Verweigerung
und dem Zudecken das Zufällige, das es

womöglich im Erleben der Verweigerer hat
(sie denken, dass sie ja auch anders gekonnt
hätten, wenn der Prophet überzeugender
gewirkt hätte auf sie). Das Wort geleitet sie
in die Verfettung, es schafft mit an der
Gottesfinsternis.

Jesaja bringt die wirkliche dunkle
Gotteserfahrung zum Ausdruck. Noch einmal: Sie
ist nicht begründet in der Bösartigkeit dieses

Gottes und ist auch nicht eine angedrohte
Sanktion für eine bestimmte Verfehlung.

Sie ist die Frucht des mächtigen Wunsches,
sich die Sache vom Leib zu halten, unbeteiligt

und unberührt zu bleiben und sich weder

auf Gotteserkenntnis noch auf Selbsterkenntnis

einzulassen. Doch ist es für Gott
unmöglich, sich gleichmütig auf den Olymp
zurückzuziehen. Er bleibt nicht unberührt
von der Unberührbarkeit der Menschen, er
kann sich nicht heraushalten. Der Prophet
sieht ihn affiziert, Gott ist anders geworden.

Die Stelle von der Verstockung findet ein
mehrfaches neutestamentliches Echo. Jesaja

6, 9 und 10a klingt in allen vier Evangelien

an oder wird ausdrücklich zitiert, während

der Römerbrief in 11, 8 die verwandte
Stelle aus Jesaja 29 zitiert. Das jesajanische
Verstockungsthema dient in den ersten drei
Evangelien als Antwort auf die Frage, warum

Jesus in Gleichnissen rede. Nun handelt
es sich dabei nicht um eine «historische
Szene», sondern um eine literarische
Konstruktion, denn Frage und Antwort setzen

voraus, dass Jesu Gleichnisse als Rätselraten

empfunden wurden. Das waren sie aber
im Munde des «historischen Jesus» nicht,
sie vermochten seine Botschaft und seine
Praxis zu erhellen und wollten nicht in eine
Geheimlehre einweihen. Es muss sich um
eine Reflexion der urchristlichen Gemeinde
oder des Evangelisten Markus handeln:

«Und als er allein war, fragten ihn die,
welche um ihn waren, samt den Zwölfen
über die Gleichnisse. Da sprach er zu ihnen:
Euch ist das Geheimnis des Reiches Gottes
gegeben, jenen aber, die draussen sind, wird
alles in Gleichnissen zuteil, auf dass sie mit
Augen sehen und nicht erkennen und mit
ihren Ohren hören und nicht verstehen,
damit sie nicht etwa umkehren und ihnen
vergeben werde» (Mk 4,10ff.). In sachlicher

Nähe dazu steht ein anderer Satz (Mt
11,25): «In jener Zeit sprach Jesus: Ich
preise dich, Vater, Herr des Himmels und
der Erde, weil du all das den Weisen und
Klugen verborgen, den Unmündigen aber
offenbart hast.» Beide Sätze zielen auf eine
Selbstverständigung der Glaubenden; damit
es sich ausdrücken kann, muss sich das

Eigene von etwas anderem abheben. Doch
liegt dieses andere nicht im Brennpunkt des
Interesses, es dient als Folie. Insofern ist
darin kein Urteil über die andern enthalten.
Zur Selbstverständigung sind aber die Sätze
fundamental, sie halten fest, dass der Glaube

nie etwas «Natürliches» sein kann, keine
Zurechtlegung und Schlussfolgerung, die
einer sich selber zu verdanken hat und die er
mithin von einem anderen ebenso verlangen

könnte. Die berühmten Sätze von Karl
Barth formulieren das gleiche Thema mit
Hilfe eines Paradoxes: «Wir sollen von Gott
reden. Wir sind aber Menschen und können
als solche nicht von Gott reden. Wir sollen
Beides, dass wir von Gott reden sollen und
nicht können, wissen und eben damit Gott
die Ehre geben.»28

Das durchschnittliche kirchliche Reden
von Gott geht zu flott.

Der starke Eindruck, den Jesajas Visionsbericht

ausübt, hat damit zu tun, dass er
sich von Gott zu reden traut, direkt, ja massiv,

und das Geheimnis doch gewahrt
bleibt.

Jesaja sieht Gott. Was der Leser und Hörer

mitsieht von unten, ist der Stuhl, der in
die Höhe ragt, und die Säume des Gewands,

360



die allein die Halle füllen. Dann weicht der
Bericht gleichsam aus und redet von Serafen.

Martin Buber übersetzt «Brandwesen»,
denn der Wortstamm «saraf» bedeutet
«brennen». Von aufgefundenen Siegeln
wissen wir, dass sie als geflügelte
Schlangenwesen vorgestellt wurden.29 Sechsflüg-
lig sind sie hier, zwei Flügel brauchen sie
zum Fliegen, mit zweien bedecken sie ihre
Augen, mit zweien die Füsse, wobei die
Lexikographen uns belehren, damit sei die
Genitalgegend gemeint. Es geht nicht zu
wie im gemalten Himmel einer heiteren
Barockkirche mit kindhaften Putten, sondern
diese Wesen verkörpern eine glühende und
verhaltene Vitalität, und diese ihre ganze
Kraft legen sie in das geheimnisvolleRufen:

«Heilig, heilig, heilig, ER der Umschatte,
die ganze Erde voll seiner Herrlichkeit.»

Der Klang ist so mächtig, dass die
Türzapfen in den Schwellen zittern. Und der
Raum füllt sich mit Rauch. Jesaja ruft: Weh
mir! Er sieht eines der Feuerwesen auf sich
zufliegen mit einer glühenden Kohle. Damit

werden seine Lippen berührt, so dass
alles Verfehlte davon weicht. Und auf die
Frage: Wen soll ich senden? antwortet er:
Hier mich! Und er übernimmt den Auftrag,
das Herz des Volkes zu verfetten, seine
Ohren zu verstumpfen, seine Augen zu
verkleben. Die Ohren zu verstumpfen, das ist
eine ungefähre Übersetzung, wörtlich hiesse

es, die Ohren schwer zu machen. Und
das wieder ist im Hebräischen der gleiche
Wortstamm wie Schwere oder Gewicht,
was gewöhnlich mit Ehre oder Herrlichkeit

wiedergegeben werden muss. Die
Ehre Gottes ist eben seine Gewichtigkeit.

Die Serafen rufen: «Die Erde ist erfüllt
vom Gewicht Gottes.» Wir halten ihm
nicht gern stand. Wir stellen uns lieber
leichtergewichtige Sachen vor. Und unser
Wahrnehmungsvermögen wird stumpfer,
erstarrt, verhärtet. Wir registrieren noch
Wahrnehmungsreize, aber eine Scheibe hält
uns die Wirklichkeit vom Leib. Wir sehen
und sehen nicht. Es ist bloss noch Tele-
Vision.

11. Wie lange?

Wenn wir uns das Verstockungsmotiv, die

Verfettung der Herzen, verständlich machen
wollen, dann gehört dazu, sie als einen Prozess

zu verstehen und nicht als letztinstanzliches

Urteil oder als eine Beschreibung
des Jüngsten Tages. Jenseits dieser ganz
dunklen Erfahrung mag es wieder einen
anderen Tag geben, eine neue Geschichte.
Nicht im Sinn einer neuen Story, wie man
hintereinander zur Abwechslung verschiedene

Geschichten erzählen kann, aber quer
zu der alten, ohne dass diese zu einer veralteten

Geschichte würde. Zum Beispiel Jesaja
29, 18 und 32, 3:

«Hören werden an jenem Tag die Tauben
die Schrift,

und frei von Finsternis und Dunkel
werden die Augen der Blinden sehen.»

«Dann sind nicht mehr verklebt die Augen
der Sehenden,

und die Ohren der Hörenden werden
vernehmen.»

Allerdings: Diese Sätze sind nachjesaja-
nisch.30

Jesaja selber kann das, was er über Blindheit

und Taubheit zu sagen hat, nicht
zurücknehmen. Seine Sätze und Visionen, die zur
Zerstörung und Verfettung quer stehen, sind
verhüllter. Doch sollten wir auch die nach-
jesajanischen Zusätze, wenn sie als sekundär
erkannt sind, nicht gleichsam aus dem Buch
streichen. Sie bezeugen, dass spätere
Generationen das Recht auf andere Erfahrungen
haben und Jesajas Worte nicht als abschliessend

und ihren eigenen Weg zusperrend
empfinden müssten.

Auch Jesaja selbst fragt, in der Vision,
wie lange diese Verfettung andauern müsse,
wie weit denn dies alles gehen solle. Er
bekommt die dunkle und bedrohliche, aber
auch schwebende Antwort: «bis die Zerstörung

eingetreten ist» (6, 11).
Das hier noch angefügte Bild vom

Baumstumpf (6, 13), der wieder ausschlagen und
treiben wird, und vom heiligen Samen muss
man wiederum für einen späteren Zusatz
halten. Ragaz machte an dieser Stelle den
Unterschied nicht und konnte so das Unheil
und jenseits des Unheils trotzdem Hoffnung
noch unproblematischer beieinander sehen-
Die Katastrophe ist, viel später, auch wirklich

eingetreten für das judäische Staatswesen

und den Tempel. Und dann wurde ver-

361



sucht, die Katastrophe zu verarbeiten, die
Eroberung und den zerstörten Tempel und
den Verlust des Königtums, ohne innerlich
zu den Siegern überzutreten. Und wo das

gelang, die eigene Identität zu erhalten und
den Glauben durchzuhalten, konnte das
dann wohl verstanden werden als ein neues
Ausschlagen des Baumstumpfes, den man
für tot hatte halten müssen.

12. Der Schössling und der Mythos vom
göttlichen Kind

Jesaja redet aber doch auch selber von
einem Strunk, aus dem ein Reis neu
ausschlägt, von Wurzeln, aus denen wieder
ein Schoss treibt (Jes 11, 1-9). Das ist eine
der Stellen, die an Weihnachten in der
Kirche gelesen werden. Das Weihnachtslied

«Es ist ein Ros entsprungen» bezieht
sich auf diese Stelle; gemeint war
eigentlich: Ein Reis hat ausgeschlagen, ein
Zweig, «von Jesse kam die Art», das ist in
der Namengebung der lateinischen Bibel:
aus Isais Wurzelstock. Isai war Davids Vater,

mithin der Stammvater der zur Zeit
Jesajas herrschenden Davidsdynastie, der
Stammvater, der selber in Bethlehem ein
Bauer war.

«Es geht ein Zweig hervor aus dem Strunk
Isais, ein Trieb aus seinen Wurzeln
bringt Frucht.

Und auf ihm ruht SEIN Geist,
Geist der Weisheit und der Einsicht,

der Geist des Rates und der Stärke,
der Geist SEINER Erkenntnis
und Ehrfurcht.

Und er wird Gefallen haben an der Ehrfurcht
vor IHM.

Nicht nach dem Augenschein
wird er Richter sein
und nicht nach dem Hörensagen
Recht setzen.

Er ist ein gerechter Richter für die Geringen
und setzt gerades Recht
für die Gebeugten im Land.

Er schlägt den Gewaltigen mit dem Stab
seines Munds, und mit dem Geist
seiner Lippen tötet er den Frevler.

Gerechtigkeit ist der Gurt um seine Hüften,
Treue der Gurt um seinen Leib.

Der Wolf weilt beim Lamm, der Leopard
lagert beim Böcklein.

362

Das Kalb und der junge Löwe werden
zusammen fett,
ein kleiner Knabe hütet sie.

Die Kuh und die Bärin befreunden sich,
ihre Jungen liegen beieinander.

Der Löwe frisst Häcksel wie das Rind.
Der Säugling spielt
vor dem Loch der Viper,

und nach der jungen Otter streckt das kleine
Kind seine Hand aus.

Sie tun nichts Böses und verderben nichts
auf meinem ganzen heiligen Berg.

Denn das Land ist voll
von meiner Erkenntnis:
wie Wasser, die das Meer bedecken.»

Wir schieben die Erörterung, ob diese
Jesajavision messianisch und christologisch
gedeutet werden darf, noch auf und
beschreiten einen Umweg, der zur Zeit der
Alten Kirche und im Mittelalter sehr beliebt
war. In der Sixtinischen Kapelle oder auf
dem Marmorboden im Dom von Siena sind
die Sibyllen abgebildet: die geheimnisvollen

heidnischen Prophetinnen. Die berühmteste

ist die Sibylle von Cumae, auf die Vergil

sich in seinem berühmten Hirtengedicht
(4. Ekloge) beruft, um die Geburt eines
göttlichen Kindes anzukündigen. Wegen
dieses Gedichtes wurde Vergil neben Jesaja
gestellt, die beiden Zeugen der Alten Welt,
der Jude und der Heide, die beide auf Christus

vorausdeuten.
Und so lautet auszugsweise das berühmte

Gedicht:
«Nun ist gekommen das letzte Zeitalter...

Von neuem wird geboren der grosse
Reigen der Jahrhunderte... Du reine Lucina
(die göttliche Hebamme, oft eine
Erscheinungsweise Junos), blick freundlich auf den
Knaben, wenn er geboren wird, durch den
zum ersten Male das eiserne Geschlecht
aufhört und in der ganzen Welt das goldene
beginnt. ...Jener empfängt das Leben der
Götter. Er sieht Heroen mit den Göttern
zusammen und wird von ihnen gesehen. Er
regiert mit der Kraft seines Vaters die zum
Frieden gebrachte Welt... Von allein bringen

die Ziegen die von Milch strotzenden
Euter nach Hause. Und die Rinder haben
keine Furcht mehr vor den grossen Löwen.
Die Wiege überschüttet dich mit
schmeichelnden Blumen. Die Schlange ist nicht
mehr. Es ist nicht mehr das tückische Gift-



kraut. Nein, überall spriesst der Balsam
Assyriens,... dann allmählich steht gelb das
Feld von wogenden Ähren, dann hängt rot
die Traube am ungepflegten Dom, dann triefen

vom Honigtau die harten Eichen...»31
Auf dem Konzil von Nicäa las Kaiser

Konstantin selber den Bischöfen das auf
griechisch übersetzte Gedicht vor. Es bestätigte

dem Imperator seine Vision: Das
augusteische Zeitalter und das christliche
rufen einander und verbinden sich, Rom und
die Kirche, die neue Hoffnung, die
Konstantinische Wende.

Diese traditionelle Deutung war so mächtig,

dass die neueren Vertreter der Klassischen

Philologie möglichst abschwächende
Deutungen ersannen für diese mythischen
Bilder. So liest man im Kleinen Pauly: «Die
Suche nach dem Namen des Kindes scheint
darum gegenstandslos, ...weil Vergil den
Rang seines Dichtertums kaum an ein
wirkliches Kind gebunden hätte... Der puer
(Knabe) ist der Friede von Brundisium, der
als Ausbruch der goldenen Zeit, des Endes
des Unrechts der Bürgerkriege gedeutet
wurde.»32 Diese schmalbrüstige Auskunft
ist eine Verlegenheitslösung, der erwähnte
Friedensschluss blieb auch nur eine
Episode. In den zwanziger Jahren legte dann
der Philologe Eduard Norden eine Studie
vor, die dartut, dass man das Gedicht zwar
nicht christlich, aber gewiss religionsgeschichtlich

deuten muss, sonst blieben die
Bilder unverstanden.33

Norden sieht hinter Jesajas und Vergils
dichterischen Bildern, aber auch noch in der
Sprachform des Weihnachtsevangeliums
Motive, neue Triebe eines mächtigen
ägyptischen Mythos, der sich in der ganzen Alten
Welt immer wieder zu Wort meldete. Der
Sonnengott (Amon-Rê) verbindet sich mit
einer Sterblichen, mit der Königin - in
Gestalt ihres königlichen Gatten. Beim
Abschied verspricht er ihr die Geburt eines
Sohnes. Bei der Geburt spricht der Gott zu
seinem Sohn: «Du bist mein leiblicher
Sohn, den ich erzeugte.» Der Sohn ist der
Himmelsgott Horus. Norden: «Wenn er als
Pharao den Thron seiner Väter besteigt,
nimmt er den Namen dieses Gottes als Titel
an, denn Horus ist in ihm wiedergeboren,
und wie dieser der regierende König der
Vorzeit war, Segenspender und Wohltäter
des Landes, so wird es jetzt der neue Herr¬

scher sein.»34 Wenn die alte Dynastie
erlöschte oder stürzte, wurde der Mythos auf
die neue übertragen. Horus ist der im
jeweils regierenden Pharao sich inkarnieren-
de Gott. Dieses Motiv wird durchgehalten
bis in die hellenistische Zeit, die Darstellung

«Horus als Kind» wird dann sogar
besonders volkstümlich.35

Das Motiv hat eine ideologische und eine
psychologische Seite. Ideologisch dient es
der Stabilisierung der gegebenen
Herrschaftsverhältnisse, zur Legitimierung des

bisherigen oder des neuen Herrscherhauses.
Zu Augustus' Zeiten wurde mit ähnlicher
Logik erklärt, das in Vergils Hirtengedicht
angekündigte göttliche Kind sei niemand
anders als Augustus selber. Mit ihm wäre
das Goldene Zeitalter wiedergekehrt, er sei
Gott und Heiland.36

Aber die Mächtigkeit des Motivs lässt
sich nicht einfach von seiner politischen
Zweckmässigkeit her verstehen. CG. Jung
spricht vom Kind-Archetypus. Er hat
zusammen mit dem Mythenforscher Karl
Kerényi ein Buch verfasst: Das göttliche
Kind. 37 Für unsere Sicht auf die Texte ist
ganz wichtig die Beobachtung, dass das
Motiv des Kindes, etwa in einem Traum,
dann auftaucht, wenn «vorgängig eine
Dissoziation zwischen dem Gegenwarts- und
dem Vergangenheitszustand stattgefunden
hat». Gemeint ist der Zustand einer persönlichen

Krise, wenn die gegenwärtige
Entwicklung einseitig verlaufen ist oder sich in
Widerspruch gesetzt hat zu dem, was im
Innern der Person eigentlich angelegt wäre.
Das Kind-Motiv bedeutet Erneuerung und
Änderung. Die Psyche erzeugt Bilder, die
auf das deuten, was für die seelische
Gesundheit entscheidend ist. Das Kind-Motiv
taucht im Unbewussten eines Menschen
oder in den Mythologien oder Märchen
einer Kultur auf, um ein zukünftiges
Entwicklungspotential anzustossen.38

Die altchristliche Deutung von Jesaja und
Vergil war eine Vereinnahmung; die
historisch-kritische Philologie pflegt sie entzwei
zu schneiden. Ich finde es einleuchtender,
sie durch eine religionsgeschichtliche und
psychologische Ausweitung abzulösen. Es
muss aber zwischen den biblischen und
den ägyptischen Motiven und Vorbildern
ein wichtiger Unterschied herausgearbeitet
werden.

363



13. Der Stumpf Isais

Die davidische Dynastie, zu Jesajas Zeiten
und noch für mehr als hundert Jahre an der
Macht, wird von Jesajas Vision nicht bestätigt,

die politischen Zustände wurden nicht
stabilisiert. Wildberger: «Es kann doch
nicht Zufall sein, dass Jesaja der festgefügten

jerusalemischen Königsideologie zum
Trotz nicht mehr vom Haus... Davids
spricht, sondern vom Geschlecht Isais.»
Und nun gar vom Strunk Isais. Das setzt
voraus, dass der Baum zuvor gefällt werden
und für die Dynastie also eine Katastrophe
eintreten muss. «Die Wahl des Bildes hängt
vielleicht mit der Idee des Lebensbaumes
als eines Symbols für das Königtum zusammen.

Man wird es dahin deuten müssen,
dass Jesaja den Sturz der königlichen Familie

erwartet hat. Was bleiben wird, ist nur
noch ein Stumpf.»39

Es ist nicht ganz eindeutig, ob der
vorangehende Abschnitt (10, 27-34) mit der
Vision zu verbinden ist und wie eng. Jedenfalls

ist da die Rede von den Hochragenden
und Erhabenen, die gefällt werden, worunter

auch die Königsfamilie gehören könnte:
Bäume, ein stolzer Wald wird umgelegt.

Es ist entscheidend, diesen Ton deutlich
wahrzunehmen. Die Jesaja-Vision legt
einen zur ägyptischen Mythologie entgegengesetzten

Akzent. Auf die Vision trifft in
vollem Umfang die Jungsche Beobachtung
zu, dass das Bild des Kindes auftritt bei
einer «Dissoziation zwischen Gegenwartsund

Vergangenheitszustand», bei einem
Zusammenbruch des Bisherigen. Das aber
macht es möglich, den Verstockungsauftrag
zusammenzudenken mit den Hoffnungstexten.

Diese überspringen die Krise, den
Bruch nicht. Eine Krise muss nicht nur Verlust

und Tod bedeuten. Sie kann auch die
Voraussetzung schaffen für eine Wandlung
und den Aufbau von etwas Neuem. Aber
der Zusammenbruch darf nicht geleugnet
und gleichsam überbrückt werden, sondern
er muss durchlitten sein.

Kann man die Vision messianisch
nennen? Der «Messias» ist der Gesalbte, der
König. «Die Bezeichnung <Messias>, die
der Text selbst nicht verwendet, ist insofern
zu rechtfertigen, als in diesem zukünftigen
Herrscher zur Erfüllung kommt, was sich in
Israels Glauben als ein Bild eines idealen

364

Herrschers... herausgebildet hat.»40 In der
Alten Kirche ist der Abschnitt christolo-
gisch gedeutet worden, als Christusvoraussage

verstanden. Die vereinnahmende Seite
dieser Deutung muss aufgegeben werden.
Diese christologischen Deutungen haben
dazu beigetragen, dass die Christen den
Juden das Alte Testament gleichsam
wegnahmen und die Kirche als das neue und
wahre Israel verstehen wollten. Dadurch
wurde die Judenheit zum abtrünnigen Israel
gemacht, zu Nicht-Israel, zu einem NichtVolk,

das weichen sollte; und wenn es nicht
wich, nahm man die Vertreibung und
Ausrottung selber in die Hände.

Anderseits bleibt die Deutung, die die
Parallelität von Vision und Weihnachten
betont, wichtig. Die Vision muss eine Lesehilfe

bleiben: gegen die Entpolitisierung
und Sentimentalisierung von Weihnachten.

Die inhaltliche Bestimmung des Friedens
und der Messiasaufgabe gibt in erster Linie
Jesaja 11, 4:

«Er ist ein gerechter Richter
für die Geringen und setzt gerades Recht
für die Gebeugten im Land

und schlägt den Gewaltigen mit dem Stab
seines Mundes und mit dem Geist
seiner Lippen tötet er den Frevler.»

Die Gerechtigkeit wird nicht durch
Neutralität im Machtkampf hergestellt, sondern
durch Parteinahme für den Geringen und
gegen den Gewaltigen. «Unübersehbar ist
die energische Konzentration des Messiasbildes

auf den Dienst an der Gerechtigkeit.
Ebenso bedeutsam ist das Fehlen von

Zügen, die man im Bild eines Königs
erwartet. Der Messias ist kein Schlachtenheld
und auch nicht ein Welteroberer mit religiösem

Anspruch. <Rat> und <Stärke> (11, 2)
sind (was sie nicht immer waren) <zivile>
Tugenden geworden. Der Messias ist ein
Friedensfürst» (wie40).

Die Messiasvision ist ein Zukunftsbild.
Für die Jetztzeit ist das Fällen der hochragenden

Bäume angesagt. Wen dieses Bild
irritiert wegen des Waldsterbens und der
abgeholzten Tropenwälder, muss es durch
den Klartext ersetzen, den Jesaja in Kapitel
3, 6ff. (nach der Friedensvision vom
Umschmieden der Schwerter und Spiesse)
spricht. Was fallen muss, sind «jeder hohe



Turm und jede steile Mauer» (2, 15) der
Befestigungsanlagen und Prunkbauten,
«alle Tarschisch-Schiffe und die kostbaren
Segler» (2, 16) der Phönizier, die den Handel

beherrschen und die terms of trade, die
Marktbedingungen, diktieren. Die
«hochmütigen Männer» (2, 11) müssen sich duk-
ken, nicht weil sie einen falschen Stolz
zeigten gegen Gott, sondern weil sie als
Angehörige der herrschenden Klasse andere

unterdrücken.
Diesen kritischen Ton hat die

Weihnachtsgeschichte auch. Das neue Leben
muss davor beschützt werden, dass die
Inhaber der Macht es vereinnahmen und die
strukturelle Gewalt es beschädigt. Dazu
malen die Geburtslegenden im
Matthäusevangelium eindringliche Bilder. Die
Sucher aus dem Osten sollen auf ihrer Rückreise

den Palast des Herodes links liegen
lassen. Josef muss für das Kind und seine
Mutter Asyl suchen in Ägypten. Bei Lukas
taucht dasselbe Thema in einer andern
Textsorte auf, in Marias Psalm, im Magnificat:

«Er hat die Niedrigkeit seiner Magd
angesehen» - das entspricht eben Jesaja 2,11,
dass die hochmütigen Männer sich ducken
müssen.

«Er übt Gewalt mit seinem Arm und
zerstreut, die hoffärtig sind
in ihres Herzens Sinn.

Er stösst die Gewaltigen vom Thron und
erhebt die Niedrigen.

Die Hungrigen füllt er mit Gutem und lässt
die Reichen leer ausgehen.»

14. Der Wolf und das Lamm

Und die Tiere in Jesajas Vision? Sie gehören

zum mythologischen Inventar. Edmond
Jacob zitiert dazu sumerische Parallelen
und sagt: «L'âge d'or attendu pour l'avenir...

est lié, en Mésopotamie aussi bien
qu'en Egypte, à la venue d'un roi qui par ses
qualités eminentes sera le garant du
rétablissement de l'ordre divin.»41 Es ist das
eine paradiesischen Ordnung. Bei Vergil ist
sie fast überzeichnet, erinnert uns schon ans
Schlaraffenland. Er deutet an, dass Ziegen
und Rinder keinen Hirten mehr nötig haben,
auf den Wiesen wachsen die Blumen und
anstelle der früheren Gitftkräuter orientali¬

sche Balsampflanzen. Der Acker braucht
keinen Pflug mehr, der Rebberg nicht mehr
das Rebmesser zum Zurückschneiden. Die
Schafe tragen ein farbiges Fell, so dass die
Wolle vor der Verarbeitung nicht mehr
gefärbt zu werden braucht.

Bei Jesaja ist das Bild bei weitem nicht so
ins Nützliche gewendet, der Ton liegt darauf,

dass, ebenso utopisch, die Feindschaft
versöhnt ist. Wenn man den Abschnitt in
Analogie zu einem Traum deuten kann, darf
man die Tiere vielleicht als seelische Energien

verstehen. Die soziale Gerechtigkeit,
die der Messias bringt, hat zur Folge, dass
die gegensätzlichen inneren Energien, die
sich widerstritten und einander blockierten,
sich jetzt ausgleichen. Der aggressive Wolf,
der dominierende Löwe, die Schlange, die
gefährlich aus dem Untergrund
hervorschnappt, all das Negative wird nicht beseitigt,

ausgerottet, sondern gezähmt und
aufgenommen, bleibt, was es eigentlich schon
war: ein Teil des Ganzen, aber nun nicht
mehr zerstörerisch, sondern eingegliedert.

26 Rudolf Kilian, Jesaja 1-39.
27 Vgl. Klaus Koch, a.a.O., S. 126.
28 Das Wort Gottes und die Aufgabe der Theologie,
Vortrag 1922, in: Anfänge der dialektischen Theologie

I, hg. von Jürgen Moltmann, München 1962, S.

199, 206, 216.
29 Vgl. Othmar Keel, Jahve-Visionen und Siegelkunst,

Stuttgarter Bibelstudien 84/85, 1977.
30 Vgl. Hans Wildberger, a.a.O., S. 1137, 1140,
1253f.
31 Zitiert in: H. Wildberger, a.a.O., S. 440ff.
32 «Der Kleine Pauly», Lexikon der Antike, Art. Ver-
gilius.
33 Vgl. Eduard Norden, Die Geburt des Kindes,
Geschichte einer religiösen Idee, Stuttgart 1958 (3.A.).
34 Vgl. Norden, S. 75.
35 Religion in Geschichte und Gegenwart, Band 3,
1959 (3. A.), Art. Horus.
36 Vgl. Norden, S. 156.
37 Amsterdam 1940, S. 99, Neuausgabe: Einführung
in das Wesen der Mythologie, Zürich 1951.
38 Encyclopedia of Religion, hg. von Mircea Eliade,
London 1987, Art. child.
39 Wildberger, a.a.O., S. 445 und 447.
40 Wildberger, a.a.O., S. 460.
41 Edmond Jacob, Esaie 1-12, Genf 1987, S. 164.

365


	Der Prophet Jesaja (dritter Teil und Schluss). 9., Betrunken und narkotisiert ; 10., Die Heiligkeit Gottes und ihre Kehrseite (Jes 6, 1-11) ; 11., Wie lange? ; 12., Der Schössling und der Mythos vom göttlichen Kind ; 13., Der Stumpf Isais ; 14., Der Wolf und das Lamm

